
opusdei.org

El humanismo
cristiano en la
dirección de
empresas

Conferencia inaugural del
Simposio del IESE en el 50
aniversario de Mons. Javier
Echevarría, Prelado del Opus
Dei (Barcelona, 16-V-2008)

17/10/2008

Conferencia inaugural del Simposio
Internacional ‘Ética, Empresa y
Sociedad’ del IESE en el 50
aniversario de su fundación.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conferencia_iese_prelado_humanismo-cristiano-empresa20160228-102400.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conferencia_iese_prelado_humanismo-cristiano-empresa20160228-102400.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conferencia_iese_prelado_humanismo-cristiano-empresa20160228-102400.pdf


Barcelona, 16 de mayo de 2008.
(Descarga en PDF)

*****

Me llena de alegría estar de nuevo en
el Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa, con motivo de la
celebración del quinquagésimo
aniversario de su fundación. Fui
testigo del interés con que San
Josemaría Escrivá de Balaguer
promovió sus primeros pasos, y del
empeño con que impulsó su
desarrollo. Doy gracias a Dios por el
trabajo realizado y le pido que el
IESE siga produciendo frutos
abundantes en el futuro, y llevando a
cabo la misión que le confiara San
Josemaría.

Se me ha propuesto hablar del
humanismo cristiano, en este
Simposio internacional, que tiene
como punto central la búsqueda de
modelos más humanos para la
gestión de la empresa, a todos los



niveles. El tema resulta muy actual.
En efecto, el humanismo cristiano
tiene mucho que ofrecer para que la
actividad empresarial no pierda de
vista que «el hombre es el autor, el
centro y el fin de toda la vida
económico-social» 1 . Con estos
términos lo declaró el Concilio
Vaticano II, al tiempo que recordaba
que «la actividad económica debe
ejercerse siguiendo sus métodos y
leyes propias, dentro del ámbito del
orden moral, para que se cumplan
así los designios de Dios sobre el
hombre» 2 .

Todo humanismo remarca la
centralidad del hombre, y trata de
que las personas desarrollen su
propio ser. Sin embargo, a lo largo de
la historia, han aparecido muchos
humanismos y, aunque la valoración
del tema humano podría
considerarse como un vago elemento
común, no todos esos enfoques son
iguales, ni equivalentes, desde el



punto de vista moral y social. Unos
llevan a un individualismo
exacerbado. Otros anulan o diluyen
en gran manera la libertad
individual dentro de lo colectivo.

Por contraste, el humanismo
cristiano, tal como se presenta en las
enseñanzas sociales de la Iglesia 3 ,
ofrece una visión completa de la
persona: una visión que considera a
la vez la dimensión individual y la
social; y no reduce al hombre a un
nivel puramente intramundano, sin
más horizontes que los derivados de
la utilidad o del hedonismo. El
humanismo cristiano se opone tanto
a las ideologías relativistas, como a
aquellas teorías que se presentan
como “neutrales”, pero que, en el
fondo; destacan unos valores que
fácilmente acaban por reducir a las
personas a meros recursos
productivos o a simples
consumidores, valorándolas casi
exclusivamente en su calidad de



potenciales generadores de ingresos
para la empresa.

El humanismo cristiano aporta un
sólido fundamento para cambiar una
tendencia, que —como ha señalado
el Papa Benedicto XVI—, al estar
«profundamente marcada por un
subjetivismo que tiende a
desembocar en el individualismo
extremo o en el relativismo, impulsa
a los hombres a convertirse en única
medida de sí mismos. Perdiendo de
vista otros objetivos que no estén
centrados en el propio yo,
transformado en único criterio de
valoración de la realidad y de sus
propias opciones» 4 .

Cristo, medida del verdadero
humanismo

Los cristianos tenemos una
referencia precisa para actuar bien y
construir unas relaciones
plenamente humanas: Nuestro Señor
Jesucristo, que es el Camino, la



Verdad y la Vida ( Jn 14, 6), la luz de
mundo ( Jn 8, 12), la imagen de Dios
invisible ( Col 1, 15), siendo de
condición divina, se anonadó a sí
mismo tomando la forma de siervo,
hecho semejante a los hombres; y
mostrándose igual a los demás
hombres ( Flp 2, 6-7). Es «perfecto
Dios y perfecto hombre» según una
antigua profesión de fe que se
remonta a los primeros siglos de
nuestra era 5 , que San Josemaría
gustaba de repetir. Cristo, sin dejar
de ser Dios, es también por la
Encarnación hombre de carne y
hueso, y «trabajó con manos de
hombre, pensó con inteligencia de
hombre, obró con voluntad de
hombre, amó con corazón del
hombre» 6 .

Conviene dejar claro, sin embargo,
que el seguimiento de Cristo no
supone de ningún modo un simple
“humanismo”. Jesucristo vino a traer
la salvación del pecado, a restituir a



los hombres a la amistad con Dios, a
abrir para todos las puertas de la
vida eterna. Lo ha expresado
acertadamente el actual Romano
Pontífice, cuando en su libro “Jesús
de Nazaret” formula una pregunta
que viene a los labios de muchos no
cristianos: ¿qué ha traído al mundo
el Mesías, si no ha portado consigo la
paz universal ni ha acabado con la
miseria del mundo? La respuesta del
Papa es contundente, dentro de su
sencillez: «Ha llevado el Dios de
Israel a los pueblos, (...) la palabra
del Dios vivo. Ha traído la
universalidad, que es la grande y
característica promesa para Israel y
para el mundo. La universalidad, la
fe en el único Dios de Abraham, Isaac
y Jacob, acogida en la nueva familia
de Jesús que se expande por todos los
pueblos, superando los lazos carnales
de la descendencia: éste es el fruto de
la obra de Jesús» 7 .



Hay otros humanismos, en cambio,
no sólo ajenos a Jesucristo, sino
cerrados a Dios y a la trascendencia.
A veces, llegan incluso a considerar
cualquier referencia a Dios como una
rémora para afirmar la dignidad del
hombre o para que éste alcance su
plenitud. En realidad, sucede todo lo
contrario: Dios no sólo no priva al
hombre de su dignidad, sino que le
proporciona su más sólido
fundamento y su plena y auténtica
realización. Al mismo tiempo, la
revelación cristiana aporta luces
nuevas para comprender a la
criatura racional en sus dimensiones
más profundas.

Frente a los “humanismos” cerrados
a Dios y al espíritu, plasmados en
ideologías que terminan por someter
a los ciudadanos de este mundo al
dominio de otros, los cristianos
presentamos al mismo Cristo,
convencidos con plena certeza de
que Él es el perfecto modelo de



humanidad, luz poderosa para
humanizar la sociedad entera y, por
tanto, también el mundo de la
empresa y sus articuladas relaciones.

El día anterior a su elección como
Romano Pontífice, el cardenal Joseph
Ratzinger en una memorable homilía
mencionaba la tentación del
fundamentalismo; y advertía, al
mismo tiempo, de otro peligro: el de
la «dictadura del relativismo que no
reconoce nada como definitivo y que
sólo deja como última medida el
propio yo y sus deseos. Nosotros, en
cambio, tenemos otra medida: el Hijo
de Dios, el verdadero hombre. Él es
la medida del verdadero
humanismo» 8 . Pocos días después,
ya como sucesor de Pedro, insistió de
nuevo en señalar a Cristo como «la
medida del verdadero humanismo» 
9 . Y en su encíclica Spe salvi ha
expresado la misma idea desde otra
perspectiva. Lo ha hecho a partir de
la figura de Jesús tal como aparece



representado en algunos sarcófagos
antiguos: como el verdadero
“filósofo”. Con esta imagen, los pri‐
meros intelectuales cristianos
asimilaban a Jesucristo a los grandes
pensadores de la antigüedad, que
enseñaban acerca del hombre y del
arte de vivir dignamente. «Cristo es
el verdadero filósofo», afirma el
Papa. Y añade: «Él [Cristo] nos dice
quién es en realidad el hombre y qué
debe hacer para ser verdaderamente
hombre» 10 .

El mensaje cristiano, pues, no está
desvinculado del discurrir de la
criatura sobre la tierra. Con su
presencia en el mundo y con sus
palabras, Jesús «manifiesta
plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad
de su vocación» 11 . Nos presenta un
nuevo modo de entender la persona
y lo humano. Nos trae un atrayente
humanismo, que ilumina los
diferentes ámbitos de nuestra



existencia, en beneficio de todos los
demás; un humanismo con alcance
universal.

Quizá podríamos preguntarnos:
tomar hoy a Jesucristo como medida
del verdadero humanismo, ¿no es
apoyarse en el pasado? ¿No resulta
anacrónico para una sociedad que
algunos presentan como post-
cristiana? La respuesta clara, gozosa,
se manifiesta con un “no” neto. ¡No! 
Cristo vive . Esta es la gran verdad
que llena de contenido nuestra fe
12 , exclamaba San Josemaría. Y, co‐
mentando la Carta a los Hebreos,
añadía: no es Cristo una figura que
pasó. No es un recuerdo que se
pierde en la historia 13 . Cristo
vive y vivirá siempre: ayer, hoy y
por los siglos ( Hb 13, 8) 14 . Lejos de
ser un personaje del pasado,
Jesucristo es verdaderamente
contemporáneo a todos los tiempos.
Los cristianos, por gracia de Dios,
sabemos que vive y que es, para



todos, la medida exacta del
verdadero humanismo.

El humanismo cristiano en la
empresa

Pasemos a tratar ahora del
humanismo en la dirección de
empresas. Como en toda labor de
gobierno de hombres, también en
este campo subyace una
determinada visión de la persona, de
la propia empresa y de su misión en
la sociedad. El humanismo cristiano,
por tanto, y sus propuestas, al
aportar una rica concepción de
nuestro ser humano, no sólo no
resulta extraño a la dirección de
empresas, sino que le proporciona
una perspectiva realmente
humanizadora, atenta al servicio de
los demás, descubridora de nuevos
horizontes. Sus contenidos incluyen
principios y normas morales
concretas; pero, en último término, la
referencia principal queda trazada



por las obras y las palabras de Jesu‐
cristo. Él se nos presenta como
modelo vivo, permanente; como la
norma esencial de la conducta moral.
Lo refleja, de modo muy particular,
su mandato del amor al prójimo, que
tiene al mismo Jesús por ejemplo y
medida (cfr. Jn 15, 12).

La verdadera filantropía (amor a los
demás hombres, según el significado
del término griego original,
deformado a veces por el uso y abuso
de esta palabra) lleva a valorar a las
personas por sí mismas, más allá de
la consideración de lo que producen
o aportan a la sociedad. Hoy día,
entre muchas gentes, y también en
foros y convenciones
internacionales, se suele reconocer
que cada persona es merecedora de
reconocimiento y respeto. Esta
convicción se encuentra muy
arraigada —al menos en la teoría— y
es fruto en gran parte de la
influencia del cristianismo. El



Romano Pontífice aludió a esta
realidad en su reciente discurso en la
ONU, con motivo de los sesenta años
de la Declaración universal de los
derechos del hombre 15 .

La afirmación de la dignidad de cada
persona adquiere particular
resonancia y su más concreta
expresión desde la fe cristiana. Como
señaló San Jose-maría, ésa es la gran
osadía de la fe cristiana: proclamar el
valor y la dignidad de la humana
naturaleza, y afirmar que, mediante
la gracia que nos eleva al orden
sobrenatural, hemos sido creados
para alcanzar la dignidad de hijos de
Dios. Osadía ciertamente increíble, si
no estuviera basada en el decreto
salvador de Dios Padre, y no hubiera
sido confirmada por la sangre de
Cristo y reafirmada y hecha posible
por la acción constante del Espíritu
Santo 16 .



El humanismo cristiano exige, pues,
superar la estructura del egoísmo,
del mero utilitarismo, y sustituirla
por la de la reciprocidad y la
donación. Es verdad que la lógica del
mercado y las relaciones
estrictamente contractuales se basan
en el intercambio, pero ese comercio,
ese trato, ha de llevar a la reci‐
procidad, de modo que ambas partes
salgan beneficiadas. En la empresa,
que está formada por personas que
se asocian y colaboran en una tarea
común, los empresarios y los
trabajadores forman una comunidad
donde han de darse relaciones de
reciprocidad, pero que —como
ocurre en toda relación humana—
pueden y deben ser también cauce
para la donación mutua, para un
servicio en el mejor sentido del
término, como contemplamos en el
quehacer de Jesucristo.

Desde la perspectiva de la doctrina
social de la Iglesia, la empresa es



ante todo una comunidad de
personas libres y responsables que se
asocian para llevar a cabo una obra
común, dentro de la cual trabajan,
aportan recursos, se desarrollan en
su humanidad y contribuyen
eficazmente a la producción de bie‐
nes y servicios. Como remarcaba el
Papa Juan Pablo II, «la empresa no
puede considerarse únicamente
como una “sociedad de capitales”; es,
al mismo tiempo, una “sociedad de
personas”, en la que entran a formar
parte de manera diversa y con
responsabilidades específicas los que
aportan el capital necesario para su
actividad y los que colaboran con su
trabajo» 17 .

Al enfocar de este modo las múltiples
funciones sociales de la empresa, se
llega a descubrir el valor
instrumental de los beneficios, en
orden a otros fines más elevados. El
mismo Pontífice Juan Pablo II no
duda en reconocer «la justa función



de los beneficios, como índice de la
buena marcha de la empresa»; pero
añade enseguida que «la finalidad de
la empresa no es simplemente la pro‐
ducción de beneficios, sino más bien
la existencia misma de la empresa
como comunidad de hombres que, de
diversas maneras, buscan la
satisfacción de sus necesidades
fundamentales y constituyen un
grupo particular al servicio de la
sociedad entera» 18 .

San Josemaría defendió con energía
la importancia del trabajo humano,
que va mucho más allá de su valor
económico, aunque lo incluya. Es
hora de que los cristianos digamos
muy alto —afirmaba— que el
trabajo es un don de Dios, y que no
tiene ningún sentido dividir a los
hombres en diversas categorías
según los tipos de trabajo,
considerando unas tareas más
nobles que otras. El trabajo, todo
trabajo, es testimonio de la



dignidad del hombre, de su
domino sobre la creación. Es
ocasión de desarrollo de la propia
personalidad. Es vínculo de unión
con los demás seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad 19 .

Esta alta y completa consideración de
toda tarea profesional honrada exige
una adecuada organización
empresarial y unas determinadas
condiciones laborales. Reclama, de
parte de los directivos, organizar la
empresa de modo que se respete y
favorezca la dignidad de las personas
y los derechos humanos; pide
igualmente articular una adecuada
participación y establecer sistemas
que favorezcan el desarrollo
personal de quienes están implicados
en la misma empresa. Esta
dimensión, que podríamos



denominar estructuradora de la
labor di-rectiva, constituye una
verdadera exigencia ética que no
tiene por qué oponerse a la eficiencia
de los productos ni a los resultados
económicos. Al contrario: muchos
estudiosos afirman que la atención a
las personas y a su desarrollo
integral son la principal clave para la
buena marcha de una empresa.

Humanismo cristiano en el directivo
empresarial

Más allá de esa dimensión
estructural de la dirección de las
organizaciones, el humanismo
cristiano ha de plasmarse sobre todo
en las personas. Me refiero ahora a
quienes promueven y dirigen las
diferentes empresas. Su tarea exige
formación, experiencia, capacidades
técnicas y —no en último lugar—
ejercicio de las virtudes.

La fe cristiana enseña a todos el
camino de esos hábitos operativos



buenos y su ejercicio; especialmente
—se puede afirmar con verdad— a
los que se ocupan de tareas
directivas. Las virtudes les
enriquecen no sólo como personas,
sino también como directivos. La
práctica de las virtudes humanas
(que en un cristiano están
informadas por la caridad) se
demuestra muy importante en la
tarea de dirección de empresas. Me
ceñiré a considerar brevemente la
necesidad de querer y de servir a los
demás.

Querer a las personas, a todas y a
cada una, respetarlas como merecen,
exige en primer término descubrir a
cada individuo en su propia
singularidad: sus necesidades, su
manera de ser, sus capacidades, sus
circunstancias. Nunca pueden
considerarse como simples recursos,
o como números de una estadística, o
como piezas para el diseño de una
determinada estrategia. Por ejemplo,



cuando se les confía una
responsabilidad o el cumplimiento
de una misión, son siempre
acreedores de respeto y
consideración a su inteligencia e
iniciativa. Cualesquiera que sean sus
situaciones —trabajadores, clientes,
accionistas o proveedores—, todos
han de verse tratados con afabilidad
y comprensión: con todos se ha de
seguir la regla de oro que nos dejó el
Señor: todo lo que queráis que hagan
los hombres con vosotros, hacedlo
también vosotros con ellos ( Mt 7, 12).

En este contexto, resulta preciso dar
espacio al trato individualizado, al
diálogo personal. La vida de una
empresa ofrece constantes ocasiones
para imitar también en esto a
Jesucristo, siempre disponible para
atender a las personas que acudían a
Él en busca de ayuda. Ese trato
personal, cauce para la ayuda y el
servicio, forma parte muy



importante del verdadero
humanismo.

A ejemplo del Hijo del Hombre, que 
no ha venido a ser servido sino a
servir ( Mt 20, 28), el humanismo
cristiano tiene en gran estima el
espíritu de servicio, el deseo de
trabajar para contribuir al bien de
los demás.

Este espíritu de servicio empieza por
prepararse bien para el ejercicio de
la profesión, llega a descubrir las
necesidades reales de los demás y a
hacer todo lo posible por atenderlas.
En la empresa, como en toda
organización o comunidad de
personas, se presentan continuas
oportunidades de servir a los otros.
No cabe regularlo todo —sería
inhumano—, ni se puede reducir el
ambiente y el buen desarrollo de la
empresa a un listado meticuloso de
derechos y deberes. Como toda
sociedad constituida en bien de los



otros, también la comunidad
empresarial se edifica y desarrolla
gracias a personas gustosa y
generosamente comprometidas,
dotadas de espíritu de servicio, que
debe traducirse en la colaboración
con los demás, mediante la
disponibilidad para una solidaridad
y atención mutua, para ofrecer el
consejo oportuno, para transmitir
experiencias; en una palabra, para
no desentenderse de nadie.

Otro rasgo muy amado y cultivado
por San Josemaría Escrivá, que
forma parte importante del
humanismo cristiano, es la
coherencia personal: una unidad de
vida —decía— sencilla y fuerte, en
la que se funden y compenetran
todas nuestras acciones 20 .

La unidad de vida se opone a llevar la
relación con Dios, de una parte, y —
de otra y como separado— el
quehacer profesional, familiar o



social. La conducta cristiana del
hombre de empresa ha de
manifestarse en su trabajo directivo,
sin caer ni en actitudes materialistas
ni en falsos espiritualismos. San
Josemaría, desde los inicios de su
actividad pastoral, decía a quienes se
acercaban a su labor sacerdotal que 
tenían que saber materializar la
vida espiritual 21 . Lo afirmaba,
sobre todo, desde la fe cristiana, que
proclama la Encarnación del Verbo
de Dios. Al contemplar esta gran
manifestación del amor del Señor
por sus criaturas, insistía en la
posibilidad de llenar de sentido
espiritual todo el universo material.
Por eso, no dudaba en sostener que
cabe proponer, con toda coherencia,
un materialismo cristiano que se
opone audazmente a los
materialismos cerrados al espíritu 
22 .

El Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa, mediante su tarea for‐



mativa, está llamado a contribuir a
que este hermoso ideal se haga
realidad en muchos hombres y
mujeres. El celo sacerdotal de San
Josemaría vibraba con estos afanes
cincuenta años atrás, cuando —bajo
su impulso— el IESE comenzó sus
pasos.

Como gran Canciller de la
Universidad de Navarra, doy gracias
a Dios porque —en estas décadas— el
Señor se ha servido de vuestro
trabajo, realizado con espíritu de
servicio y competencia profesional, y
del que llevaron a cabo los que nos
han precedido y nos contemplan
ahora desde el Cielo, para inculcar en
muchas personas estos ideales. Y
como Dios no se deja ganar en
generosidad -así se expresaba San
Josemaría-, el Señor ha multiplicado
esos frutos en las almas de muchas
personas, y en los más variados
lugares.



Sé muy bien que en el IESE sentís
vivamente y no decaéis en este reto
de orientar a Dios, en servicio de los
hombres, esta parcela del trabajo al
que os dedicáis, como lo prueba con
claridad la organización del presente
simposio. A través de los diferentes
programas, y con diversos medios, os
esforzáis por transmitir esta riqueza
espiritual e influir en el
mejoramiento y humanización de
amplios sectores de la sociedad.

A la vez, llenos de optimismo,
consideremos que queda mucho por
llevar a cabo; que el horizonte de una
más profunda preocupación por los
demás es muy amplio y sumamente
atractivo.

Pero hay mucho por hacer. Es
preciso llegar más lejos. Por eso,
resulta decisivo, en primer lugar, que
vayáis por delante en la práctica del
humanismo cristiano, cuyo
contenido es inagotable. Una



enseñanza muy gráfica de San Jo‐
semaría puede servir de síntesis
práctica de lo que he querido
recordaros: mido la eficacia de las
labores apostólicas —del IESE, por
tanto— por el grado de santidad de
las personas que allí trabajan.

No lo dudemos: también el IESE, por
su búsqueda de la perfección huma‐
na y cristiana, en el ámbito en que os
desenvolvéis, puede y debe ser
escuela de santidad. Con gran acierto
os recordó San Josemaría, en su
visita a este lugar en 1972, y lo
demostró con el evangelio en la mano
(así, literalmente), que el Maestro
encomia y pone como modelo la
figura del administrador —del 
manager — honradamente fiel.

En las manos de la Santísima Virgen,
por intercesión de San Josemaría,
pongo a los profesores, directivos,
empleados, alumnos y antiguos
alumnos del IESE, con sus familias.



..................................................................................................

1 Concilio Vaticano II, const. past. 
Gaudium et spes , n. 63.

2 Ibid., n. 64.

3 Ver, por ej., el Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa,
publicado por la Pontificia Comisión
“Justicia y Paz”, Libreria Editrice
Vaticana, Roma 2004.

4 Benedicto XVI, Mensaje a los
miembros de las Academias
Pontificias, 5-XI-2005.

5 Cfr. Símbolo Atanasiano
(Quicumque).

6 Concilio Vaticano II, Const. past.
‘Gaudium et spes, n. 22.

7 Joseph Ratzinger-Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret , 2007, Ed. La esfera
de los libros, p. 148.



8 Card. Joseph Ratzinger, Homilía en
la Misa pro eligendo Pontifice , 18-
IV-2005.

9 Benedicto XVI, Discurso al clero de
Roma, 13-V-2005.

10 Benedicto XVI, Carta encíclica Spe
salvi , 30-XI-2007, n. 6.

11 Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 22.

12 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 102.

13 San Josemaría, Camino , n. 584.

14 San Josemaría, Conversaciones , n.
72.

15 Cfr. Benedicto XVI, Discurso a la
Asamblea General de las Naciones
Unidas, 18-IV-2008.

16 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 133.



17 Juan Pablo II, Carta encíclica 
Centesimus annus , 1-V-199l, n. 43.

18 Ibid ., n. 35. 19 San Josemaría, Es
Cristo que pasa , n. 47.

20 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 126.

21 San Josemaría, Homilía Amar el
mundo apasionadamente , 8-X-1967;
en “Conversaciones”, n. 114

22 Ibid ., n. 115.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-humanismo-
cristiano-en-la-direccion-de-empresas/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-humanismo-cristiano-en-la-direccion-de-empresas/
https://opusdei.org/es-es/article/el-humanismo-cristiano-en-la-direccion-de-empresas/
https://opusdei.org/es-es/article/el-humanismo-cristiano-en-la-direccion-de-empresas/

	El humanismo cristiano en la dirección de empresas

