
opusdei.org

El Fundador del
Opus Dei durante la
guerra de España

Artículo de François Gondrand
publicado en Nouvelle revue
Théologique, Tomo 127 nº 1
enero-marzo 2005

01/12/2009

Las cartas y apuntes del fundador del
Opus Dei, Josemaría Escrivá,
constituyen un valioso testimonio y
un reflejo de las dificultades que
tuvieron que afrontar numerosos
católicos españoles desde el



comienzo de la Segunda República
hasta el fin de la guerra civil. Esos
testimonios personales aportan,
además, un conjunto de luces
inéditas sobre los primeros años del
Opus Dei, que nació en 1928.

Un periodo histórico se determina a
partir de los grandes
acontecimientos y de los testimonios
personales de aquellos que lo
vivieron. Sin embargo, no han
faltado quienes han intentado
asimilar el Opus Dei –que fue
fundado por Josemaría Escrivá en
1928, antes de la proclamación de la
II República- con el régimen
franquista que comenzó tras la
guerra civil. Intentan justificar
semejante anacronismo por los
cargos ministeriales que asumieron
algunos de miembros de la Obra
mucho tiempo después, a finales de
los cincuenta y en años posteriores.



Esto supone un grave
desconocimiento de lo que
supusieron los años de la República y
de la dramática guerra civil tanto
para la institución como para el
fundador.

Algunos trazos de la vida de
Escrivá

Cuando estalló la guerra el joven
fundador tenía treinta y cuatro años
y era sacerdote desde hacía once.
Había nacido en Barbastro, en el Alto
Aragón, y había entrado a los
diecisiete años en el seminario de
Logroño, ciudad a la que su familia
se había mudado por razones
económicas.

Se había ordenado sacerdote para
responder mejor a una llamada que
Dios le había hecho durante la
adolescencia, para sacar adelante
‘algo’ que desconocía; y que el Señor
no le mostró con claridad hasta



mucho tiempo después, en octubre
de 1928: el Opus Dei.

Trabajaba entonces como capellán de
un Patronato de enfermos y estaba
haciendo unos ejercicios espirituales
en Madrid, donde residía desde un
año antes. Y el 2 de octubre de 1928,
en el segundo día de los Ejercicios, 
vio que Dios le pedía que abriese
dentro de la Iglesia un nuevo camino
de santidad. Tras un corto periodo de
vacilación comenzó a buscar
personas capaces de emprender esa
gran aventura espiritual.

Un país en crisis

En aquel lejano 1928 el país
atravesaba una situación difícil y
sufría graves tensiones sociales. Su
nivel de desarrollo social y
económico era comparable al de la
Francia de 1898. La situación de la
monarquía era muy inestable, y el
general Primo de Rivera, que había
sido llamado al poder en 1923 por el



rey Alfonso XIII, se retiró en 1930,
por la presión de la opinión pública.
En las elecciones del 14 de abril de
1931 la izquierda consiguió una
victoria simbólica, el rey se exilió y
se proclamó la República.

Aunque un gran sector de los
católicos españoles apoyaba el nuevo
régimen, los socialistas y los
radicales, que se habían convertido
en las fuerzas mayoritarias tras las
elecciones legislativas y
constituyentes de 1931, comenzaron
a recortar y a poner trabas a la
actividad de la Iglesia. Prohibieron a
los religiosos el ejercicio de la
enseñanza y los jesuitas tuvieron que
abandonar el país. Al fin, en el año
1933, un nuevo gobierno, esta vez de
centro-derecha, intentó moderar la
aplicación de las leyes anticlericales
que se habían promulgado
anteriormente.



El país entró en una espiral de
sucesos problemáticos. A partir de
octubre de 1934, los partidos y los
sindicatos revolucionarios
comenzaron a hostigar al gobierno, y
estalló la rebelión en Asturias, que
fue duramente sofocada. Y con el
triunfo del Frente Popular en las
elecciones legislativas de febrero de
1936 el régimen fue radicalizándose
aún más.

A Escrivá le dolieron profundamente
las medidas que se habían tomado en
1931 en contra de los religiosos; y de
modo muy particular, la expulsión de
los jesuitas, ya que tuvo siempre gran
veneración por san Ignacio y su
confesor, en aquellos momentos, era
un sacerdote de la Compañía de
Jesús.

Soñando con Valencia y París

En 1936, cuando comenzó la guerra,
el joven Fundador planeaba la
expansión apostólica del Opus Dei



por algunas ciudades de España y de
otros países: “Veo la necesidad, la
urgencia de abrir casas fuera de
Madrid y fuera de España”, anotó el
13 de febrero. Escribía por esas
fechas: “Siento que Jesús quiere que
vayamos a Valencia y a París (...). Ya
se está haciendo una campaña de
oración y sacrificios, que sea el
cimiento de esas dos Casas” (1). El
obispo de Madrid, Mons. Eijo y Garay
le alentaba en todos estos empeños.

Acababa de abrir una residencia de
estudiantes en Madrid y conocía a
casi un centenar de jóvenes
universitarios. Algunos de ellos se
habían entregado a Dios en el Opus
Dei. Contaba también con algunas
mujeres que habían asumido el ideal
de la búsqueda de la santidad en
medio del mundo , en medio de sus
ocupaciones profesionales.

Aquellos hombres y mujeres jóvenes
que le seguían tenían compromisos



políticos diversos entre sí, opuestos
en algunas ocasiones; por ejemplo,
unos, de origen vasco, eran
fervientes defensores de la república,
mientras que otros se oponían a ella
por diversas causas. Su único
‘denominador común’ era la fe
cristiana, junto con el deseo de vivir
y propagar a su alrededor el ideal de
santidad propuesto por Josemaría
Escrivá.

El Padre, como le llamaban, les
recordaba que el Opus Dei no se
limitaba al reducido paisaje humano
que veían en aquellos comienzos:
universitarios de una ciudad y de un
determinado país de Europa. La Obra
había nacido para el mundo entero y
no para resolver los problemas de
una época o de una nación
determinada. Y no se dirigía tampoco
a un ambiente social específico.
“Hemos de estar siempre de cara a la
muchedumbre, porque no hay
criatura humana que no amemos,



que no tratemos de ayudar y de
comprender. Nos interesan todos,
porque todos tienen un alma que
salvar” (2).

El Opus Dei –les decía– no era una
“respuesta” ante los problemas de la
España de aquel momento histórico.
“La Obra de Dios –explicaba en 1934
a los que le seguían– no la ha
imaginado un hombre, para resolver
la situación lamentable de la Iglesia
en España desde 1931”, (...) “no
somos una organización
circunstancial” (...) “ni venimos a
llenar una necesidad particular de
un país o de un tiempo
determinados, porque quiere Jesús
su Obra desde el primer momento
con entraña universal, católica” (3).
“El vínculo que os une –insistía el
fundador– es de naturaleza
exclusivamente espiritual (...) Lo que
descarta toda idea o intención
política o partidista” (4).



En los primeros días de julio de 1936,
la residencia DYA, un empeño
apostólico que Escrivá llevaba
impulsando desde años atrás, se
trasladó al nº 16 de la calle Ferraz,
frente al Cuartel de la Montaña.
Durante esos días dos miembros del
Opus Dei estaban en Valencia
buscando una casa que sirviese de
apoyo para comenzar el trabajo
apostólico en aquella ciudad.

En medio de estas gestiones, llegó el
día 17 de julio, y Escrivá y los que le
seguían se enteraron, al igual que la
mayoría del país, que acababa de
producirse una rebelión militar
instigada por el general Mola.

Al día siguiente, el general Francisco
Franco, que estaba al mando del
ejército de Canarias, se trasladó a
Marruecos y se puso al frente del
ejército de África. Pocos meses
después, el 1 de octubre, asumiría
todos los poderes.



Estalla el conflicto

Los hechos se precipitaron. El 19 de
julio, los milicianos asaltaron el
Cuartel de la Montaña, que estaba
muy cerca de la Residencia en la que
vivía Escrivá. Tan cerca estaba que,
cuando de madrugada, un intenso
cañoneo indicó el inicio del asalto al
cuartel, las balas comenzaron a
rebotar en la fachada del edificio. Se
escuchaban los pasos de los
milicianos que buscaban a los
francotiradores por los tejados. En
esas circunstancias, el fundador tuvo
que abandonar la Residencia y,
pasando a través de la muchedumbre
de milicianos que se disponía para el
asalto del Cuartel, se refugió en casa
de su madre, que se encontraba
relativamente cerca.

En las notas que tomó durante
aquellos días Escrivá mostraba su
inquietud por la suerte de los
primeros miembros del Opus Dei que



estaban desperdigados por Madrid y
otras ciudades, junto con su dolor
por no poder celebrar la Santa Misa.

Día tras día, le fueron llegando
noticias terribles, como el incendio
provocado de la iglesia que atendía.
Entre el 19 y el 20 de julio unas
multitudes enardecidas incendiaron
treinta y cuatro edificios religiosos de
la capital y saquearon una decena de
iglesias (5). Se organizó “la caza del
cura” y numerosos sacerdotes fueron
asesinados sólo por el hecho de serlo.
Entre ellos, su amigo Pedro Poveda,
fundador de las Teresianas, hoy
canonizado, que fue asesinado el día
28 de aquel mismo mes (6).

De refugio en refugio

El 8 de agosto comenzó para Escrivá
un largo peregrinar por diversos
domicilios de la capital en busca de
un escondite seguro. Los primeros
miembros del Opus Dei, como tantos
miles de españoles, se habían



quedado en los diversos lugares
donde les había sorprendido el
conflicto: unos estaban en enclaves
ocupados por los rebeldes, que se
llamaban a sí mismos los nacionales ;
y otros en lugares controlados por los
republicanos, que se
autodenominaban leales a la
República. A muchos católicos a los
que la guerra les sorprendió en estos
últimos lugares, el simple hecho de
confesar su fe les acarreó la muerte.

El 14 de agosto de 1936, España
quedó dividida en dos zonas
inexpugnables. El Papa Pío XI
expresó su angustia por todo esto:
“Da la impresión de que, con un plan
satánico, se está encendiendo en la
vecina España de forma aún más
viva la llamarada de odio y de
persecución abiertamente declarada
y que parece dirigida hacia la Iglesia
y la religión católica” (7).



El 7 de octubre, después de
numerosas incertidumbres y
sucesivos cambios de domicilio, el
Fundador ingresó, fingiendo ser un
enfermo mental, en una clínica
psiquiátrica en la que residían
verdaderos enfermos junto con
personas que, al igual que él, habían
elegido aquel recurso extremo para
salvar su vida. Pero como tampoco
aquel resultó ser un lugar seguro,
tuvo que buscar un nuevo refugio.

A mediados de marzo del año
siguiente logró esconderse, junto con
su hermano menor, en la Legación
de Honduras. Tres miembros del
Opus Dei se les unieron poco después
en aquel lugar. Unas personas de la
Obra encontraron refugio en
legaciones diplomáticas de ese
mismo tipo; mientras que otras
estaban en la cárcel o en las
situaciones más variadas.



Don Josemaría pudo seguir en
contacto con muchas de las personas
a las que atendía espiritualmente por
medio de uno de los miembros más
antiguos del Opus Dei, el ingeniero
Isidoro Zorzano. Les enviaba cartas
escuetas, escritas en clave, en las
que, para evitar la censura y no
poner en peligro la vida de los que
las recibían, firmaba ‘el abuelo’ y los
trataba como si fueran sus nietos.

En el ambiente reducido y tenso de la
Legación de Honduras, donde
estaban refugiadas numerosas
personas, Escrivá y sus compañeros,
que vivían hacinados en un
cuartucho estrecho, daban ejemplo
de serenidad. Con frecuencia
llegaban hasta aquel lugar noticias
de los avances de las tropas 
nacionales y los refugiados
estallaban en manifestaciones de
júbilo. Pero el joven fundador no se
sumaba a ellas. A veces se le oía
musitar: “¡Esto es una tragedia!” (8).



Rezaba intensamente y ofrecía duras
penitencias pidiéndole al Señor que
les concediese lo antes posible el don
de la paz.

A partir de octubre del 1936 los
milicianos revolucionarios se
situaron en la primera línea de las
zonas controladas por los leales
republicanos. Las Brigadas
internacionales, creadas por el
Komintern, comenzaron a reforzar el
ejército del gobierno. Se
multiplicaron las checas , tribunales
revolucionarios de carácter
arbitrario, y los comunistas, en
cuanto tomaron el control de la Junta
de Defensa de Madrid, acabaron
haciéndose con gran parte del poder.
En la primavera de 1937 se unieron a
los socialistas para eliminar
físicamente a parte de los
anarquistas, y pronto se convirtieron
en los dueños de la situación,
mientras que los nacionales
asediaban capital.



Sacerdote clandestino en Madrid

A finales del mes de agosto de 1937,
provisto de un documento que le
acreditaba como intendente de la
Legación de Honduras, Escrivá pudo
abandonar la legación y caminar,
afrontando numerosos riesgos, por
las calles de la capital. Siguió
atendiendo espiritualmente a los
miembros del Opus Dei que se
encontraban en Madrid, mientras
intentaba conseguir noticias de los
que seguían dispersos por diferentes
puntos del territorio.

Durante ese tiempo, siempre de
forma clandestina, reconfortó y dio
la comunión a personas que no
habían visto a ningún sacerdote y no
habían asistido a Misa desde hacía
más de un año. Llevaba el Santísimo
en el pecho, cerca del corazón,
dentro de una pitillera envuelta en
una pequeña bandera de Honduras.



En aquellas circunstancias cualquier
imprudencia podía llevarle a la
muerte. Los sacerdotes suponían el
18% de los arrestados y muchos
habían sido fusilados después de 
darles el paseo . El tal paseo consistía
en arrestarlos en la calle o en sus
propios domicilios, a cualquier hora
del día o de la noche, y ejecutarlos
inmediatamente. Más del 25% de los
sacerdotes juzgados por los
tribunales populares fueron
considerados ‘enemigos del
régimen’ (9).

Verano de 1937

El eco internacional que obtuvo la
carta colectiva de los obispos
españoles en la que denunciaban
estos y otros muchos atropellos,
consiguió frenar el ritmo de las
persecuciones de aquel periodo en el
que sólo los católicos vascos, que
estaban protegidos por su Estatuto de
Autonomía, pudieron seguir



celebrando culto de forma pública.
Incluso, en el gobierno de Negrín que
se constituyó en el mes de mayo,
había un ministro de Justicia
católico: el vasco Manuel Irujo.

El 9 de enero de 1937, Irujo en
persona le presentó al presidente
Largo Caballero un memorandum
con el que intentaba convencerle,
aduciendo numerosas pruebas y
razonamientos, que la persecución
religiosa estaba perjudicando a la
joven República española. Pero el
gobierno no dio curso alguno a sus
propuestas de libertad de culto.

Varios meses después, el 31 de julio,
Irujo presentó un nuevo proyecto en
este mismo sentido al gabinete de
Negrín; y de nuevo sólo obtuvo la
callada por respuesta.

Sólo el 30 de abril del año siguiente,
muchos meses después, el gobierno
manifestó públicamente su deseo de
respetar la libertad de conciencia y



su voluntad de asegurar el libre
ejercicio de las creencias y de la
práctica religiosa para intentar
recuperar la imagen perdida en el
escenario internacional (10).

Pero no eran más que palabras; y
además, desde el verano de 1937 los
republicanos habían ido perdiendo
progresivamente su superioridad
numérica. Al equilibrarse las fuerzas,
se veía cada vez con mayor claridad
que el conflicto bélico iba para largo,
en contra de lo que se pensaba al
principio de la guerra.

Durante aquellos días terribles le
comunicaron al Fundador la muerte
en el frente de dos personas que se
habían vinculado al Opus Dei antes
del comienzo de la contienda. Y le
dijeron también que habían
ahorcado a una persona en las calles
de Madrid, a la que habían
confundido con él.



“Suponed la cara del abuelo –
escribía, refiriéndose a sí mismo, a
los que vivían en Valencia, en zona
republicana– ante tamañas noticias.
Verdaderamente sería de envidiar,
para un loco como mi hermano, un
final así con el aditamento de la fosa
común. ¡Qué más habría deseado el
pobre, cuando se vio moribundo, en
la habitación lujosa de un sanatorio
caro! [alude aquí a su último refugio,
en el sanatorio psiquiátrico]. Digo
mal: esta manera de fenecer (normal,
sin ruidos, ni espectáculo), como un
cochino burgués, está en mejor
acuerdo con su vida, su obra y su
camino. Morir así — ¡oh Don
Manuel! [llama así a Dios]— … pero
loco, de mal de Amor” (11).

Escribía años después, el 31 de mayo
de 1943: “Ni antes ni después de 1936
he intervenido directa o
indirectamente en la política: si he
tenido que esconderme, acosado
como un criminal, ha sido sólo por



confesar la fe, aun cuando el Señor
no me ha considerado digno de la
palma del martirio: en una de esas
ocasiones, ahorcaron delante de la
casa en que vivíamos, a una persona
que habían confundido
conmigo” (12).

Los días 20 y 21 de septiembre de
1937 predicó un retiro a siete
jóvenes, siempre de modo
clandestino y tomando grandes
precauciones. Como medida de
prudencia, los asistentes se fueron
trasladando de una casa a otra
después de cada charla espiritual.
También predicó a algunas religiosas
que conocía, refugiadas en diversos
domicilios de Madrid.

En medio de estos avatares, el
fundador se mostraba optimista en
cuanto al futuro de los apostolados
del Opus Dei. El 25 de agosto escribía
a los de Valencia, utilizando
abreviaturas (D = Dios) y palabras en



clave como negocio de familia ,
obligado por las circunstancias:
“Gracias a don Manuel, no podemos
nunca dudar del éxito inmediato del
negocio que lleva nuestra familia.
Desde luego, que habrá
inconvenientes: pero los hombres se
crecen ante los obstáculos. ¡Hala,
hala!: D. y audacia! ¿no? Pues, a
vivir, en todo momento, la seguridad
del éxito”.

Terminaba su carta con un “Don
Manuel [el Señor] sabe más”, a la vez
que no descartaba la posibilidad de
morir, ya que aconsejaba “continuar
con el negocio familiar”, si “el viejo
desfilara” [ desfilar : ser asesinado]
(13).

El camino de la libertad, cruzando
los Pirineos

No sabía qué hacer, y se preguntaba
si debía quedarse en Madrid, donde
vivían su madre y sus hermanos,
para ocuparse de los miembros del



Opus Dei que permanecían en la
capital, o debía pasarse a la otra
zona. En Madrid vivía con el peligro
constante de que le asesinaran por su
condición de sacerdote y sin libertad
de movimientos; en el otro lado
podría proseguir su labor pastoral
con libertad. Por más que rezaba y
reflexionaba, no conseguía resolver
el dilema.

Tuvo noticia de que era posible llegar
a la otra zona atravesando los
Pirineos y entrando por la frontera
francesa. No era tarea fácil: esos
lugares estaban estrechamente
vigilados y a los fugitivos que
capturaban los fusilaban sobre la
marcha. Al fin, se decidió y el 6 de
octubre, después de hacerse con
algunos documentos de identidad,
viajó hasta Valencia junto con un
miembro del Opus Dei, Juan Jiménez
Vargas. De ahí fueron hasta
Barcelona donde emprendió, junto
con varios más, una expedición a



través de la montaña que duró
veintitrés días, a partir del 16 de
noviembre 1937.

La travesía era muy arriesgada:
había que franquear valles y montes
escarpados, y subir y bajar por
sendas de contrabandistas y muleros,
dependiendo de un guía que
desaparecía de vez en cuando,
dejándolos en la incertidumbre de si
les había abandonado a su suerte.

En plena travesía se planteó de
nuevo: ¿hacía bien abandonando
Madrid? Una noche se planteó este
dilema de forma tan acuciante que
pidió una señal del Cielo. Esa señal le
fue concedida y partir de entonces
siguió adelante, sin más dudas, con la
seguridad íntima de que estaba
cumpliendo la voluntad de Dios.

Después trepar dificultosamente por
las laderas de varias cumbres, y
cuando ya estaban al borde del
agotamiento, llegaron a Andorra. Era



el 2 de diciembre de 1937. Cruzaron
la frontera francesa el 10 de
diciembre y tras una escala en Saint-
Gaudens, y de una misa de acción de
gracias en Lourdes, los diversos
miembros de la expedición se
dispersaron. Escrivá decidió
establecer su domicilio provisional
en Burgos, donde algunos miembros
del Opus Dei, que estaban destinados
en los diversos frentes de guerra,
iban a verle con regularidad
aprovechando los permisos
militares.

En Burgos

En aquellos momentos el obispo
Mons. Eijo y Garay se encontraba en
Vigo, una ciudad de Galicia, y el
Padre contaba con el beneplácito del
vicario de Madrid para proseguir su
labor apostólica. Tanto el Vicario
como el Prelado conocían bien la
personalidad de Escrivá, como



sacerdote ejemplar y como fundador
de un nuevo camino en la Iglesia.

Desde Burgos, agotado y enfermo
tras los padecimientos de los últimos
meses, el Fundador siguió
carteándose con los jóvenes que
dirigía espiritualmente antes de la
guerra; y cuando podía, no dudaba
en ir a visitarlos hasta el frente,
emprendiendo largos y penosos
viajes en ferrocarril. El 7 de junio de
1938, durante uno de esos viajes,
llegó hasta las puertas de Madrid,
donde había sido herido un joven al
que conocía.

Mientras tanto, la guerra proseguía
su curso, con combates sangrientos
en diversos frentes, como el de
Teruel y el del norte de Aragón. En
marzo de 1938, los rebeldes
dirigieron su ofensiva hacia el
Mediterráneo y en el mes de junio
llegaron hasta Castellón.



Escrivá seguía rezando por el fin de
la guerra, entregándose a penitencias
y fuertes ayunos para reparar todos
aquellos horrores. Le inquietaba la
suerte de las personas del Opus Dei y
su perseverancia en el camino que
habían emprendido. El 17 de enero
de 1938 escribió en sus apuntes:
“Celebro por mí, sacerdote pecador,
el Santo Sacrificio. Lo noto: ¡cuántos
actos de Amor y de Fe! Y, en la acción
de gracias, breve y distraída sin
embargo, he visto cómo de mi Fe y de
mi Amor: de mi penitencia, de mi
oración y de mi actividad, depende
en buena parte la perseverancia de
los míos y, ahora, aun su vida
terrena” (14).

El conflicto se prolongaba. Escrivá
soñaba con el día en que pudiera
regresar a Madrid para proseguir su
trabajo apostólico. Su
correspondencia y sus apuntes
íntimos de este tiempo muestran que
los inquietantes acontecimientos



externos no hicieron vacilar ni por
un momento su fidelidad a la misión
recibida.

En Burgos conoció a diversos
eclesiásticos, a personas del mundo
académico y a profesionales de
ámbitos muy diversos. Les hablaba
de buscar la plenitud de la vida
cristiana en medio de sus
ocupaciones diarias, y de seguir el
mandato de Cristo, esforzándose por
transformar la sociedad con la fuerza
del Evangelio.

El 26 de mayo de 1937 tuvo un acceso
de tos en el que derramó sangre.
¿Estaba tuberculoso? Anotó
enseguida, antes de ir al médico: “No
temo a la muerte, a pesar de mi vida
pecadora, porque me acuerdo de tu
Amor: un tifus, una tuberculosis o
una pulmonía..., o cuatro tiros. ¡Qué
más da!” (15).

Le contaba durante ese tiempo al
obispo de Vitoria que necesitaba,



para proseguir la labor apostólica,
“cincuenta hombres que amen a
Jesucristo sobre todas las cosas”(16).
“Tengo unas ganas de que se acabe
esta guerra" ... –le escribía a uno por
carta– "Entonces comenzaremos,
recomenzaremos, otra quizá más
dura, pero más nuestra. Y pienso que
quizá haya que volver a vivir
aquellos años terribles de penuria.
No importa: el Señor, con nuestro
esfuerzo al máximo también, nos
sacará de todo antes, más y mejor de
lo que podemos soñar” (17).

El 14 de marzo 1937, Pío XI promulgó
la encíclica Mit brennender Sorge , en
la que condenaba claramente el
nazismo. Esa encíclica no se publicó
entera en España, y de forma
discretísima, hasta 1938. En cuanto
Escrivá pudo hacerse con ella se
propuso difundirla todo lo posible, al
ver que la mayoría de sus
compatriotas estaban más
sensibilizados con el peligro



comunista que con las perversiones
del régimen hitleriano (18).

El siguiente episodio da idea del
clima que reinaba en Burgos durante
aquel tiempo. Un funcionario
oriundo de Albacete consideró que
un joven del Opus Dei que trabajaba
en el Cuartel general y que era hijo
del presidente provincial del Frente
popular de Albacete, era un espía de
los ‘rojos’.

Era una acusación totalmente
infundada, pero de consecuencias
imprevisibles en el contexto de la
guerra civil, en la que algunos
pensaban que los hijos debían pagar
por los actos cometidos por sus
padres. No se pedían demasiadas
pruebas: un simple infundio podía
bastar para enviar a una persona al
pelotón de fusilamiento. Eso hizo que
Escrivá decidiese intervenir
rápidamente a favor de ese joven.



El 20 de julio de 1938 por la mañana
se dirigió al despacho del
denunciante –que fallecería de forma
repentina, poco tiempo después de
esa conversación, a causa de un
ataque cardíaco– para hacerle ver la
falsedad de su acusación. Pero el
denunciante se reafirmó en su
postura: “¡debieron fusilarlos, en vez
de meterlos en la cárcel, cuando
Albacete fue nuestro!” le dijo el
funcionario, aludiendo a los que eran
sospechosos entonces de tener
simpatías republicanas. “¡Pero Vd.
dejaría a tres Españoles de cada
cien!” le dijo el fundador (19).

La preparación de Camino

Durante ese tiempo predicó dos
retiros espirituales en el norte de
España y estuvo trabajando en la
ampliación de Consideraciones
espirituales , un breve libro de
espiritualidad que había publicado
en 1934. En los 999 puntos de



meditación de ese libro sólo hacía
alusión a la guerra en dos ocasiones
y únicamente para sacar unas
conclusiones de carácter ascético: la
purificación impuesta por la prueba
y la llamada a entregarse
plenamente al Señor (20).

En las páginas de ese libro habla de
oración, de vida eucarística, de
piedad mariana, de abandono a la
voluntad de Dios, de lucha interior,
de espíritu de infancia, de amor a la
Iglesia, etc. Distanciándose del
nacional-catolicismo reinante en la
España de esa época, predicaba la
comprensión mutua y la amplitud de
miras, y proponía a los laicos que
actuasen con responsabilidad e
iniciativa, llevando a Cristo a todos
los ambientes. El pequeño libro se
imprimió en Valencia, el 29 de
septiembre de 1939, con el título de 
Camino.

Fin de la guerra



A finales de 1938 la guerra entró en
su fase más sangrienta, con una
poderosa ofensiva de los leales en el
curso inferior del Ebro, seguida de
una contra-ofensiva de los 
nacionales .

Escrivá seguía rezando para que el
conflicto acabase lo antes posible:
“Oración, oración y oración: es la
mejor artillería” (21). Las cartas de
este periodo rezuman confianza y
abandono en Dios: “Pero antes
quiero anticiparos en una palabra el
resumen de mi pensamiento,
después de bien considerar las cosas
en la presencia del Señor. Y esta
palabra, que debe ser característica
de vuestro ánimo para la
recuperación de nuestras actividades
ordinarias de apostolado es
Optimismo. Es verdad que la
revolución comunista destruyó
nuestro hogar y aventó los medios
materiales, que habíamos logrado al
cabo de tantos esfuerzos. Verdad es



también que, en apariencia, ha
sufrido nuestra empresa
sobrenatural la paralización de estos
años de guerra. Y que la guerra ha
sido la ocasión de la pérdida de
algunos de vuestros hermanos… A
todo esto, os digo que –si no nos
apartamos del camino– los medios
materiales nunca serán un problema
que no podamos resolver fácilmente,
con nuestro propio esfuerzo: que
esta Obra de Dios se mueve, vive,
tiene actividades fecundas, como el
trigo que se sembró germina bajo la
tierra helada” (22).

El 5 de febrero de 1939 el Presidente
de la República, Manuel Azaña,
abandonó el territorio español.
Cuatro días después las tropas
nacionales conquistaron las últimas
posiciones del ejército republicano
en los montes de Cataluña. El 5 de
marzo se constituyó en Madrid un
Consejo de Defensa para negociar
con Franco. Y el 28 de marzo se firmó



la capitulación del ejército
republicano del frente central.

El fundador del Opus Dei regresó a la
capital, y tras dieciocho meses de
separación, volvió a encontrarse con
su madre, su hermana, su hermano y
los primeros miembros del Opus Dei.
Les exhortó a perdonar a todos, a
olvidar los daños y los sufrimientos
padecidos, a ofrecerlos al Señor y a
reemprender enseguida el trabajo
apostólico.

Como la residencia DYA había
quedado completamente destruida a
causa de los bombardeos, en el mes
de julio se trasladó a la sede de una
nueva residencia. Poco después se
daban los primeros pasos del Opus
Dei en Valencia, Valladolid,
Barcelona y Sevilla; y en cuanto se
pudo, se fue a Portugal, a Italia y a
varios países de Europa, como
Francia, Inglaterra, Alemania o
Irlanda.



François Gondrand

Versión en castellano, traducido por
José Miguel Cejas, de parte del
artículo de François Gondrand
publicado en Nouvelle revue
Théologique, Tomo 127 nº 1 enero-
marzo 2005

Notas

1. Apuntes íntimos , n° 1315
(13-2-1936) y 1318 (28-2-1936), en
Vázquez de Prada A. El fundador del
Opus Dei , vol. 1. Señor, que vea !
Rialp, Madrid, 1997, p. 579.

2. Ibidem , pp. 299-300.

3. Instrucción , 19-3-1934, nn. 6, 14 y
15

4. Carta , 9-1-1932.

5. Carr R., La tragedia española. La
Guerra Civil en perspectiva , Madrid,
Alianza, 1977, p. 111.



6. Juan-Pablo II canonizó al Padre
Poveda en Madrid el 4 de mayo de
2000.

7. L’Osservatore Romano , 15-8-1936.

8. Testimonio de José Luis Rodríguez
Candela Manzaneque, cónsul de
Honduras, citado por Vázquez de
Prada A. El fundador del Opus Dei ,
vol. 2, Dios y Audacia , Rialp, Madrid,
2002, p. 86.

9. Cf. Ibidem , p. 130.

10. Cfr. Cervera Gil J., Madrid en
guerra. La ciudad clandestina ,
1936-1939, Alianza, Madrid, 1998, e
Irujo M, Memorias , I y II, Un vasco en
el ministerio de Justicia , Ekin, Buenos
Aires, 1944, pp. 155-159.

11. Cfr. Vázquez de Prada A, El
fundador … vol.2 cit., p. 140.

12. Carta , 31-5-1943, n° 45, citada en
Ibid. p. 141.



13. Cfr. Vázquez de Prada A., El
fundador … vol. 2 cit., pp. 106-107.

14. Vázquez de Prada A., El fundador
… vol 2, cit. p. 247.

15. Ibid. , p. 267.

16. Ibid., p. 277.

17. Ibid. , p. 280.

18. Cfr. del Portillo A. , Entrevista
sobre el fundador del Opus Dei , Rialp,
Madrid, 1993, pp. 35-37. Esta
encíclica saldrá a la luz gracias a
algunos boletines eclesiásticos y a la
revista de los jesuitas Razón y Fe.

19. Cfr. Vázquez de Prada A., El
fundador … vol. 2, cit. pp. 302- 304.

20. Cfr. Camino , n. 311 : « ¡La
guerra ! – La guerra es el obstáculo
máximo del camino fácil ».

21. Vázquez de Prada A., El fundador
… vol. 2, cit., p. 336.



22. Ibid. , pp. 337-338.

François Gondrand

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-fundador-
del-opus-dei-durante-la-guerra-de-

espana/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-fundador-del-opus-dei-durante-la-guerra-de-espana/
https://opusdei.org/es-es/article/el-fundador-del-opus-dei-durante-la-guerra-de-espana/
https://opusdei.org/es-es/article/el-fundador-del-opus-dei-durante-la-guerra-de-espana/
https://opusdei.org/es-es/article/el-fundador-del-opus-dei-durante-la-guerra-de-espana/

	El Fundador del Opus Dei durante la guerra de España

