
opusdei.org

Formación de la
personalidad (XI): El
fruto maduro de la
identidad: el sentido
de la vida en el
cristiano

Al inicio, durante y al final de la
vida, nuestra identidad está
siempre haciéndose. En este
artículo, último de la serie
sobre la formación de la
personalidad en clave cristiana,
se transparenta la meta de esta
carrera: el descanso de nuestra
frágil identidad en la de Dios.



23/02/2017

¿Quién es usted?… En una entrevista
de trabajo, en la aduana de un
aeropuerto, navegando por internet
y en muchas otras circunstancias, se
nos piden datos personales. Somos
capaces de darlos: nombre, fecha de
nacimiento, ocupación, ciudadanía…,
altura, peso y color de los ojos…
Incluso podemos señalar algunas
características de nuestro modo de
ser: soy buen o mal deportista, con
tendencia a engordar, ágil o torpe,
optimista o pesimista, tímido o
expansivo y hablador. Pero, ¿no es
verdad que, con todo, queda aún por
decir realmente quién soy yo?

Al inicio de estas páginas sobre la
formación de la personalidad vimos
que un cristiano maduro tiene un
proyecto elevado, claro y armónico
de la vida, iluminado por su vocación



de hijo de Dios. Conocer ese proyecto
y hacerlo propio es lo que nos
permite definirnos mejor. Los
sucesivos capítulos nos han ido
permitiendo comprender el proceso
de crecimiento y los signos de la
madurez, que incluye la acción del
Espíritu Santo en nuestras almas. Al
inicio, durante y al final de este
proceso nuestra identidad está
siempre haciéndose: ya de niños
sabemos quiénes somos, y
conocemos parte del plan, aunque a
la vez está todo por hacer... Poco a
poco ese proyecto se va desplegando,
tomamos más consciencia de nuestro
valor y misión en el mundo; damos
nombre a las limitaciones y
habilidades; descubrimos lo bueno y
lo malo que existe en los demás. Al
principio, nuestros padres deciden
por nosotros el nombre, la
alimentación, la iniciación en la fe, la
escuela… En la adolescencia se
refuerza lo que nos distingue, y en
las etapas sucesivas se extienden las



alas de un vuelo autónomo, aunque
no en solitario. Al final de nuestra
existencia terrena, la vida que ha
estado llena de sentido se cierra con
una identidad plena, como el broche
de una joya. Culmina así ese esbozo
de nuestra historia que intentamos
escribir sobre la tierra, con la mano
de Dios que guía nuestros trazos, y se
abre ante nosotros la verdadera
historia: reencontraremos, con «el
ciento por uno»[1], todo lo que
hemos querido y todos aquellos con
quienes hemos querido.

Apuntar al centro de la diana

Como un arquero que lanza la flecha,
si queremos dar en el blanco
debemos apuntar alto y hacia
adelante. Hemos de tener a la vista
los ideales, y dirigirnos a ellos. Una
persona madura intentará
recordarlos antes de emprender cada
tarea o de decidir. De este modo, no
confundirá los medios con la meta.



Porque sabe quién es y adónde va, no
se engañará con las apariencias de
felicidad de los placeres fáciles, ni la
ilusión de autonomía de quien no
acepta más criterios que el propio.
Para “apuntar” bien contará con la
experiencia de alguien que le
indique cuánto tensar la cuerda,
cómo sostener el arco, cómo
concentrarse en lo importante. Desde
fuera, alguien podrá decirnos dónde
están llegando nuestros tiros y
corregirnos con voz amable y segura:
más arriba, más a la derecha, más a
la izquierda…, cuidado con el
viento… Es lo que intentan hacer los
padres, los buenos educadores y
amigos, un sacerdote o quien nos
aconseja en nuestra vida cristiana.

La docilidad con que acojamos tanto
las sugerencias de quien nos quiere
como las mociones de Dios en el
alma es clave para llegar al destino
deseado. Para dar en el blanco
hemos de apuntar al centro de la



diana, pero podemos distraernos y
mirar hacia cualquier lugar,
desentendiéndonos de las señales y
advertencias. No es suficiente, pues,
conocer el proyecto: es necesario
esforzarse por buscarlo en cada
momento, perseverar y pedir ayuda.

Tantas veces no logramos cambiar lo
que nos sucede, ni modificar nuestro
modo de ser. La actitud ante estas
limitaciones, sin embargo, puede ser
muy variada, y de ella dependerá en
buena parte la alegría que tengamos
y podamos dar a otros. El estilo de
nuestras reacciones, las formas de
actuar y de proceder marcan nuestra
personalidad. Cada pensamiento y
deseo, las palabras, los gestos, la
mirada y la sonrisa se llenan del aire
que respiramos. Y ese “aire” nos
impulsa a comenzar el día y
cualquier actividad teniendo en
cuenta el final. In omnibus respice
finem, dice un antiguo lema
heráldico: en todas las cosas, ten la



mirada fija en el fin. En el trabajo, en
el descanso, despiertos o dormidos,
somos siempre los mismos, con una
identidad única que no se destruye, y
que no tendría sentido ocultar: el
miedo a mostrarnos como somos
sería síntoma precisamente de una
identidad vacilante. El cristiano ve a
Dios como un Padre y no se preocupa
tanto por lo que espera de la vida
como por lo que Dios y la vida
esperan de él.

Si nos preguntamos con frecuencia
qué quiere Dios de nosotros y
procuramos complacerle, nos
hacemos más hombres o mujeres;
ganamos en coherencia: no solo
sabemos quiénes somos, sino cómo
actuar en cualquier circunstancia;
nuestra identidad madura en las
ocupaciones, y crece con nuestras
características personales. Estamos
felices de ser nosotros y felices de
hacer lo que hacemos. La relación
con Dios queda marcada por la



filiación y la confianza, aun cuando
haya cosas que no entendamos, o
fragilidades personales. Nuestro
“carné de identidad cristiano”
coincide con el de Jesús y lleva
también su cruz por distintivo[2].
Conociendo a Cristo nos conocemos
mejor a nosotros mismos. Mirando a
Cristo, y con su ayuda poderosa,
daremos en el blanco.

La pauta segura del Padrenuestro

Jesús es nuestro modelo, con su vida
y sus enseñanzas. De él recibimos el
nombre de cristianos y nuestra
oración propia, el Padrenuestro[3],
que es una pauta excelente para
modelar nuestra vida y nuestro
carácter. El Padrenuestro nos indica
lo que debemos pedir y el orden en
que hacerlo, y colma las aspiraciones
de nuestra afectividad. Nuestras
vivencias, las lecturas, las imágenes
que capta nuestra retina, nos
impulsan o nos frenan; son muchos



los factores que nos hacen avanzar o
nos desvían del camino. La oración
nos guía en medio de esa
complejidad, a la hora de escribir
cada día una nueva página de la
vida.

Hemos rezado muchas veces el
Padrenuestro, pero siempre podemos
volver a deslumbrarnos con él:
reconocemos que tenemos un Padre
nuestro que está en el cielo, no fuera o
lejos, sino también muy cerca de
nosotros[4]. Y no decimos mío sino 
nuestro, pues ser humanos significa
estar en relación con los demás. Le
pedimos que su nombre sea 
santificado: Él, que no necesita nada,
quiere ser conocido, adorado,
deseado y glorificado, porque solo así
se sacia el hambre de la
humanidad[5]. Proseguimos
pidiendo venga a nosotros tu reino: el
proyecto personal se ilumina con
esta aspiración que se hace realidad
en Cristo, en su gracia que actúa en



nosotros, y nos conduce a la gloria
eterna. «La identidad cristiana, que
es ese abrazo bautismal que nos dio
de pequeños el Padre, nos hace
anhelar, como hijos pródigos -y
predilectos en María-, el otro abrazo,
el del Padre misericordioso que nos
espera en la gloria»[6]. Hágase tu
voluntad en la tierra como en el cielo:
haz que crezcamos hacia ti, cimiento
y meta de nuestra identidad. El éxito
o el fracaso, las alegrías o las penas
se ven entonces desde esta
perspectiva.

Nos reconocemos como criaturas
necesitadas de bienes materiales, del 
pan nuestro de cada día Además, en
un plano superior, ese pan se refiere
a la Eucaristía, Jesús mismo que nos
invita a recibirle. En la Misa, acabada
la Plegaria eucarística, el sacerdote
se dirige a los fieles diciendo: nos
atrevemos a decir… y reza entonces
con los demás la oración que el Señor
nos enseñó. De cada día: hoy y ahora



es el momento para decidirse por Él,
para afinar en la vida y tocar la
música de Dios, para perdonar y no
guardar resentimientos. ¿Cómo no
sentirse interpelado por las palabras
que salieron de su boca: perdona
nuestras ofensas como también
nosotros perdonamos a los que nos
ofenden? En un país con pocos
creyentes, durante unas clases del
idioma local para extranjeros, la
profesora preguntó a un alumno
cristiano: “¿qué hace Dios?”,
mientras señalaba en el diccionario
la palabra “castiga”. Aquel estudiante
se vio metido en un apuro, porque
aunque la afirmación de la profesora
le parecía injusta, no tenía la
suficiente soltura para dar muchas
explicaciones. Con todo, y para
sorpresa de los presentes en el aula,
consiguió dar con la palabra: “Dios
perdona”. Nosotros pedimos a Dios
que nos haga partícipes de esa
cualidad tan suya, con la que nos
parecemos a él.



Terminamos diciendo no nos dejes
caer en tentación y líbranos del mal.
Deseamos que Dios nos colme de su
amor, de su misericordia, que no
consiste solo en perdonarnos, sino en
mostrarnos los peligros del camino.
Dios nos señala, con su Iglesia, qué
cosas evitar. Las bienaventuranzas
del sermón de la montaña desgranan
un programa exigente, pero de vida
buena y serena. Por contraste, el
pecado no solo ofende a Dios, sino
que nos daña y nos quita la paz,
porque nos divide el corazón, y
«nadie puede servir a dos
señores»[7]. Por eso, es un motivo de
agradecimiento que nos aconsejen
dónde poner el pie para escalar
seguros, dónde asentar nuestras
esperanzas para verlas colmadas.
Con la oración, nuestra identidad
echa raíces profundas; descubrimos
que nuestra vida es un diálogo
continuo con Dios. Y «si Dios está con
nosotros, ¿quién contra
nosotros?»[8].



Jugárselo todo a una sola carta

Se eleva la mirada y suben nuestros
pasos hasta el cielo. Sabemos que «el
Señor nos ha pedido todo el amor,
toda la vida, todo el corazón, toda la
inteligencia; y es preciso responder
sabiendo jugarse todo a una sola
carta, la carta del amor de Dios.
Señor, yo te amo porque me da la
gana de amarte»[9]. La identidad
cristiana se forja en la
correspondencia a lo que Dios nos da
y nos pide, en el seguimiento de la
propia vocación. Cada una de
nuestras acciones, las relaciones
interpersonales de amistad o de
trabajo, han de llevar este sello: la
identidad necesita de la coherencia
con la llamada que el Señor nos ha
dirigido.

La madurez es una tarea que no
termina nunca, y por eso formarse es
aprender a vivir como lo que uno
realmente es. Quien desea ganar en



un juego o en una apuesta tiene en
cuenta muchos factores y suele no
arriesgar demasiado. En el andar
cristiano, en cambio, nos
abandonamos en Dios. La vida
entera adquiere significado con ese
objetivo: el amor a Dios, imposible
sin un efectivo amor a los demás,
unifica el modo de ser. Cuando
descubrimos una misión clara, que
nos llena, agradecemos a quien nos
la ha hecho ver, y ponemos en él
nuestra confianza. La identidad bien
arraigada lleva a jugárselo todo de
una vez y para siempre. Esta es «la
arriesgada seguridad del
cristiano»[10]

La meta de nuestra vocación
cristiana es la identificación con
Cristo. Si somos coherentes,
naturales y sencillos, le
reconoceremos, pues él alaba a
aquellos en quienes «no hay
doblez»[11]. Por contraste, «todo lo
enmarañado, lo complicado, las



vueltas y revueltas en torno a uno
mismo, construyen un muro que
impide con frecuencia oír la voz del
Señor»[12]. Desarrollar la identidad
es destruir esos muros, que se
presentan como falsas seguridades;
quitar las barreras que nos alejan de
los demás y de Dios. En Jesús se unen
la tierra y el cielo; identificarse con él
es encontrar la verdad sobre
nosotros.

Una identidad sobrenatural

Todo lo que hacemos, la
alimentación, el trabajo, las
relaciones familiares y sociales, lleva
el sello de lo humano, con notables
similitudes en las más variadas razas
y culturas. Solo el ser humano logra
transformar sus acciones en gestos
llenos de sentido. En él brilla la
belleza de un cuerpo y su lenguaje,
que protege con pudor, signo de
identidad y espacio de libertad. Solo
él convierte los instintos en



tendencias, pues conoce la finalidad
de sus impulsos y es capaz de
dominarlos. No se deja arrastrar por
fuerzas ciegas, sino que las gobierna
con su inteligencia y voluntad. Solo
al hombre y a la mujer los hizo Dios a
su imagen y semejanza[13]: los hizo
personas. Quiso que recibieran
educación y maduraran poco a poco;
quiso, sobre todo, hacerlos participar
de su intimidad: construir, sobre los
fundamentos humanos, una
identidad sobrenatural.

Esta identidad no aísla, sino que se
forma con los demás y hacia los
demás, nos lleva a olvidarnos de
nosotros y a mirar hacia afuera. Lo
vemos en el bebé que, a los pocos
meses, ya no se preocupa solo de su
dedo: reconoce el rostro de la madre,
sonríe; más adelante descubre que
no es el único “rey” en el mundo;
deja de reclamar todo y de decir
“mío, mío”… El adolescente aprende
que no puede exigirlo todo; si quiere



que sus padres le compren una
bicicleta, espera… y tal vez se porta
mejor antes de su cumpleaños.
Aprende así el valor de la espera, que
le prepara para la verdadera espera,
llena de optimismo: la esperanza
cristiana. Asoman progresivamente
una serie de características
espirituales. Nos damos cuenta de
que la libertad no implica solo
capacidad de elegir, sino también
responsabilidad: algo o alguien pide
de nosotros una respuesta. El cultivo
de la propia personalidad no consiste
entonces primariamente en
completarse a uno mismo, sino en
desarrollar nuestra apertura a los
demás y en potenciar todo lo que
podemos aportarles. La tarea inicia
en el hogar, en la familia, «donde
reina una básica y cariñosa
confianza, y donde siempre se vuelve
a confiar a pesar de todo»[14]; donde
cada uno y cada una sabe quién es y
qué puede hacer por los demás.



El asombro ante un diseño tan
especial sale al encuentro de la
pregunta por el sentido de la
existencia: ¿Quién soy? Nuestra
identidad frágil de criaturas
descansa en la identidad plena que
solo Dios posee. Lo entendieron bien
nuestros primeros hermanos en la fe:
«los cristianos están en la carne, pero
no viven según la carne. Pasan su
vida en la tierra, pero son
ciudadanos del cielo»[15].

Wenceslao Vial

[1] Mt 19, 29.

[2] Cfr. Francisco, Homilía en Santa
Marta, 26-XI-2014.

[3] Cfr. Mt 6, 9-13.

[4] Cfr. San Josemaría, Camino, n.
267.



[5] Cfr. Benedicto XVI, Homilía, 11-
IX-2011.

[6] Francisco, Exhortación apostólica 
Evangelii gaudium (24-XI-2013), n.
144.

[7] Mt 6, 24

[8] Rm 8, 31.

[9] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 30-XI-1960 (AGP,
biblioteca, P01, 1969, p. 265)

[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 58

[11] Jn 1, 47

[12] San Josemaría, Amigos de Dios,
90.

[13] Cfr. Gn 1, 26.

[14] Francisco, Exhortación
apostólica Amoris Laetitia, 19-
III-2016, n. 115.



[15] Carta a Diogneto, 5 (PG 2, 1174).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-fruto-
maduro-de-la-identidad/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-fruto-maduro-de-la-identidad/
https://opusdei.org/es-es/article/el-fruto-maduro-de-la-identidad/
https://opusdei.org/es-es/article/el-fruto-maduro-de-la-identidad/

	Formación de la personalidad (XI): El fruto maduro de la identidad: el sentido de la vida en el cristiano

