
opusdei.org

El escenario de la
acción humana: un
mundo único

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

Dibujado, de manera evidentemente
muy general, el objetivo del hacer
humano —la santidad, la perfección,
la felicidad—, llega el momento de
determinar dónde ha de tener lugar,
cuál es el sitio en que se deberá
procurar ponerlo en práctica.



La respuesta es tan sencilla, que casi
da rubor formularla. La realización,
por parte del hombre, del objetivo
que su Padre Dios le ha asignado
para que sea feliz no puede tener
lugar más que en el escenario único
de que el hombre dispone durante su
vida terrena: el mundo, la sociedad
civil. ¿Dónde, si no, va a vivir el
hombre? Por supuesto, apenas
escritas estas palabras vuelve a
aparecer la realidad, o, más
exactamente, la ocasión grande que
ha supuesto la crisis cultural. Pues
antes de que se desencadenara con
toda su crudeza, la respuesta —no
del todo exacta, aunque estuviera
formulada desde la mejor buena
voluntad— bien hubiera podido ser:
el cristiano donde tienen que vivir es
en el mundo cristiano, es decir, en el
ghetto de alguna manera
imprescindible que le permita
mantenerse puro y limpio,
incontaminado de las maldades que
integran el mundo no-cristiano.



Mucho habría que decir sobre esas
pretendidas maldades. Más aún,
quizá, de las igualmente pretendidas
pureza y limpieza atribuidas al
ghetto. Por fortuna, hoy es
innecesario afrontar esa penosa
dialéctica. Lo apuntado por el
espíritu del Opus Dei es
precisamente que el escenario de la
acción humana no es sino el mundo
único en el que nos encontramos.

Es ese mundo único el que hay que
intentar llevar a Dios. Y no por afán
de realizar ninguna empresa
arriesgada o asombrosa, generadora
de fama inmarcesible, sino como
servicio deliberado y consciente a
todos los hombres que en él viven.

No resulta difícil recordar —de
manera similar a como arriba ya se
ha hecho— la actividad de los
primeros cristianos, que hicieron lo
que pudieron —y no hicieron poco—
precisamente en el ámbito no del



todo cómodo del Imperio romano.
Pero, quizá, ni sea necesario en este
caso evocarlos. Pues el mismo
Evangelio está lleno de indicaciones
expresas y claras: el cristiano ha de
ser sal, luz, levadura 23 .

Y mal podría cumplir estos
entrañables encargos si se empeñara
en mantenerse apartado de la masa
—en el recto sentido evangélico, y no
en el peyorativo sociológico— que
precisamente se le pide que
vivifique. Que esto puede entrañar
todo tipo de peligros, queda fuera de
duda. Es evidente que surgirán
multitud de conflictos, riesgos de
desviaciones y confusiones,
desfallecimientos, etc. Pero pensar
que todo esto quedaría evitado
permaneciendo en el ghetto es
ingenuidad que sólo puede descansar
en el desconocimiento de la
naturaleza humana: en todas partes
cuecen habas. Por lo demás, para eso
está la gracia de Dios: para



santificarse en el mundo y santificar
el mismo mundo —contribuir a su
perfección y recto progreso—, salido
bueno de las manos de Dios, aunque
luego quede manchado con
frecuencia excesiva por las miserias
humanas.

Sin embargo, es posible que la
dificultad mayor sea otra: hacerse
deliberadamente presentes en todas
las actividades honestas —que son
muchas— que en el mundo pueden
darse, ¿no supondrá un peligro, al
introducir un desorden profundo en
el vivir de los hombres cristianos?
Hay que reconocer que así es,
aunque de inmediato se deba
afirmar que será un bendito
desorden. Porque lo que importa no
es la estructura, el organigrama, la
planificación, sino la acción personal
que es la que se convierte en
conducto o canal por donde la gracia
de Dios llegará a las entrañas del
mundo de los hombres. El Beato



Josemaría gustaba hablar —con el
humor que nunca le faltó— de que el
Opus Dei era una «organización
desorganizada». Organización, es
claro, pues debía asegurar la precisa
y debida ayuda espiritual a cada uno
de sus fieles, se encontrara donde se
encontrase. Y desorganizada por lo
mismo que el Opus Dei no buscaba la
planificación de la actividad de los
hombres y mujeres que, a partir de la
llamada divina, habían decidido
integrarse en él o formarse
cristianamente según su espíritu. Si
lo que Dios le hubiera hecho «ver» el
2 de octubre de 1928 hubiera sido —
dicho de forma deliberadamente
errónea— la necesidad o
conveniencia de conquistar
humanamente una determinada
sociedad o el mundo entero, es claro
que hubiera sido precisa una férrea
organización de todos los efectivos
para lograr los objetivos propuestos.
Cosa distinta es que esto hubiera
podido conseguirse, dada la



fragilidad de la condición humana y
las considerables posibilidades de
confundir casi todo. Parece, sin
embargo, que la finalidad de lo que
Dios le hizo «ver» fue algo distinto. Y
la «desorganización » no supuso
ningún inconveniente; antes bien,
fue garantía de que el mensaje había
sido interpretado y aplicado de
forma correcta.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-escenario-
de-la-accion-humana-un-mundo-unico/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-escenario-de-la-accion-humana-un-mundo-unico/
https://opusdei.org/es-es/article/el-escenario-de-la-accion-humana-un-mundo-unico/
https://opusdei.org/es-es/article/el-escenario-de-la-accion-humana-un-mundo-unico/

	El escenario de la acción humana: un mundo único

