
opusdei.org

El Dr. Pere Pascual
recuerda que Álvaro
del Portillo comentó
del Fundador: “Dio
una meditación
sobre el amor a Dios
y a la Virgen y me
quedé hecho
fosfatina”

Es uno de los tres primeros
agregados del Opus Dei en
acceder al sacerdocio. En esta
entrevista explica su relación
con el futuro beato, que sucedió
a san Josemaría, así como las
virtudes que destacaban de él



05/08/2014

Estamos a las puertas de la
beatificación del obispo prelado del
Opus Dei y primer sucesor de San
Josemaría, Monseñor Álvaro del
Portillo y Diez de Sollano, Doctor
Ingeniero de Caminos nacido en
Madrid el 11 de marzo de 1914, hace
ahora 100 años. El reverendo Pere
Pascual Piqué, ordenado por Juan
pablo II en 1982 junto a otros dos
agregados del Opus Dei, los tres
primeros agregados en acceder al
sacerdocio, nos cuenta como el Opus
Dei trae a la Iglesia de nuevo la
realidad de la llamada universal a la
santidad que recibe todo bautizado,
llamada vieja y nueva como el
Evangelio, y modus vivendi de los
primeros cristianos.El espíritu
fundacional del Opus Dei es una
llamada a santificar el trabajo
ordinario, a santificarse en el trabajo



ordinario y a santificar a los demás a
través del trabajo ordinario.
Mentalidad laical, alma sacerdotal
que todos recibimos en el bautismo,
se puede ser contemplativo en medio
del mundo, amar al mundo
apasionadamente sin ser mundanos
y ser santos de altar en el
matrimonio, o en el celibato por el
reino de los cielos al que también
están llamados muchos laicos. El
doctor Pere Pascual me recibe en su
casa y me explica su relación con el
futuro beato, así comolas virtudes
que más destacaban en él, como la
fidelidad a la llamada divina, la
lealtad al fundador y la humildad
para ser instrumento. Mossèn Pere
Pascual a sus 77 años, nacido en el
36, sigue predicando a diario pláticas
y ejercicios espirituales y atendiendo
espiritualmente a gente de todas las
condiciones, en Barcelona y en
pueblos de los Pirineos



Los agregados y numerarios del
Opus Dei pueden ser llamados al
sacerdocio por el Prelado. ¿Es eso
una segunda vocación?

La Obra nace en 1928 y podemos
decir que es un fenómeno atípico,
como figura institucional en la
entonces estructura canónica de la
Iglesia. La Obra es eminentemente
laical, y promueve la búsqueda de la
santidad en medio del mundo. Al
principio San Josemaría era el único
sacerdote que había en la Obra y
tenía necesidad de que hubieran
sacerdotes que conocieran y viviesen
el espíritu del Opus Dei.

Sin embargo, el proceso fundacional
de la Obra fue muy largo en el
tiempo. Así, estuvo buscando, sin
éxito, una fórmula para que hubiera
sacerdotes en el Opus Dei. Y en el año
1943, también un el 14 de febrero,
como el día que había visto que las
mujeres cabían en la Obra, en la



Santa Misa vio que se podrían
incardinar en la Obra sacerdotes,
creando así la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz. Los tres primeros
sacerdotes numerarios de la Obra
fueron Don Álvaro del Portillo, a
punto de ser beatificado en Madrid el
próximo 27 de setiembre, Don José
Luis Múzquiz, y Don José María
Hernández de Garnica, los tres,
ingenieros, y los dos restantes
también con la causa de beatificación
abierta.

Cuando después la Santa Sede erigió
la Obra en Prelatura Personal el 28
de noviembre de 1982, que era un
traje a medida según la inspiración
fundacional del Fundador, los
agregados pudimos ordenarnos.
Anteriormente no era posible, pues
ellos y ellas vivían “donde la suerte
les cupo” como dice la “epístola a
Diogneto”. Con la Prelatura no era un
requisito que los candidatos al
sacerdocio tuvieran que vivir en un



centro de la Obra, así que fue posible
que se ordenasen también miembros
agregados. Por tanto para ser parte
del presbiterado del Opus Dei hay
que haber tenido vocación a la Obra.
La gran mayoría de sacerdotes del
presbiterado del Opus Dei son
profesionales de muy diversas
profesiones y han pasado muchos
años ejerciéndolas antes de
dedicarse con exclusividad al
desempeño de su ministerio
sacerdotal en la Prelatura.

¿Cuántos años estuvo usted
ejerciendo de periodista y en qué
diarios trabajó
fundamentalmente?

“El Correo Catalán”, “Mundo Diario”
y en la agencia Europa Press, durante
unos 25 años.

El Fundador decía que nadie podía
obligarles a ser religiosos. Si por
requerimiento canónico se
asimilara la vocación al Opus Dei



con la vocación al estado religioso
dejarían ese camino. ¿No es
asimilable esta lógica a la de un
laico del Opus Dei, numerario o
agregado, que es llamado al
sacerdocio por el Prelado? Porque
ya no será laico nunca más.

Como le he dicho antes, la obra es
eminentemente laical, por lo tanto
dirigida a hombres y mujeres que
viven en medio del mundo y que por
lo tanto de lo que se trata es de
santificarse a través de esta
vocación. Un sacerdote incardinado
en la Prelatura no recibe una nueva
vocación, es simplemente otra
manera de servir a la Obra y a la
Iglesia.

Cuando después la Santa Sede erigió
la Obra en Prelatura Personal el 28
de noviembre de 1982, que era un
traje a medida según la inspiración
fundacional del Fundador, los
agregados pudimos ordenarnos.



Anteriormente no era posible, pues
ellos y ellas vivían “donde la suerte
les cupo” como dice la “epístola a
Diogneto”. Con la Prelatura no era un
requisito que los candidatos al
sacerdocio tuvieran que vivir en un
centro de la Obra, así que fue posible
que se ordenasen también miembros
agregados. Por tanto para ser parte
del presbiterado del Opus Dei hay
que haber tenido vocación a la Obra.
La gran mayoría de sacerdotes del
presbiterado del Opus Dei son
profesionales de muy diversas
profesiones y han pasado muchos
años ejerciéndolas antes de
dedicarse con exclusividad al
desempeño de su ministerio
sacerdotal en la Prelatura.

En la Obra no hay diferencia
vocacional entre el laico y el
sacerdote, de lo que se trata es de
como sacerdote administrar los
sacramentos, celebrar la Santa Misa
y predicar. No hay categorías y



solamente hay unos cuantos
sacerdotes en la Prelatura, además
del Obispo Prelado del Opus Dei y los
vicarios en las diferentes
demarcaciones. Y fue posible nuestra
ordenación siendo agregados
precisamente por la Prelatura. Hay
una sola vocación a la Obra, la
misma para todos, la misma, aunque
hay miembros numerarios,
generalmente todos universitarios,
agregados, que ejercen sus distintas
profesiones manuales o intelectuales,
y supernumerarios, que tienen la
misma vocación que los numerarios
y agregados. Una sola vocación por
tanto, que la mayoría viven en su
estado de casados.

¿Por qué una es agregada, otra
numeraria y el otro es
supernumerario? Depende de las
circunstancias personales, pero no
son grados distintos, por lo tanto los
sacerdotes no forman tampoco un
grupo aparte, separado. El sacerdote



en la Obra no tiene poder, los cargos
de gobierno los ocupan laicas y
laicos, excepto aquellos cargos que
aúnan la labor que se hace con
mujeres y la que se hace con los
hombres, en las distintas
demarcaciones.

La figura que representaba la
Prelatura era un gran sueño del
Fundador porque cuando comenzó a
hacer los primeros trámites para la
aprobación de la Obra le dijeron en
Roma que habían llegado con un
siglo de anticipación. Era así porque
en el Código de Derecho Canónico el
fenómeno del Opus Dei desbordaba
completamente. Y con la Obra se
vuelve a la vida de los primeros
cristianos, donde había fieles - fieles
porque si no fueran fieles serían
infieles -, y sacerdotes. Este concepto
del fiel es muy importante, fieles lo
son desde el Papa hasta el último
catecúmeno que se ha agregado a
una comunidad cristiana. Después



estaban los sacerdotes, y los
ermitaños, y miembros de distintas
órdenes religiosas, pero la Obra es
fundamentalmente volver a cómo
vivían los primeros cristianos, por
ello es muy útil para entenderlo
confrontarlo con la epístola a
Diogneto, donde se ve la forma de
vivir de los primeros cristianos en
medio del mundo.

San Josemaría tenía un gran aprecio
a las órdenes religiosas, es otro
camino que lleva a Dios, había
llevado a gente, tanto hombres como
mujeres a conventos porque cada
uno tiene su camino.

A propósito de esto de que cada uno
tiene su camino, hay una anécdota
de durante la guerra civil, cuando
San Josemaría dirigió un Curso de
Retiro, lo que se conoce como
Ejercicios Espirituales, en Valencia,
en un lugar que había sido sede, creo
recordar que era un colegio



universitario, de las Brigadas
Internacionales. En el camino, en
una de las paredes encontró que
había una frase: “cada caminante
siga su camino”. Tal vez porque
había sido de las Brigadas
Internacionales uno de los asistentes
quería borrarlo pero el Fundador del
Opus Dei dijo no, no, déjalo porque
es así: “Cada caminante siga su
camino”. Por ello como discípulos de
Cristo nos corresponde amar a todos
y cada uno con su forma peculiar de
ser.

¿Cómo se conocieron Don Álvaro
del Portillo y el Fundador del Opus
Dei?

Lo más importante a los ojos del
Fundador siempre fue la oración, y
por ello decía que el arma del Opus
Dei no es el trabajo sino la oración.
Durante unos cuantos años se
confesaba con él una señora que le
hablaba mucho de un sobrino suyo,



de nombre Álvaro del Portillo. Le
estuvo encomendando durante
varios años hasta que un día le
conoció. Y le habló de lo que
representaba la Obra. En aquella
época, antes del 36 eran muy pocos, y
además la gente no entendía el Opus
Dei.

Y tras haberse conocido, antes de
marchar de vacaciones en verano de
1935, Álvaro fue a despedirse de San
Josemaría por cortesía. El Fundador
le invitó al domingo siguiente a un
retiro y Álvaro pensó que acudiría.
Fuerte fue la impresión que le causó
la manera de hablar de Dios de San
Josemaría, que después del retiro
espiritual pidió la admisión en la
Obra, el 7 de julio de 1935. Más tarde
comentaría que “Evidentemente se
trató de una llamada divina, porque
nunca me había pasado por la
cabeza, ni siquiera de lejos, aquella
idea (…): yo pensaba sólo que sería
ingeniero y formaría una familia”.



“En ese retiro, el Padre dio una
meditación sobre el amor a Dios y el
amor a la Virgen, y me quedé hecho
fosfatina”

Personalmente la vivencia que tengo
de Don Álvaro es que siempre estaba
a la sombra del Fundador. Lo
comprobé en la primera ocasión en
que le conocí físicamente. Fue a
comienzos de los años 60, cuando
San Josemaría vino a Barcelona y
durante la tertulia no recordó el
nombre de una persona y solamente
dijo “Álvaro”, y Álvaro del Portillo
mencionó inmediatamente el
nombre de esa persona, lo que
reflejaba cómo en todo momento
estaba pendiente del Fundador. Por
esa intervención pude descubrir
donde estaba D. Álvaro; antes no
había podido localizarle.

Ésta es mi vivencia personal de una
persona de una gran categoría
humana y sobrenatural que estaba



siempre a la sombra, a disposición de
San Josemaría. Hay muchas
anécdotas y de más categoría que
están recogidas en varios libros.

Recuerdo una en concreto que no es
personal, pero que refleja el hondo
calado de Álvaro del Portillo:
indiscutiblemente cada Papa es el
sucesor de Pedro pero también cada
Papa tiene su personalidad, y en
concreto Pablo VI no era un hombre
dado al elogio. En los tiempos en que
Álvaro del Portillo ocupaba cargos de
coordinación de distintas comisiones
en la Curia vaticana, cuando le
presentaban a Pablo VI un escrito
para firmar no era raro que pidiera
saber cuál había sido el voto de Don
Álvaro; si era afirmativo lo firmaba a
veces sin leerlo. Esa era la confianza
que tenía Pablo VI en Don Álvaro.

¿Cómo era la continuidad entre el
Fundador y su primer sucesor?



En una ocasión Pablo VI le comentó a
Don Álvaro del Portillo, después de la
marcha al Cielo del fundador, “Usted,
cuando tenga que decidir un asunto
póngase en la mente de su
Fundador” y Don Álvaro le dijo que
esto era lo que intentaba siempre. Lo
que yo diría, desde un punto de vista
subjetivo, muy personal, lo que yo
diría es que a pesar de sus dos
personalidades distintas y diferentes
había una continuidad perfecta entre
el Fundador del Opus Dei y Don
Álvaro, tal vez la palabra más exacta
sería fidelidad, con toda la fuerza
que tiene esta palabra.

Yo no tuve un trato personal
continuado, sino muy esporádico con
Don Álvaro, y constaté que lo más
destacado de su carácter era su
sencillez. Así poco antes de la
ordenación le pregunté qué les dijo
San Josemaría a ustedes, los tres
primeros numerarios que se



ordenaron, y me respondió con toda
naturalidad: “no me acuerdo”.

¿Y qué les dijo Don Álvaro a los
tres primeros agregados del Opus
Dei que accedíais al sacerdocio?

Bueno, la primeras palabras que dijo
y que se me quedaron grabadas
fueron “vosotros sois un sueño de
Nuestro Padre”.

Después de todos los Concilios,
siempre ha habido gente que se pasa
y gente que no llega. Recuerdo que
en los años 50, en Francia, nació un
movimiento de sacerdotes obreros,
con la respetable idea de que para
acercarse al pueblo, el sacerdote
debería tener una ocupación
manual, que no tuvo especial éxito.
En cambio, San Josemaría hablaba de
obreros sacerdotes, cambiaba el
orden. Por eso yo no pensaba que
nunca sería sacerdote. Pero la vida es
la vida, y resultó que ninguno de
nosotros éramos obreros. Se empieza



por lo que se puede y ahora sí que
hay agregados sacerdotes de distintas
profesiones manuales.

La gran aportación de Concilio
Vaticano II fue la llamada a la
santidad de todos los bautizados.
Puede imaginarse la alegría del
Fundador del Opus Dei. Vale la pena
subrayar, cada vez con más fuerza el
papel fundamental propio de los
laicos en la vida de la Iglesia que es
el de impregnar de espíritu cristiano
las estructuras temporales. Quizá
una anécdota puede ser bien
explícita. Sucedió en una empresa
cuando un trabajador se acercó a un
compañero con el que no tenía
especial trato, simplemente era un
conocido. Al abordarle le dijo: ¡oye!
¿Verdad que tú eres amigo de ese
hombre vestido de blanco? Al
principio hubo silencio, ¿un hombre
vestido de blanco? ¿Te refieres al
Papa de Roma? – Exactamente.,
replicó. Entonces empezó la



conversación, explicándole su vida,
como muchas otras de hoy en día;
estaba muy apartado de la doctrina y
de la vida cristiana, separado de su
mujer, convivía con otra, etc.
Empezaron unas clases de catecismo,
y ese hombre volvió a la práctica y se
reconcilió con su legítima esposa.
Tiempo después, el que fue
interpelado preguntó a su vez; ¿por
qué te fijaste en mí si no habíamos
tenido un trato especial? La
respuesta fue: “necesitaba hablar con
alguien, no estaba contento conmigo
mismo, y pensé que solo tú me
podías entender aquí en la empresa,
porque eras el único que hablaba
bien de su familia y procuraba
ayudar a los demás”. Éste es el
testimonio cristiano, si no se es un
buen profesional es muy difícil
acercar las almas a Dios.

¿Qué efectos espirituales se
esperan de esta beatificación?



Todo nuevo beato o santo es un
modelo indiscutible de alegría para
la Iglesia, sea quien sea: Si los fieles
del Opus Dei, no estuviesen
contentos sería un disparate. La
Iglesia con estos actos, después de
seria investigación, ofrece a todos el
ejemplo de esos hombres y mujeres
como modelo de vida cristiana y
como intercesores delante de Dios.
Una ceremonia de canonización o
beatificación siempre ha sido un
instrumento del Espíritu Santo para
que muchas personas se reafirmen
en su fe cristiana, la vivan con más
fuerza, y para que las almas se
acerquen más a Cristo.

¿Alguna cosa extraordinaria de
Don Álvaro aparte de lo
extraordinaria que es su vida
ordinaria?

Después de la erección de la Obra
como Prelatura personal, escribí un
artículo que lo titulé con una frase de



San Josemaría: “Lo raro de no ser
raro”. De la vida de Don Álvaro desde
mi punto de vista destacaba el hacer
extraordinario lo que era ordinario.
Pese a que tuvo había sufrido
muchas enfermedades, nunca rebajó
su ritmo de trabajo.

¿Se puede santificar el trabajo? ¿Y
si no te gusta? En ocasiones el
largo tiempo dedicado a trabajar
no deja espacio ni para pensar, o
cuidar de la familia, de los hijos.
Apaga la creatividad y puede ser
alienante. ¿Se puede santificar
esta realidad? ¿O sería santificable
solamente lo que realiza un
ejecutivo, o aquel que se realiza en
el trabajo? ¿Qué es lo santificable?

Santo Tomás de Aquino, plenamente
vigente en la doctrina y enseñanzas
del Vaticano II enseñó que el trabajo
sirve para “proveer las necesidades
propias”, “ayuda a evitar la
ociosidad”, “evita caer en el robar”, y



“posibilita dar limosna”. Es una
visión del trabajo, sí, real, pero
exclusivamente horizontal. El
carisma que recibió san Josemaría
fue la profundización en la vida
oculta de Jesús. El Señor trabajó con
sus manos, y cumplió lo escrito en el
Génesis: “el hombre ha nacido para
trabajar como el pájaro para volar”.
El trabajo no es una maldición. Sólo
como consecuencia del pecado de
origen viene el “ganarás el pan con el
sudor de tu frente”, pero al comienzo
no fue así.

Un antiguo aforismo señala que no
puede ser redimido lo que no ha sido
asumido. Por ello puede afirmarse
que tanto redimió Cristo en la Cruz
como con una lágrima en Belén, o
una gota de sangre en la circuncisión
y el sudor en el taller de Nazaret. Es
bien sabido que quién actúa es la
persona, no la naturaleza. Y en Cristo
hay una sola Persona, divina, y dos
naturalezas, la divina y la humana,



recibida de Santa María. En teología
se llama a esto las operaciones
teándricas de Jesucristo, que es Dios
y hombre, y por tanto cuanto
realizaba tenía un valor redentor
divino.

Ahora bien, Todas las situaciones que
ha mencionado usted no son en
absoluto fáciles, nos encontramos
que aquí entran en juego muchas
personales circunstancias, pero si no
hay un sentido transcendente de la
vida y nos anclamos en que todo lo
de aquí abajo se acaba en un agujero,
¡mal vamos! La desesperación está al
acecho. A mí me gustan mucho los
grafitis, recuerdo uno de hace
muchos años, que vi cuando iba con
un compañero del periódico donde
trabajaba y éste compañero que
había sido militante de la Acción
Católica obrera, como a otros muchos
europeos occidentales les pareció
que la cuestión obrera solo se
solucionaría con el partido



comunista. Y el slogan decía: “Ni dios
ni patrón, autogestión”. Le comenté:
éste está más a la izquierda que tú.
Me replicó a bote pronto, había
amistad “Mira, vosotros y nosotros,
sabemos lo que queremos y estamos
dispuestos a todo para conseguirlo”.

Cuando me ordené lo anuncié a
todos mis amigos y compañeros de
los medios informativos, el único que
no me contestó fue él. Hacía poco
tiempo que había cambiado de mujer
y de partido, según me dijeron. Poco
tiempo después restablecimos la
antigua amistad. A mi modo de ver la
doctrina social de la Iglesia, como
todo lo que está diciendo el Papa
Francisco, salen al paso de todas
estas preguntas vitales, o situaciones
variopintas, por lo que debemos
intentar mirar las cosas por la
portada y la contraportada. En esta
lamentable crisis podemos también
encontrar un aspecto positivo, y es
descubrir que uno vale por lo que es



y no por lo que tiene. Me parece que
muchos han descubierto que no hace
falta tener tantas cosas. Y también
que uno debe saber privarse de cosas
y así ayudar a los demás. Hay
ejemplos espectaculares.

“Tenemos que ser contemplativos
en medio del mundo”, decía el
Fundador del Opus Dei a los
miembros de la Obra. ¿Cómo se
puede ser contemplativo sino se es
religioso?

Una de las grandes aportaciones de
San Josemaría es recordar con gran
fuerza que cualquier bautizado,
siempre contando con la gracia de
Dios, puede convertir su trabajo
diario, el que sea, y las realidades
terrenales en oración constante en
presencia de Dios. Esa oración,
incluyendo las normas de piedad y la
Santa Misa serán también trabajo al
procurar hacerlas a conciencia, y
trabajo será también el apostolado



personal con su familia, amigos y
compañeros de trabajo, apostolado
por el que rezará ofreciendo sus
horas de trabajo que son como vimos
horas de oración real y junto a sus
oraciones que son trabajo, en una
perfecta unidad de vida.

Lo tenemos muy claro, muy visible
en este país que está lleno de viñas:
si el sarmiento no está unido a la vid
no da fruto; si no existe esa unión
con Dios no hay nada que hacer. En
la medida en que se procura leer el
evangelio a diario, participar en los
sacramentos que Jesús entregó a la
Iglesia, o rezar el rosario, que puede
hacerse en cualquier sitio, también
en la calle, sí que es posible ese trato
con Dios.

¿Cómo era la preocupación eficaz
del Fundador del Opus Dei por sus
hermanos en el sacerdocio?

Una de las grandes preocupaciones
del Fundador del Opus Dei eran sus



hermanos en el sacerdocio. De tal
forma que hubo un momento, tras
una de las primeras aprobaciones de
la Obra, que quiso dejar la Obra para
hacer una fundación para los
sacerdotes; después vio que cabían
dentro del Opus Dei. Fundó poco
después la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz. Los sacerdotes, como
dice el Papa Francisco, no somos
funcionarios, y podemos encontrar
aquí un régimen de vida interior y
por tanto los sacerdotes diocesanos
que forman parte de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz tienen la
misma vocación al Opus Dei que los
demás miembros pero dependen de
su obispo respectivo. La Obra no saca
a nadie de su lugar. El Prelado del
Opus Dei es el Presidente de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
pero los sacerdotes que se han
asociado a ella siendo ya clérigos
dependen exclusivamente del Obispo
ordinario del lugar, viven
personalmente la espiritualidad



propia del Opus Dei: la santificación
del trabajo ordinario, que en nuestro
caso es el ejercicio del ministerio
sacerdotal.

Jordi Picazo

Forum Libertas

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-
pascual-recuerda-que-alvaro-del-

portillo-comento-del-fundador-dio-una-
meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-

virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dr-pere-pascual-recuerda-que-alvaro-del-portillo-comento-del-fundador-dio-una-meditacion-sobre-el-amor-a-dios-y-a-la-virgen-y-me-quede-hecho-fosfatina/

	El Dr. Pere Pascual recuerda que Álvaro del Portillo comentó del Fundador: “Dio una meditación sobre el amor a Dios y a la Virgen y me quedé hecho fosfatina”

