
opusdei.org

El diálogo entre
católicos y judíos se
refuerza en la
teología de la
continuidad

Congreso en la Universidad de
la Santa Cruz de Roma.

17/06/2012

Las relaciones entre judíos y
católicos tomaron un cambio de
dirección con el Concilio Vaticano II y
con los documentos de reiteran la
teología de la continuidad del



cristianismo con el Antiguo
Testamento, un diálogo que no tiene
que uniformar, y favorecido por la
amistad y la frecuentación.

Estos son algunos de los puntos del
encuentro de alto nivel entre
exponentes del mundo católico y
judío que se realizó este miércoles 13
en esta ciudad en un clima de
amistad, para hablar sobre las
relaciones entre Israel y la Santa
Sede en un evento del título“...y de lo
fuerte nació lo dulce”.

Organizado por la Asociación
Católicos Amigos de Israel, contó con
la colaboración de la española 
Fundación Promoción Social de la
cultura (FPSC) y de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz del
Opus Dei, en donde se realizó en
encuentro.

Entre los conferenciantes estaba el
embajador de Israel ante la Santa
Sede, Mordechay Lewy, que señaló

https://www.fundacionfpsc.org/
https://www.fundacionfpsc.org/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/


cómo están las relaciones bilaterales,
indicó su empeño en reducir el
círculo vicioso de las polémicas entre
judíos y católicos y los miedos
mutuos existentes. Recordó que
entre el Vaticano e Israel existen
relaciones normativas, no solamente
políticas sino también religiosas y
espirituales. Y sobre los acuerdos
concretos que esperan ser firmados
consideró que estos son importantes
si bien la relación bilateral es mucho
más amplia.

Los otros conferenciantes fueron el
obispo italiano monseñor Ambrogio
Spreafico; el profesor Amnon Ramon,
del Instituto de Estudios de Israel de
la universidad hebrea de Jerusalén;
el profesor Alberto Melloni, de la
Fundación de Ciencias Religiosas
Juan XXIII; el profsor Raymond
Cohen del Departamento de
Relaciones Internacionales de la
Univesidad de Jerusalén. Moderado
por el vicedirector de la revista 30



Giorni, Giovanni Cubeddu, y con las
introducciones de la presidenta de la
FPSC, Pilar Lara y del rector de la
Universidad que hospedó el evento,
profesor Luis Romera.

Entre los presentes estaba el
cardenal Farina y el rabino jefe de la
comunidad judía de Roma, Riccadro
Segni, que agradeció el encuentro
deseando que “este tipo de eventos
sea difundido hacia un público más
vasto” y con “una participación más
comunitaria de estas temáticas, y que
el próximo sea en Jerusalén”.

Monseñor Spreafico en su exposición
recordó “el cambio que produjo el
Concilio en las relaciones entre
católicos y judíos después de una
larga historia marcada por el
antisemitismo”, en cuyo origen
“había una enseñanza del
desprecio”. Una interpretación de los
datos del Nuevo Testamento que
inicia ya en los primeros siglos de la



era cristiana, con la acusación de
deicidio que se estableció en la
conciencia popular. Por lo tanto una
teología que consideraba que con la
venida de Jesucristo, la Antigua
Alianza había sido sustituida,
creando así una actitud que
favoreció las persecuciones.

El documento conciliar Nostra Aetate
del Vaticano II estuvo en la raíz de
este cambio profundo de relaciones
entre católicos y judíos, indicó el
obispo, indicando un punto de no
retorno visto que “el antisemitismo
era un problema de mentalidad,
fruto muchas veces de una educación
también religiosa que presentaba a
los judíos aún como el pueblo
responsable de la muerte de Cristo.
Además de los documentos
posteriores como “Orientaciones y
sugerencias para la aplicación de
Nostra Aetate” en 1974 y otros
documentos en 1995 y 1998. Y en el
Jubileo de 2000 con “Memoria y



reconciliación de la Iglesia y las
culpas del pasado”, y el último de la
Pontificia Comisión Bíblica “El
pueblo judío y sus sagradas
escrituras en la biblia cristiana”. Un
diálogo – precisó – que no debe
entretanto uniformar las
diversidades.

La teología de la sustitución del
Antiguo Testamento por el Nuevo
Testamento por lo tanto hay que
reinterpretarla de manera radical, y
aquí hay que recordar – dijo
monseñor Spreafico – también tres
momentos en la unicidad de la
relación: la peregrinación de Juan
Pablo II a Tierra Santa en 2000, la
visita de Benedicto XVI a la sinagoga
de Colonia en 2005 y después a
Tierra Santa y la visita a la Sinagoga
de Roma.

En Nostra Aetate particularmente se
subraya “el gran patrimonio
espiritual común” y se “reconoce que



el inicio de su fe y de su elección se
encuentra, según el misterio divino
de la salvación, ya en los patriarcas,
en Moisés y en los profetas”. Y Juan
Pablo II en Mainz, el 17 de
noviembre de 1980, recordó al
“pueblo judío de la Antigua Alianza,
la cual nunca fue revocada”. En esta
línea se ubica el reciente documento
de la Pontificia Comisión Bíblica
“Desde los primeros tiempos la
Iglesia consideró que los judíos son
testigos importantes de la economía
de la salvación” y en esta perspectiva
reconoce a los judíos un estatus de
“hermanos mayores”.

El obispo de Frascati entretanto
recuerda que “no se debe caer en el
error de considerar que judíos y
cristianos tienen en común el
Antiguo Testamento y que la
diferencia nace en el Nuevo
Testamento, por lo que los judíos
serían cristianos que no llegaron a
serlo”. Sino que es necesario tomar la



mishna, la ley oral comentada en la
tradición rabínica y recogida en el
talmud. Porque sin la tradición
rabínica no existiría el judaismo,
como sin Jesús y por lo tanto sin el
Nuevo Testamento no existiría en
cristianismo”.

En conclusión monseñor Spreafico
recordó que el Vaticano II afirma que
es indispensable para la vida de la
Iglesia la relación con el judaísmo
viviente y no solamente con su
tradición. Y que Pío IX justamente el
día después de la publicación en
Italia de las leyes raciales, el 5 de
septiembre de 1938, visiblemente
perturbado dijo a un grupo de
periodistas belgas que visitaban
Castel Gandolfo: “El antisemitismo es
inadmisible. Nosotros somos
espiritualmente semitas”.

Y recordó que Nostra Aetate, pensada
en un primer momento para las
relaciones entre cristianos y judíos,



se volvió después un paradigma
sobre las relaciones con las otras
religiones.

La idea de “una Alianza nunca
anulada”, indicada por Juan Pablo II,
concluyó monseñor Spreafico,
“podría ayudarnos a entender mejor
la relación judío-cristiana y hacerla
crecer justamente evidenciando la
perspectiva de la amistad” pero
también algo “más que una simple
idea en la cual se subraya la
necesidad de una relación de estima
y de respeto, sino también de mayor
frecuentación”. Y reconoció que las
relaciones fraternas fueron
favorecidas por tantos grupos e
individuos, como el de la Amistad
Hebrea Cristiana y la Comunidad de
San Egidio, aún antes de la existencia
de relaciones diplomáticas. “Estoy
convencido – concluyó – que estas
relaciones tienen un valor
permanente, garantía de presente y
esperanza del futuro” porque “si las



relaciones disminuyen los
documentos no influirán en la
realidad”.

Por su parte la presidenta de la
Fundación Promoción Social de la
Cultura, la española Pilar Lara, en
sus palabras recordó que el Centro
de Estudios de Oriente Medio nació
en 2007 por iniciativa de ellos para
crear un forum de dialogo en favor
de la paz y que este seminario ha
representado la continuación de una
positiva relación con Israel que se
inició con el embajador israelí
Samuel Hadas, nacido en Argentina.

Zenit

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-dialogo-
entre-catolicos-y-judios-se-refuerza-en-

https://opusdei.org/es-es/article/el-dialogo-entre-catolicos-y-judios-se-refuerza-en-la-teologia-de-la-continuidad/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dialogo-entre-catolicos-y-judios-se-refuerza-en-la-teologia-de-la-continuidad/
https://opusdei.org/es-es/article/el-dialogo-entre-catolicos-y-judios-se-refuerza-en-la-teologia-de-la-continuidad/


la-teologia-de-la-continuidad/
(26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-dialogo-entre-catolicos-y-judios-se-refuerza-en-la-teologia-de-la-continuidad/

	El diálogo entre católicos y judíos se refuerza en la teología de la continuidad

