
opusdei.org

El contenido de la
visión fundacional

"La fundación del Opus Dei".
Libro escrito por John F.
Coverdale, en el que narra la
historia del Opus Dei hasta
1943.

02/01/2009

La clave para entender la historia del
Opus Dei, y particularmente sus
primeros pasos, se encuentra en la
visión fundacional. Antes del 2 de
octubre de 1928 Escrivá empezó a
llevar una especie de diario al que
denominaba “Apuntes íntimos”.



Dichos apuntes son la mejor fuente
para estudiar el espíritu del Opus
Dei. Desgraciadamente, en algún
momento del año 1932, Escrivá
quemó el cuaderno que contenía las
notas que leía cuando recibió la
visión fundacional, los apuntes que
había tomado el 2 de octubre de 1928
y los que anotó durante el siguiente
año y medio.

La destrucción de aquellos papeles y
su reticencia a dar detalles sobre lo
que sucedió el 2 de octubre de 1928
hacen que sea imposible saber
exactamente qué aspectos de su
tarea fundacional surgieron
claramente de la primera visión y
cuáles quedaban por definir. Al
explorar esa visión y su primer
desarrollo, que en gran parte
consistió en la lucha de Escrivá por
aplicar a su propia vida el mensaje
recibido, no tenemos más remedio
que recurrir a la conjetura,



basándonos en lo que dijo e hizo
posteriormente.

En términos generales, está claro que
recibió un mensaje sobre la llamada
universal a la santidad, y la misión
de promover en la Iglesia la
institución que después llamaría
Opus Dei. El mensaje y la misión
fueron dos aspectos de una misma
realidad. El objetivo de la institución
sería difundir el mensaje y
proporcionar a la gente la ayuda
necesaria para ponerlo en práctica
en sus vidas. Formarían parte de
dicha institución personas que
hubieran recibido una vocación para
incorporar el mensaje a su vida
personal y para difundirlo mediante
el ejemplo y la palabra.

El núcleo del mensaje consistía en
comprender que aquel mandato de
Jesucristo “sed perfectos como
vuestro Padre Celestial es
perfecto” (Mateo. 5,48) no se dirige a



unos pocos escogidos, sino a todos los
cristianos. Escrivá vio, y no como
una simple posibilidad teórica, sino
como una realidad práctica, que todo
hombre y toda mujer puede y debe
aspirar a amar a Dios con todo su
corazón y con toda su mente y con
toda su alma, y amar a su prójimo
como a sí mismo. En términos más
técnicos, que Dios llama a todos los
bautizados a la plenitud de la
santidad.

Al mismo tiempo, Escrivá entendió
claramente que para la inmensa
mayoría la vocación a la santidad
supone una llamada, pero no para
hacerse sacerdotes, monjes o monjas,
sino para santificarse en el mundo,
en el medio habitual de su vida
cotidiana. Él vio que Cristo ha
redimido y santificado a toda la
creación y llama a la inmensa
mayoría de los hombres y mujeres a
poner en práctica el gran
mandamiento del amor de Dios y del



amor al prójimo precisamente en el
trabajo, en la vida de familia, en el
descanso y en todas las demás
actividades. Agentes de bolsa,
trabajadores de fábrica,
programadores informáticos,
dependientes, estudiantes y jubilados
son llamados a la santidad no a pesar
de vivir en el mundo, sino
precisamente en y a través de las
situaciones y actividades que forman
su vida cotidiana. Como escribiría en
“Camino”: “Tienes obligación de
santificarte. -Tú también. -¿Quién
piensa que ésta es labor exclusiva de
sacerdotes y religiosos? A todos, sin
excepción, dijo el Señor: Sed
perfectos, como mi Padre Celestial es
perfecto” [1] .

Escrivá también entendió, a la luz de
la visión fundacional, que la santidad
no es una empresa individual, sino
que está íntimamente unida al
apostolado, es decir, al esfuerzo de
acercar otros a Cristo. Vio que todo



católico está llamado a ayudar a
otros a conocer a Cristo, a amarlo, y a
incorporar su doctrina a su vida. En
esta visión, el esfuerzo por ayudar a
los amigos, parientes y colegas a vivir
una vida cristiana más profunda y
más auténtica no es algo ajeno al
trabajo cotidiano y a las demás
actividades de la vida corriente. Al
contrario, el trabajo, la vida de
familia y el descanso son su contexto
habitual y el medio de llevarla a
cabo. En palabras de Escrivá: “Para
el cristiano, el apostolado resulta
connatural: no es algo añadido,
yuxtapuesto, externo a su actividad
diaria, a su ocupación profesional.
¡Lo he dicho sin cesar, desde que el
Señor dispuso que surgiera el Opus
Dei! Se trata de santificar el trabajo
ordinario, de santificarse en esa
tarea y de santificar a los demás con
el ejercicio de la propia profesión,
cada uno en su propio estado” [2] .



En la época de la fundación del Opus
Dei, muchos católicos buscaban
modos de hacer más cristiana la
sociedad. Desde Roma, el Papa
promovía la Acción Católica. En
España, muchos católicos trabajaban
para desarrollar, dentro de la Acción
Católica o como entidades separadas,
grupos que promovieran una acción
social y cívica inspirada en principios
cristianos.

El mensaje que Escrivá recibió se
centraba no en cambiar las
estructuras sociales, sino en animar a
los católicos a hacer un esfuerzo
serio por alcanzar la santidad en sus
actividades diarias. Como se puede
ver en lo que más tarde escribiría en
“Camino”, confía que la
transformación de las estructuras
sociales y el desarrollo de una
sociedad más justa sean las
consecuencias, esperadas y bien
venidas, pero el punto central es la
santificación de los individuos: “Un



secreto. -Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de santos.
-Dios quiere un puñado de hombres
“suyos” en cada actividad humana. -
Después... “pax Christi in regno
Christi” -la paz de Cristo en el reino
de Cristo” [3] .

La visión del 2 de octubre exigía la
existencia, dentro de la Iglesia, de un
grupo de gente, empezando por el
propio Escrivá, que luchara por
incorporar el mensaje en sus vidas y
por ayudar a otros a hacer lo mismo.
Ellos formarían una comunidad
eclesial, una parte de la Iglesia, al
servicio del mensaje. El papel de esa
parte de la Iglesia –que se llamaría
Opus Dei- sería difundir el mensaje y
ayudar a la gente a vivirlo. Como
escribió el Papa Juan Pablo II: “Desde
sus orígenes, se ha esforzado no sólo
en iluminar, sino en realizar la
misión de los laicos en la sociedad
humana” [4] . En palabras de Escrivá:
“Dedicarse a Dios en el Opus Dei no



implica una selección de actividades,
no supone dedicar más o menos
tiempo de nuestra vida para
emplearlo en obras buenas,
abandonando otras. El Opus Dei se
injerta en toda nuestra vida” [5] . La
vocación al Opus Dei supone “hacer
el Opus Dei siendo personalmente
Opus Dei” [6] , de modo que se pueda
“recordar a todas las almas, con el
ejemplo de vuestra vida y con la
palabra, que existe una llamada
universal a la perfección cristiana y
que es posible conseguirla” [7] .

La gracia fundacional que Escrivá
recibió el 2 de octubre de 1928 estaba
destinada a personas de toda
condición, tanto solteros como
casados, y sus primeros esfuerzos
por desarrollar el Opus Dei se
dirigieron a un amplio abanico de
gente. Sin embargo, pronto se dio
cuenta de que si el Opus Dei debía
arraigar en todos los sectores de la
sociedad, tenía que haber un núcleo



de personas con disponibilidad
suficiente para dedicar tiempo a sus
actividades apostólicas y a adquirir
la formación necesaria para después
formar teológica y espiritualmente a
los demás. Así pues, pronto centró su
atención en estudiantes
universitarios y recién graduados a
los que presentó el ideal de una vida
de celibato apostólico en medio del
mundo. Fue de entre estos jóvenes de
donde surgieron los primeros fieles
del Opus Dei. Por esta razón, durante
el periodo de tiempo en que se centra
este libro, todos los miembros del
Opus Dei fueron célibes, y la mayoría
tuvieron títulos universitarios.
Gracias a su dedicación y esfuerzo,
durante los años siguientes el Opus
Dei se pudo extender a sectores
mucho más amplios de la sociedad.
Hoy día, la mayor parte de los fieles
de la Obra están casados y muchos
trabajan en profesiones u oficios no
universitarios.



[1] Josemaría Escrivá de Balaguer.
ob. cit. n. 291

[2] Josemaría Escrivá de Balaguer. ES
CRISTO QUE PASA. Ediciones Rialp.
Madrid 2001. n. 42

[3] Josemaría Escrivá de Balaguer.
CAMINO. Ediciones Rialp. Madrid
2001. n. 301

[4] Pedro Rodríguez, Fernando
Ocáriz, José Luis Illanes. EL OPUS DEI
EN LA IGLESIA. Ediciones Rialp.
Madrid, 1993. p. 85-86

[5] Ibid. p. 164

[6] Ibid. p. 204

[7] Lucas F. Mateo-Seco, Rafael
Rodríguez-Ocaña. SACERDOTES EN
EL OPUS DEI. Eunsa. Pamplona,
1994, p. 25



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-contenido-
de-la-vision-fundacional/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-contenido-de-la-vision-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/el-contenido-de-la-vision-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/el-contenido-de-la-vision-fundacional/

	El contenido de la visión fundacional

