opusdei.org

El cilicio y los
angeles

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori, en el que aborda la
mortificacion corporal.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Un training espiritual, por tanto, es el
fin para el que el Opus Dei existe.
¢Recuerdan el contrato (en lugar de
los «votos»), en virtud del cual la
Prelatura «se compromete a
proporcionar una asidua formacion
doctrinal, religiosa, espiritual,
ascética y apostolica, asi como la
especifica atencion pastoral de sus
sacerdotes»? Tengan entonces
presente que, como cualquier otro
contrato, el vinculo es «bilateral» v,
por consiguiente, el laico que lo
suscribe tiene el derecho de recibir



esa ayuda de la Prelatura y también
el deber de cumplir con sus
obligaciones, resumidas en los
conceptos de «ascéticas, formativas,
apostolicas».

Veamos en concreto en qué consisten
estos compromisos. Comencemos por
los ascéticos. Asi los desarrolla una
fuente autorizada: «L.os compromisos
ascéticos se refieren al cumplimiento
de un plan de vida espiritual.
Exigente, pero adaptado a las
circustancias personales de cada
miembro (todo en la Obra, no se
olvide, es personal; nada es anonimo,
estandarizado, abstracto). Ese plan
de vida, con palabras de Escriva, le
conduce progresivamente, "como por
un plano inclinado", a encontrar a
Dios en el trabajo profesional y en las
demads ocupaciones cotidianas».

Veamos con mas detalle el
compromiso que debe respetar el
laico que acepta el contrato. No es



poca cosa; mas aun, podria llegar a
ser insoportable para quien no se
sienta llamado a ello.
Verdaderamente, quien buscase solo
fines «khumanos», no directamente
religiosos, haria mejor en escoger
caminos mas comodos. (¢Qué
sacrificios, por ejemplo, impone la
adhesion a la masoneria, ademas de -
que yo sepa- la reunion mensual de
los "hermanos"? ¢{Y son acaso
sacrificios los almuerzos semanales y
las festivas reuniones periddicas de
esos service clubs -generosos, no cabe
duda que extienden por el mundo
una red de relaciones, utiles para
fines filantrdpicos y culturales, pero
utiles también, como es logico, para
fines profesionales y economicos?).

Sigamos con ese texto. «Este plan de
vida espiritual comprende: una
intensa vida sacramental, que gira
alrededor de la misa y la comunion
diarias y sobre la confesion
sacramental semanal; la practica



habitual de la oracion mental (hasta
una hora al dia); la lectura diaria del
Nuevo Testamento y de un libro de
espiritualidad; el rezo cotidiano del
rosario; el examen de conciencia
cada noche, un dia de retiro mensual
y algunos dias de retiro cada afio;
frecuentes comuniones espirituales,
actos de reparacion, jaculatorias,
etc.».

Todo esto es mas que suficiente para
satisfacer a quien se sienta llamado,
pero también para cortar de raiz las
pretensiones de cualquier hipdcrita o
de alguien tibio. Pero no acaba ahi el
elenco: «A esto se afiade el ejercicio
cotidiano del espiritu de sacrificio y
de penitencia -sin excluir la
mortificacion corporal-, adaptado a
la edad, al estado de salud y a las
circunstancias de cada uno, segun los
modos concretos aprobados por la
Iglesia, y evitando en todo caso
cualquier exceso».



Entendamonos: incluso el cuerpo
mas bello, si es diseccionado, se
convierte en un horrible amasijo de
organos, sin resto alguno de unidad
ni de armonia. Lo mismo sucede con
la vida espiritual y sus
"Instrumentos”, los medios humanos
para favorecerla y sostenerla; lo
mismo con cada uno de los
elementos de este plan de vida. Si se
separan del espiritu que los anima,
dan la idea de un elenco casi
insoportable de «deberes».

En realidad, hablando de ese plan de
vida con quien esta «dentro», me he
dado cuenta de que no es asi: el
clima de naturalidad, de sencillez, de
agradecimiento por la vocacion y por
Dios que es su centro, hace que lo
que desde fuera aparece como
obligaciones sean una especie de
necesidad y pierdan su rostro severo.
Eso que mas arriba llamamos
«ascetismo sonriente».



Toda la formacion busca alcanzar un
ideal: crear hombres y mujeres «de
una pieza», no «esquizofrénicos»
para los que la vida, el trabajo, se
conviertan en oracion, superando la
disociacion de quien ve el plan como
una jaula en la que uno esta
encerrado.

Se impone un breve paréntesis. En la
ultima cita hemos transcrito en
cursiva las palabras sin excluir la
mortificacion corporal. No se
excluye, por tanto, ni siquiera el
famoso cilicio, que ocupa un lugar
importante en la leyenda de la Obra
como escondrijo de los ultimos
oscurantistas medievales. Lo hemos
mencionado ya al hablar del
escandalo de los sospechosos
movimientos antisectas. ;No es el
cilicio una aberrante y morbosa
forma de masoquismo, indigna de un
cristianismo «adulto», «abierto»? ¢ No
es la tradicional Espafia triste,
fanatica y sanguinaria?



Como imponen las reglas de la
justicia, «audiatur et altera pars».
Escuchemos pues la defensa,
sostenida por una persona que,
aunque no lo dice, como
experimentado numerario que es ha
debido usar el famoso «instrumento
de tortura» (que consiste, en
resumen, en una especie de cinturon
de lana ruda que se coloca en la
cintura o en el muslo, con nudos o
con unas puas de alambre que
aprietan la piel sin traspasarla):
«Como han perdido el significado de
la penitencia y de la mortificacion en
la vida espiritual, muchos hombres
de hoy se asombran -cuando no se
escandalizan- de que en el Opus Dei
algunos de sus miembros incluyan
entre las mortificaciones corporales
el uso del cilicio. Algunos, digo: no la
mayoria; y siempre por un tiempo
limitado. Por lo demas, no habria
que extrafiarse, porque la cruz ha
sido siempre un motivo de
escandalo. Es cierto, como se ha



comentado muchas veces, que, sobre
todo en los ultimos tiempos, las
personas se exponen a grandes
sufrimientos (de ejercicios, de dieta,
de cirugia estética) por conservar
una cierta imagen corporal que los
demas puedan admirar. Igualmente
es verdad que, por obtener una
cierta satisfaccion, otras muchas
personas se embarcan en una
direccidon, que con mucha frecuencia
solo trae «mortificaciones» para el
sujeto afectado y sobre todo para los
que estan a su alrededor: es el caso,
por ejemplo, del recurso a distintas
drogas. Pese a todo eso, hay personas
que no acaban de entender el sentido
de una «mortificacion corporal» que
no hace dafio a la salud -mas bien, si
acaso, al contrario- y que expresa el
deseo de unirse, en lo poco que el
hombre puede, al sacrificio de Cristo.
Se comprende que en una época en
la que se difunden con insistencia
mensajes del tipo «jNo te prives de
nadal!», se haga dificil de entender las



bases mismas de la penitencia y de la
mortificacidn. Si «se puede todo», si
nada esta mal una vez que ha sido
«asumido» por el yo; si, en definitiva,
no hay pecado, no hay motivo para
hacer penitencia. La mortificacion
(es decir, la profunda paradoja
evangélica segun la cual, para vivir
hay que morir de algun modo: como
Cristo, el cristiano debe descender al
sepulcro para resucitar luego, como
Cristo, a la vida eterna) resulta asi
ininteligible. Pero notese también
esto: entre los mensajes frecuentes
destaca el de «el cuerpo es mio y
hago con él 1o que quiero». Es por lo
menos incongruente que se admita la
licitud de cualquier comportamiento
corporal, incluso aberrante, y sea
motivo de escandalo el hecho de la
penitencia cristiana» (Rafael Gomez
Pérez).

En cualquier caso, ni el cilicio ni
otros «instrumentos de
mortificacidon» son exclusivos de esta



Obra: forman parte de la antiquisima
tradicion ascética de la Iglesia y han
sido usados por todos los santos.

Desde la perspectiva de Escriva -en
linea, como en otros puntos, con la
mas antigua Tradicion de la Iglesia-,
penitencias y mortificaciones son «la
oracion de los sentidos». Esta
participacion de lo «material» en la
oracion pone de manifiesto la unidad
del hombre, que no es solo alma,
espiritu, corazon. También estos
«ejercicios ascéticos» (practicados
siempre con discrecion, sin presumir
de ellos) son un medio para ejercitar
la voluntad, en un mundo cada vez
mas poblado de apaticos,
indiferentes y veleidosos. Estas
practicas de mortificacion no son
exclusivamente «activas», sino que
pueden y deben ser «pasivas»: no es
la busqueda de sufrimiento lo que
debe caracterizar a quien emprenda
este camino, sino la aceptacion de los
que trae cada dia la vida: «Esa



palabra acertada, el chiste que no
salié de tu boca, la sonrisa amable
para quien te molesta; aquel silencio
ante la acusacion injusta; tu
bondadosa conversacion con los
cargantes y los inoportunos; el pasar
por alto cada dia, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes... Esto,
con perseverancia, si que es solida
mortificacion interior».

Asi dice el punto 173 de Camino, al
que sigue este otro: «No digas: esa
persona me carga. -Piensa: esa
persona me santifica».

Tras los compromisos ascéticos,
digamos algo de los formativos los
que se refieren «a la formacion
doctrinal y religiosa que los
miembros del Opus Dei reciben
durante toda su vida, de manera
adaptada a sus posibilidades y
capacidades». Nos encontramos de
nuevo con esa modulacion personal:



a cada uno la formacion que le
corresponde.

Este compromiso, naturalmente,
también es bilateral, por derivarse de
un contrato: compromiso de la
Prelatura para «formar», y esfuerzo
del fiel por «formarse»,
aprovechando los medios que se
ponen a su disposicion.

Este tipo de educacion «se dirige a
alimentar la vida espiritual y
apostolica de todos los fieles de la
Prelatura, para que cultiven una
"piedad de nifios y una doctrina de
tedlogos", y para lograr que en todos
los ambientes sociales haya personas
preparadas intelectualmente, para
realizar un eficaz apostolado de
evangelizacion con ocasion del
ejercicio de la propia profesion u
oficio».

No se trata, pues, de una preparacion
teoldgica para formar
conferenciantes o ensayistas (aunque



luego cada uno, libremente, puede
dedicarse a ese tipo de actividad, si
considera que tiene capacidad y se
siente llamado a ello), sino mas bien
de proporcionar los medios para ese
apostolado «privado» -la famosa
«amistad y confidencia»- con quienes
estan mas cerca, comenzando por los
parientes y comparieros de trabajo.
Esta labor con frecuencia se
confunde con «la actividad oculta del
Opus Dei», pues se desarrolla de un
modo discreto y nada aparatoso, en
un mundo que tanto valora «ser
visto» y «ser oido».

Examinando el asunto, me parece
que se pueden sefialar algunas lineas
maestras.

En primer lugar, la conciencia clara
de que quien pretenda «convertir el
mundo» sin unir la santidad (o al
menos, el esfuerzo por alcanzarla),
que es su presupuesto primero e
indispensable, a una formacion



teoldgica adecuada, acabara siendo
«convertido por el mundo».

Aqui reside una de las razones de la
debacle posterior al Concilio: masas
catolicas sin formacion fueron
animadas a «enfrentarse», a
«dialogar», a «discutir», «con espiritu
de total apertura» y de «radical
autocriticar. El resultado no podia
ser otro: se abrieron de golpe las
puertas de la ciudadela eclesial,
hasta entonces enrocada e incluso
protegida y aislada en exceso. Por
desgracia, quienes salieron por ellas
no fueron con frecuencia «heraldos
de la fe adecuados a los signos de los
tiempos», bien preparados y
motivados. Todo lo contrario: por
esas puertas abatidas entraron «los
otros», y la pronta rendicion fue
presentada por los teoricos del
clericalismo como la «derrota del
integrismon, el «fin de los
exclusivismos» y la «victoria de la
tolerancia».



Empujados al derrotismo por el
entusiasta cupio dissolvi de cierta
intellighenzia cuya obligacion era
haberles ayudado a distinguir lo
verdadero de lo falso, a madurary a
crecer, pero en la continuidad,
muchos catolicos se vieron a si
mismos como herederos de una
historia vergonzosa, por la que
debian arrepentirse y pedir perdon.
Se les persuadio también de que al
mitico <hombre de hoy» le resulta
imposible -mas aun, indigno- seguir
confiando en realidades dogmaticas
totalmente «premodernas» e
inaceptables, a las que habia que dar
una «nueva lectura», ser
«reinterpretadas », «desmitizadas»,
hasta convertirlas en una mera
simbologia.

Sirva de ejemplo lo que sucedio con
una verdad de fe muy querida para
el Opus Dei: la existencia de los
angeles. Como sabemos, aquel 2 de
octubre se celebraba la fiesta de los



Santos Angeles custodios. Entre las
pocas cosas que el beato comento del
suceso que dio origen a la Obra, fue
que la misteriosa «visién» tuvo lugar
cuando sonaban a lo lejos las
campanas de la iglesia madrilefia de
Nuestra Sefiora de los Angeles.

Sefiala Peter Berglar: «Asi, toda la
Obra habria de estar, desde su
nacimiento y en el futuro, bajo la
proteccion de los Angeles, como
cualquier persona humana.
"Aumentemos nuestra amistad -dice
monsefnor Escriva de Balaguer- con
los Santos Angeles Custodios. Todos
necesitamos mucha compafiia:
compafiia del cielo y de la tierra. jSed
devotos de los Santos Angeles!".
Recuérdese que el Opus Dei ha
puesto bajo la proteccion de los
Santos Arcangeles Miguel, Gabriel y
Rafael los apostolados que sus
miembros realizan con todo tipo de
personas de toda condicidn social,
casados, solteros, jovenes, adultos».



Monsefior Del Portillo recordé que el
fundador, antes de atravesar una
puerta, se detenia un instante (de
modo imperceptible, salvo para los
poquisimos que estaban al tanto de
esa costumbre suya), para ceder el
paso a su Angel custodio, con el que
contaba como diligente e infalible
secretario en las cosas espirituales. Y
no solo para lo espiritual: «Ten
confianza con tu Angel Custodio. -
Tratalo como un entrafiable amigo -
lo es-y él sabra hacerte mil servicios
en los asuntos ordinarios de cada
dia», dice el punto 562 de Camino.

Camino, Surco y Forja -esa trilogia
fundamental en la espiritualidad del
Opus Dei- dedican mas de treinta
puntos a los angeles en general y a
los dangeles custudios en particular: a
su benéfica mision, a la necesidad de
honrarles y venerarles,
«aprovechandose» de ellos.



Como observo Monsenior Del Portillo,
también en esto el beato era el
primero en practicar su consejo:
«piedad de nifios y doctrina de
teologos».

En efecto, para la fe catdlica de
siempre, la existencia y el papel de
los dangeles son «doctrina cierta de la
Iglesia». Sin embargo, en el
Catecismo de los jovenes publicado
después del Concilio, en 1979, por la
Conferencia episcopal italiana y
redactado en la jerga de la época,
desaparecio toda mencion a los
angeles. También a esos angeles
custodios que tanta parte tuvieron en
la pedagogia que usaron todos los
santos y a los que el sensus fidei del
pueblo cristiano ha manifestado
tanto aprecio, para recompensar la
afectuosa atencion de Dios por sus
criaturas humanas, a las que ha
considerado dignas de ser
acompaifiadas del nacimiento a la



muerte por semejante amigo y
ayudante sobrenatural.

Sien el «catecismo para jovenes» la
censura de los angeles ha sido total
(considerados indignos, o al menos
no necesarios, por los «expertos
académicos de pastoral» en la
presentacion de la fe a las nuevas
generaciones), en el Catecismo para
adultos -quinientas sesenta densas
paginas que quién sabe cuantos
habran leido-, su mencion se retird
del texto y fue relegada como cosa
menor a un apéndice, en una
vergonzante «nota teologico-
pastoral» donde entre otras cosas se
dice: «Son figuras que se han hecho
extrafas a la cultura de nuestro
tiempo y a la mentalidad comun
imperante». Ninguna mencion, ni
siquiera a pie de pagina, a los angeles
custodios, convertidos en «figuras
extrafias». Como si, en un
planteamiento de fe, cada verdad
dependiera de la aceptacion de la



«mentalidad comun» mayoritaria en
cada momento. Como si el Credo
fuese objeto de los mudables y
onduleantes «indices de audiencia»...

De acuerdo con su estilo, el Opus Dei
no se enzarzo en polémicas, sino que
-segun el consejo de los espirituales
prefirio mantener encendida la
lampara que «combatir los errores».
Sin embargo, durante estas décadas
de bandazos que esos catecismos
«oficiales» testimonian de un modo
impresionante, en la formacion de
los suyos se resistio a la liquidacion.

Nacida en el dia de los Santos
Angeles custodios mientras sonaban
las campanas de Nuestra Sefiora de
los Angeles, la Obra se ha mantenido
firme. Sin polemizar, pero también
sin ceder, y utilizando sin dudar
cuando era necesario el catecismo de
Trento o el llamado «de san Pio X»,
que muchas librerias catdlicas
vendian a cientos, pero guardandolo



bajo el mostrador, como si fuese un
libro pornografico. Con energiay
decision, no considero que estas
verdades teoldgicas fuesen el
resultado de una devocion
anacronica ni alienante, como decian
algunos, haciéndose eco de
falsedades de cufio marxista o
liberal.

No queda mas remedio que
reconocer que la evolucion mas
reciente del catolicismo les ha dado
una vez mas la razon. Treinta afios
exactos después de la apertura del
Concilio, en octubre de 1992, el Papa
aprobo el nuevo Catecismo de la
Iglesia Catdlica, en el que los angeles
vuelven por la puerta grande. Con
palabras clarisimas, desde el
comienzo de los paragrafos que se les
dedican: «La existencia de seres
espirituales, no corporales, que la
Sagrada Escritura llama
habitualmente angeles, es una
verdad de fe. El testimonio de la



Escritura es tan claro como la
unanimidad de la Tradicion».

Y vuelven también, naturalmente, los
angeles custodios, tan importantes y
queridos no solo para el beato
Escriva, sino para todos los catolicos
que le precedieron. Sefiala el nuevo
Catecismo: «Desde la infancia a la
muerte, la vida humana estd rodeada
de su custodia y de su intercesion». Y
a continuacion, cita -entre los
infinitos textos posibles- un
fragmento de un Padre de la Iglesia,
San Basilio de Cesarea: «Cada fiel
tiene a su lado un angel como
protector y pastor para conducirlo a
la vida». jExactamente lo que decia
Escriva a los suyos para que actuasen
en consecuencia!

Se trata de la enésima confirmacion
de lo que le gusta repetir a un amigo
mio, historiador de profesion: «hay
una receta infalible para ser
modernos y vanguardistas, en la



Iglesia y fuera de ella. Basta
permanecer firme en la Tradicion, en
la auténtica tradicion: no abandonar
la compafiia de los antiguos, y
esperar. Antes o después, la historia
les redescubrira y entonces tu -
considerado anacronico y
reaccionario hasta la vispera- seras
aclamado como el profeta que supo
ver de lejos...».

Con la misma firmeza, la Obra ha
defendido también la doctrina de la
Iglesia en el campo de la mariologia,
no tanto en proclamas polémicas,
sino en la discrecion pragmatica de
la formacion interna.

No pretendo seguir por sendas
teoldgicas, ni proporcionar el
borrador de un manual de
catequesis. Basta con sefialar el
puesto de primer orden que el
fundador del Opus Dei dio a Nuestra
Sefiora. Un ejemplo entre mil, el
punto 494 de Camino: «Sé de Maria y



seras nuestro»; o sus exhortaciones:
«Mete a la Virgen en todo y para
todo. No olvides que el Hijo no puede
negar nada a su Madre». Este puesto
no se explica solo por su devocion; y
menos aun por un sentimentalismo
dulzon, del que se distancié siempre
este propagador de un cristianismo
«varonil» (también para las mujeres,
que estan en primera fila, como
sefiala el punto 982 de Camino: «Mas
fuerte la mujer que el hombre, y mas
fiel, a la hora del dolor»). Un
cristianismo donde la humildad
convive con la audacia, la ternura
con el vigor de caracter y la fuerza de
voluntad.

El lugar confiado a Maria no es, por
tanto, ninguna concesion de beata,
sino la conciencia de una realidad
que -resumida crudamente en pocas
lineas- podria sintetizarse asi: sin esa
raiz de carne que es el utero de una
mujer en la que se realiza (en sentido
verdadero y pleno) la encarnacion de



Dios, el cristianismo se reduce a una
deletérea e ineficaz «Palabra», se
convierte en una especie de globo
aerostatico a merced de los vientos,
hinchado por gases toxicos de un
«espiritualismo» de aspecto noble y
«religioso», pero que suprime la
indispensable «materialidad» de la fe
del evangelio. Asi lo expresa Escriva
en su homilia «kAmar al mundo
apasionadamente»: «El auténtico
sentido cristiano -que profesa la
resurreccion de toda carne- se
enfrento siempre, como es 16gico,
con la desencarnacion, sin temor a
ser juzgado de materialismo. Es
licito, por tanto, hablar de un
materialismo cristiano, que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espiritu».

No solo los misticos, también los
tedlogos han sostenido siempre que
«Maria es enemiga de cualquier
herejia». La reflexion sobre esta «raiz
de carne» muestra que concederle un



puesto organico en el Credo -sin
reducirla pues a objeto de una
devocidn facultativa, a una especie
de optional para quien disfrute con
los sentimentalismos- protege las
verdades fundamentales de la
cristologia.

Cuando la estructura institucional de
la Iglesia y hasta su edificio de fe
parecio en peligro por el vendaval de
la contestacion, no fue una
casualidad que Escriva decidiera
exponerse, salir al descubierto con
gestos significativos. Hasta entonces
habia salido poco de Roma, limitando
sus viajes lo mas posible, de acuerdo
con su programa de edificar la Obra
apareciendo lo menos posible,
trabajando para formar «jefes» sin
ser considerado uno de ellos. En el
umbral de los setenta afos, comenzo
una serie de peregrinaciones a los
santuarios marianos europeos y
americanos mas venerados: Lourdes,



Fatima, El Pilar, Einsiedeln,
Guadalupe...

Y no solo esto: impulso la
construccion del santuario de la
Obra, en la remota Torreciudad
(donde, siendo un nino de dos anos,
fue llevado por sus padres para
cumplir un voto por su curacion),
para constituir -en otro lugar de
presencia mariana- una especie de
baluarte de la resistencia ortodoxa,
un muro que protegiese todo el
Credo, a través de la renovacion de la
devocion mariana, de la que
desconfiaban catedraticos de teologia
e incluso algunos obispos. Eran los
afos en los que el episcopado parecia
rechazar incluso la convalidacion de
los milagros de Lourdes, y en los que
se recomendaba leer el Magnificat,
incoado por Maria en el evangelio de
Lucas, como un «canto de guerrilla
por la liberacion politica y
economica de los oprimidos por el
capitalismo»...



Era l6gico entonces que la tarea de
formacion espiritual y teologica del
Opus Dei haya mantenido y
mantenga el lugar que desde siempre
correspondi6 a la Virgen; y que
seguira ocupando, si el catolicismo
sigue mereciendo ese nombre. No en
vano el fundador quiso que el Opus
Dei se caracterizase siempre, desde
los comienzos, por dos notas:
«romano» y «mariano».

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-
angeles/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/
https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/
https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/

	El cilicio y los ángeles

