
opusdei.org

El cilicio y los
ángeles

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori, en el que aborda la
mortificación corporal.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Un training espiritual, por tanto, es el
fin para el que el Opus Dei existe.
¿Recuerdan el contrato (en lugar de
los «votos»), en virtud del cual la
Prelatura «se compromete a
proporcionar una asidua formación
doctrinal, religiosa, espiritual,
ascética y apostólica, así como la
específica atención pastoral de sus
sacerdotes»? Tengan entonces
presente que, como cualquier otro
contrato, el vínculo es «bilateral» y,
por consiguiente, el laico que lo
suscribe tiene el derecho de recibir



esa ayuda de la Prelatura y también
el deber de cumplir con sus
obligaciones, resumidas en los
conceptos de «ascéticas, formativas,
apostólicas».

Veamos en concreto en qué consisten
estos compromisos. Comencemos por
los ascéticos. Así los desarrolla una
fuente autorizada: «Los compromisos
ascéticos se refieren al cumplimiento
de un plan de vida espiritual.
Exigente, pero adaptado a las
circustancias personales de cada
miembro (todo en la Obra, no se
olvide, es personal; nada es anónimo,
estandarizado, abstracto). Ese plan
de vida, con palabras de Escrivá, le
conduce progresivamente, "como por
un plano inclinado", a encontrar a
Dios en el trabajo profesional y en las
demás ocupaciones cotidianas».

Veamos con más detalle el
compromiso que debe respetar el
laico que acepta el contrato. No es



poca cosa; más aún, podría llegar a
ser insoportable para quien no se
sienta llamado a ello.
Verdaderamente, quien buscase sólo
fines «humanos», no directamente
religiosos, haría mejor en escoger
caminos más cómodos. (¿Qué
sacrificios, por ejemplo, impone la
adhesión a la masonería, además de -
que yo sepa- la reunión mensual de
los "hermanos"? ¿Y son acaso
sacrificios los almuerzos semanales y
las festivas reuniones periódicas de
esos service clubs -generosos, no cabe
duda que extienden por el mundo
una red de relaciones, útiles para
fines filantrópicos y culturales, pero
útiles también, como es lógico, para
fines profesionales y económicos?).

Sigamos con ese texto. «Este plan de
vida espiritual comprende: una
intensa vida sacramental, que gira
alrededor de la misa y la comunión
diarias y sobre la confesión
sacramental semanal; la práctica



habitual de la oración mental (hasta
una hora al día); la lectura diaria del
Nuevo Testamento y de un libro de
espiritualidad; el rezo cotidiano del
rosario; el examen de conciencia
cada noche, un día de retiro mensual
y algunos días de retiro cada año;
frecuentes comuniones espirituales,
actos de reparación, jaculatorias,
etc.».

Todo esto es más que suficiente para
satisfacer a quien se sienta llamado,
pero también para cortar de raíz las
pretensiones de cualquier hipócrita o
de alguien tibio. Pero no acaba ahí el
elenco: «A esto se añade el ejercicio
cotidiano del espíritu de sacrificio y
de penitencia -sin excluir la
mortificación corporal-, adaptado a
la edad, al estado de salud y a las
circunstancias de cada uno, según los
modos concretos aprobados por la
Iglesia, y evitando en todo caso
cualquier exceso».



Entendámonos: incluso el cuerpo
más bello, si es diseccionado, se
convierte en un horrible amasijo de
órganos, sin resto alguno de unidad
ni de armonía. Lo mismo sucede con
la vida espiritual y sus
"instrumentos", los medios humanos
para favorecerla y sostenerla; lo
mismo con cada uno de los
elementos de este plan de vida. Si se
separan del espíritu que los anima,
dan la idea de un elenco casi
insoportable de «deberes».

En realidad, hablando de ese plan de
vida con quien está «dentro», me he
dado cuenta de que no es así: el
clima de naturalidad, de sencillez, de
agradecimiento por la vocación y por
Dios que es su centro, hace que lo
que desde fuera aparece como
obligaciones sean una especie de
necesidad y pierdan su rostro severo.
Eso que más arriba llamamos
«ascetismo sonriente».



Toda la formación busca alcanzar un
ideal: crear hombres y mujeres «de
una pieza», no «esquizofrénicos»
para los que la vida, el trabajo, se
conviertan en oración, superando la
disociación de quien ve el plan como
una jaula en la que uno está
encerrado.

Se impone un breve paréntesis. En la
última cita hemos transcrito en
cursiva las palabras sin excluir la
mortificación corporal. No se
excluye, por tanto, ni siquiera el
famoso cilicio, que ocupa un lugar
importante en la leyenda de la Obra
como escondrijo de los últimos
oscurantistas medievales. Lo hemos
mencionado ya al hablar del
escándalo de los sospechosos
movimientos antisectas. ¿No es el
cilicio una aberrante y morbosa
forma de masoquismo, indigna de un
cristianismo «adulto», «abierto»? ¿No
es la tradicional España triste,
fanática y sanguinaria?



Como imponen las reglas de la
justicia, «audiatur et altera pars».
Escuchemos pues la defensa,
sostenida por una persona que,
aunque no lo dice, como
experimentado numerario que es ha
debido usar el famoso «instrumento
de tortura» (que consiste, en
resumen, en una especie de cinturón
de lana ruda que se coloca en la
cintura o en el muslo, con nudos o
con unas púas de alambre que
aprietan la piel sin traspasarla):
«Como han perdido el significado de
la penitencia y de la mortificación en
la vida espiritual, muchos hombres
de hoy se asombran -cuando no se
escandalizan- de que en el Opus Dei
algunos de sus miembros incluyan
entre las mortificaciones corporales
el uso del cilicio. Algunos, digo: no la
mayoría; y siempre por un tiempo
limitado. Por lo demás, no habría
que extrañarse, porque la cruz ha
sido siempre un motivo de
escándalo. Es cierto, como se ha



comentado muchas veces, que, sobre
todo en los últimos tiempos, las
personas se exponen a grandes
sufrimientos (de ejercicios, de dieta,
de cirugía estética) por conservar
una cierta imagen corporal que los
demás puedan admirar. Igualmente
es verdad que, por obtener una
cierta satisfacción, otras muchas
personas se embarcan en una
dirección, que con mucha frecuencia
sólo trae «mortificaciones» para el
sujeto afectado y sobre todo para los
que están a su alrededor: es el caso,
por ejemplo, del recurso a distintas
drogas. Pese a todo eso, hay personas
que no acaban de entender el sentido
de una «mortificación corporal» que
no hace daño a la salud -más bien, si
acaso, al contrario- y que expresa el
deseo de unirse, en lo poco que el
hombre puede, al sacrificio de Cristo.
Se comprende que en una época en
la que se difunden con insistencia
mensajes del tipo «¡No te prives de
nada!», se haga difícil de entender las



bases mismas de la penitencia y de la
mortificación. Si «se puede todo», si
nada está mal una vez que ha sido
«asumido» por el yo; si, en definitiva,
no hay pecado, no hay motivo para
hacer penitencia. La mortificación
(es decir, la profunda paradoja
evangélica según la cual, para vivir
hay que morir de algún modo: como
Cristo, el cristiano debe descender al
sepulcro para resucitar luego, como
Cristo, a la vida eterna) resulta así
ininteligible. Pero nótese también
esto: entre los mensajes frecuentes
destaca el de «el cuerpo es mío y
hago con él lo que quiero». Es por lo
menos incongruente que se admita la
licitud de cualquier comportamiento
corporal, incluso aberrante, y sea
motivo de escándalo el hecho de la
penitencia cristiana» (Rafael Gómez
Pérez).

En cualquier caso, ni el cilicio ni
otros «instrumentos de
mortificación» son exclusivos de esta



Obra: forman parte de la antiquísima
tradición ascética de la Iglesia y han
sido usados por todos los santos.

Desde la perspectiva de Escrivá -en
línea, como en otros puntos, con la
más antigua Tradición de la Iglesia-,
penitencias y mortificaciones son «la
oración de los sentidos». Esta
participación de lo «material» en la
oración pone de manifiesto la unidad
del hombre, que no es sólo alma,
espíritu, corazón. También estos
«ejercicios ascéticos» (practicados
siempre con discreción, sin presumir
de ellos) son un medio para ejercitar
la voluntad, en un mundo cada vez
más poblado de apáticos,
indiferentes y veleidosos. Estas
prácticas de mortificación no son
exclusivamente «activas», sino que
pueden y deben ser «pasivas»: no es
la búsqueda de sufrimiento lo que
debe caracterizar a quien emprenda
este camino, sino la aceptación de los
que trae cada día la vida: «Esa



palabra acertada, el chiste que no
salió de tu boca, la sonrisa amable
para quien te molesta; aquel silencio
ante la acusación injusta; tu
bondadosa conversación con los
cargantes y los inoportunos; el pasar
por alto cada día, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes... Esto,
con perseverancia, sí que es sólida
mortificación interior».

Así dice el punto 173 de Camino, al
que sigue este otro: «No digas: esa
persona me carga. -Piensa: esa
persona me santifica».

Tras los compromisos ascéticos,
digamos algo de los formativos los
que se refieren «a la formación
doctrinal y religiosa que los
miembros del Opus Dei reciben
durante toda su vida, de manera
adaptada a sus posibilidades y
capacidades». Nos encontramos de
nuevo con esa modulación personal:



a cada uno la formación que le
corresponde.

Este compromiso, naturalmente,
también es bilateral, por derivarse de
un contrato: compromiso de la
Prelatura para «formar», y esfuerzo
del fiel por «formarse»,
aprovechando los medios que se
ponen a su disposición.

Este tipo de educación «se dirige a
alimentar la vida espiritual y
apostólica de todos los fieles de la
Prelatura, para que cultiven una
"piedad de niños y una doctrina de
teólogos", y para lograr que en todos
los ambientes sociales haya personas
preparadas intelectualmente, para
realizar un eficaz apostolado de
evangelización con ocasión del
ejercicio de la propia profesión u
oficio».

No se trata, pues, de una preparación
teológica para formar
conferenciantes o ensayistas (aunque



luego cada uno, libremente, puede
dedicarse a ese tipo de actividad, si
considera que tiene capacidad y se
siente llamado a ello), sino más bien
de proporcionar los medios para ese
apostolado «privado» -la famosa
«amistad y confidencia»- con quienes
están más cerca, comenzando por los
parientes y compañeros de trabajo.
Esta labor con frecuencia se
confunde con «la actividad oculta del
Opus Dei», pues se desarrolla de un
modo discreto y nada aparatoso, en
un mundo que tanto valora «ser
visto» y «ser oído».

Examinando el asunto, me parece
que se pueden señalar algunas líneas
maestras.

En primer lugar, la conciencia clara
de que quien pretenda «convertir el
mundo» sin unir la santidad (o al
menos, el esfuerzo por alcanzarla),
que es su presupuesto primero e
indispensable, a una formación



teológica adecuada, acabará siendo
«convertido por el mundo».

Aquí reside una de las razones de la
debacle posterior al Concilio: masas
católicas sin formación fueron
animadas a «enfrentarse», a
«dialogar», a «discutir», «con espíritu
de total apertura» y de «radical
autocrítica». El resultado no podía
ser otro: se abrieron de golpe las
puertas de la ciudadela eclesial,
hasta entonces enrocada e incluso
protegida y aislada en exceso. Por
desgracia, quienes salieron por ellas
no fueron con frecuencia «heraldos
de la fe adecuados a los signos de los
tiempos», bien preparados y
motivados. Todo lo contrario: por
esas puertas abatidas entraron «los
otros», y la pronta rendición fue
presentada por los teóricos del
clericalismo como la «derrota del
integrismo», el «fin de los
exclusivismos» y la «victoria de la
tolerancia».



Empujados al derrotismo por el
entusiasta cupio dissolvi de cierta
intellighenzia cuya obligación era
haberles ayudado a distinguir lo
verdadero de lo falso, a madurar y a
crecer, pero en la continuidad,
muchos católicos se vieron a sí
mismos como herederos de una
historia vergonzosa, por la que
debían arrepentirse y pedir perdón.
Se les persuadió también de que al
mítico «hombre de hoy» le resulta
imposible -más aún, indigno- seguir
confiando en realidades dogmáticas
totalmente «premodernas» e
inaceptables, a las que había que dar
una «nueva lectura», ser
«reinterpretadas », «desmitizadas»,
hasta convertirlas en una mera
simbología.

Sirva de ejemplo lo que sucedió con
una verdad de fe muy querida para
el Opus Dei: la existencia de los
ángeles. Como sabemos, aquel 2 de
octubre se celebraba la fiesta de los



Santos Ángeles custodios. Entre las
pocas cosas que el beato comentó del
suceso que dio origen a la Obra, fue
que la misteriosa «visión» tuvo lugar
cuando sonaban a lo lejos las
campanas de la iglesia madrileña de
Nuestra Señora de los Ángeles.

Señala Peter Berglar: «Así, toda la
Obra habría de estar, desde su
nacimiento y en el futuro, bajo la
protección de los Angeles, como
cualquier persona humana.
"Aumentemos nuestra amistad -dice
monseñor Escrivá de Balaguer- con
los Santos Ángeles Custodios. Todos
necesitamos mucha compañía:
compañía del cielo y de la tierra. ¡Sed
devotos de los Santos Ángeles!".
Recuérdese que el Opus Dei ha
puesto bajo la protección de los
Santos Arcángeles Miguel, Gabriel y
Rafael los apostolados que sus
miembros realizan con todo tipo de
personas de toda condición social,
casados, solteros, jóvenes, adultos».



Monseñor Del Portillo recordó que el
fundador, antes de atravesar una
puerta, se detenía un instante (de
modo imperceptible, salvo para los
poquísimos que estaban al tanto de
esa costumbre suya), para ceder el
paso a su Angel custodio, con el que
contaba como diligente e infalible
secretario en las cosas espirituales. Y
no sólo para lo espiritual: «Ten
confianza con tu Ángel Custodio. -
Trátalo como un entrañable amigo -
lo es- y él sabrá hacerte mil servicios
en los asuntos ordinarios de cada
día», dice el punto 562 de Camino.

Camino, Surco y Forja -esa trilogía
fundamental en la espiritualidad del
Opus Dei- dedican más de treinta
puntos a los ángeles en general y a
los ángeles custudios en particular: a
su benéfica misión, a la necesidad de
honrarles y venerarles,
«aprovechándose» de ellos.



Como observó Monseñor Del Portillo,
también en esto el beato era el
primero en practicar su consejo:
«piedad de niños y doctrina de
teólogos».

En efecto, para la fe católica de
siempre, la existencia y el papel de
los ángeles son «doctrina cierta de la
Iglesia». Sin embargo, en el
Catecismo de los jóvenes publicado
después del Concilio, en 1979, por la
Conferencia episcopal italiana y
redactado en la jerga de la época,
desapareció toda mención a los
ángeles. También a esos ángeles
custodios que tanta parte tuvieron en
la pedagogía que usaron todos los
santos y a los que el sensus fidei del
pueblo cristiano ha manifestado
tanto aprecio, para recompensar la
afectuosa atención de Dios por sus
criaturas humanas, a las que ha
considerado dignas de ser
acompañadas del nacimiento a la



muerte por semejante amigo y
ayudante sobrenatural.

Si en el «catecismo para jóvenes» la
censura de los ángeles ha sido total
(considerados indignos, o al menos
no necesarios, por los «expertos
académicos de pastoral» en la
presentación de la fe a las nuevas
generaciones), en el Catecismo para
adultos -quinientas sesenta densas
páginas que quién sabe cuántos
habrán leído-, su mención se retiró
del texto y fue relegada como cosa
menor a un apéndice, en una
vergonzante «nota teológico-
pastoral» donde entre otras cosas se
dice: «Son figuras que se han hecho
extrañas a la cultura de nuestro
tiempo y a la mentalidad común
imperante». Ninguna mención, ni
siquiera a pie de página, a los ángeles
custodios, convertidos en «figuras
extrañas». Como si, en un
planteamiento de fe, cada verdad
dependiera de la aceptación de la



«mentalidad común» mayoritaria en
cada momento. Como si el Credo
fuese objeto de los mudables y
onduleantes «índices de audiencia»...

De acuerdo con su estilo, el Opus Dei
no se enzarzó en polémicas, sino que
-según el consejo de los espirituales
prefirió mantener encendida la
lámpara que «combatir los errores».
Sin embargo, durante estas décadas
de bandazos que esos catecismos
«oficiales» testimonian de un modo
impresionante, en la formación de
los suyos se resistió a la liquidación.

Nacida en el día de los Santos
Ángeles custodios mientras sonaban
las campanas de Nuestra Señora de
los Ángeles, la Obra se ha mantenido
firme. Sin polemizar, pero también
sin ceder, y utilizando sin dudar
cuando era necesario el catecismo de
Trento o el llamado «de san Pío X»,
que muchas librerías católicas
vendían a cientos, pero guardándolo



bajo el mostrador, como si fuese un
libro pornográfico. Con energía y
decisión, no consideró que estas
verdades teológicas fuesen el
resultado de una devoción
anacrónica ni alienante, como decían
algunos, haciéndose eco de
falsedades de cuño marxista o
liberal.

No queda más remedio que
reconocer que la evolución más
reciente del catolicismo les ha dado
una vez más la razón. Treinta años
exactos después de la apertura del
Concilio, en octubre de 1992, el Papa
aprobó el nuevo Catecismo de la
Iglesia Católica, en el que los ángeles
vuelven por la puerta grande. Con
palabras clarísimas, desde el
comienzo de los parágrafos que se les
dedican: «La existencia de seres
espirituales, no corporales, que la
Sagrada Escritura llama
habitualmente ángeles, es una
verdad de fe. El testimonio de la



Escritura es tan claro como la
unanimidad de la Tradición».

Y vuelven también, naturalmente, los
ángeles custodios, tan importantes y
queridos no sólo para el beato
Escrivá, sino para todos los católicos
que le precedieron. Señala el nuevo
Catecismo: «Desde la infancia a la
muerte, la vida humana está rodeada
de su custodia y de su intercesión». Y
a continuación, cita -entre los
infinitos textos posibles- un
fragmento de un Padre de la Iglesia,
San Basilio de Cesarea: «Cada fiel
tiene a su lado un ángel como
protector y pastor para conducirlo a
la vida». ¡Exactamente lo que decía
Escrivá a los suyos para que actuasen
en consecuencia!

Se trata de la enésima confirmación
de lo que le gusta repetir a un amigo
mío, historiador de profesión: «hay
una receta infalible para ser
modernos y vanguardistas, en la



Iglesia y fuera de ella. Basta
permanecer firme en la Tradición, en
la auténtica tradición: no abandonar
la compañía de los antiguos, y
esperar. Antes o después, la historia
les redescubrirá y entonces tú -
considerado anacrónico y
reaccionario hasta la víspera- serás
aclamado como el profeta que supo
ver de lejos...».

Con la misma firmeza, la Obra ha
defendido también la doctrina de la
Iglesia en el campo de la mariología,
no tanto en proclamas polémicas,
sino en la discreción pragmática de
la formación interna.

No pretendo seguir por sendas
teológicas, ni proporcionar el
borrador de un manual de
catequesis. Basta con señalar el
puesto de primer orden que el
fundador del Opus Dei dio a Nuestra
Señora. Un ejemplo entre mil, el
punto 494 de Camino: «Sé de María y



serás nuestro»; o sus exhortaciones:
«Mete a la Virgen en todo y para
todo. No olvides que el Hijo no puede
negar nada a su Madre». Este puesto
no se explica sólo por su devoción; y
menos aún por un sentimentalismo
dulzón, del que se distanció siempre
este propagador de un cristianismo
«varonil» (también para las mujeres,
que están en primera fila, como
señala el punto 982 de Camino: «Más
fuerte la mujer que el hombre, y más
fiel, a la hora del dolor»). Un
cristianismo donde la humildad
convive con la audacia, la ternura
con el vigor de carácter y la fuerza de
voluntad.

El lugar confiado a María no es, por
tanto, ninguna concesión de beata,
sino la conciencia de una realidad
que -resumida crudamente en pocas
líneas- podría sintetizarse así: sin esa
raíz de carne que es el útero de una
mujer en la que se realiza (en sentido
verdadero y pleno) la encarnación de



Dios, el cristianismo se reduce a una
deletérea e ineficaz «Palabra», se
convierte en una especie de globo
aerostático a merced de los vientos,
hinchado por gases tóxicos de un
«espiritualismo» de aspecto noble y
«religioso», pero que suprime la
indispensable «materialidad» de la fe
del evangelio. Así lo expresa Escrivá
en su homilía «Amar al mundo
apasionadamente»: «El auténtico
sentido cristiano -que profesa la
resurrección de toda carne- se
enfrentó siempre, como es lógico,
con la desencarnación, sin temor a
ser juzgado de materialismo. Es
lícito, por tanto, hablar de un
materialismo cristiano, que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espíritu».

No sólo los místicos, también los
teólogos han sostenido siempre que
«María es enemiga de cualquier
herejía». La reflexión sobre esta «raíz
de carne» muestra que concederle un



puesto orgánico en el Credo -sin
reducirla pues a objeto de una
devoción facultativa, a una especie
de optional para quien disfrute con
los sentimentalismos- protege las
verdades fundamentales de la
cristología.

Cuando la estructura institucional de
la Iglesia y hasta su edificio de fe
pareció en peligro por el vendaval de
la contestación, no fue una
casualidad que Escrivá decidiera
exponerse, salir al descubierto con
gestos significativos. Hasta entonces
había salido poco de Roma, limitando
sus viajes lo más posible, de acuerdo
con su programa de edificar la Obra
apareciendo lo menos posible,
trabajando para formar «jefes» sin
ser considerado uno de ellos. En el
umbral de los setenta años, comenzó
una serie de peregrinaciones a los
santuarios marianos europeos y
americanos más venerados: Lourdes,



Fátima, El Pilar, Einsiedeln,
Guadalupe...

Y no sólo esto: impulsó la
construcción del santuario de la
Obra, en la remota Torreciudad
(donde, siendo un niño de dos años,
fue llevado por sus padres para
cumplir un voto por su curación),
para constituir -en otro lugar de
presencia mariana- una especie de
baluarte de la resistencia ortodoxa,
un muro que protegiese todo el
Credo, a través de la renovación de la
devoción mariana, de la que
desconfiaban catedráticos de teología
e incluso algunos obispos. Eran los
años en los que el episcopado parecía
rechazar incluso la convalidación de
los milagros de Lourdes, y en los que
se recomendaba leer el Magnificat,
incoado por María en el evangelio de
Lucas, como un «canto de guerrilla
por la liberación política y
económica de los oprimidos por el
capitalismo»...



Era lógico entonces que la tarea de
formación espiritual y teológica del
Opus Dei haya mantenido y
mantenga el lugar que desde siempre
correspondió a la Virgen; y que
seguirá ocupando, si el catolicismo
sigue mereciendo ese nombre. No en
vano el fundador quiso que el Opus
Dei se caracterizase siempre, desde
los comienzos, por dos notas:
«romano» y «mariano».

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-
angeles/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/
https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/
https://opusdei.org/es-es/article/el-cilicio-y-los-angeles/

	El cilicio y los ángeles

