
opusdei.org

El anticlericalismo
español

"La fundación del Opus Dei".
Libro escrito por John F.
Coverdale, en el que narra la
historia del Opus Dei hasta
1943.

02/01/2009

La situación cambió radicalmente el
10 de mayo de 1931 como resultado
de la quema de conventos. Para
entender aquellos acontecimientos es
preciso examinar con cierto detalle
las raíces del anticlericalismo
español.



A comienzos de la Segunda República
los españoles estaban divididos; de
hecho, llevaban divididos más de un
siglo; y no sólo por cuestiones de
política económica y social, sino
también por serias diferencias de
actitud hacia la Iglesia y su función
en la sociedad. Como ha destacado
un historiador, en España, la
posición de la gente respecto de la
Iglesia era lo que las situaba en la
izquierda, centro o derecha del
espectro político.

La inmensa mayoría de los españoles
había sido bautizada en la Iglesia
Católica. Muchos se tomaban la
religión en serio y les gustaba ver la
influencia católica en las leyes sobre
el matrimonio y la educación.
Algunos buenos católicos eran
considerados anticlericales por ser
críticos con los defectos del clero y
querer ver a la Iglesia reformada en
diversos aspectos. En algunas
ocasiones Escrivá se definiría a sí



mismo como anticlerical porque no
quería que el clero se mezclara en
asuntos políticos o económicos, sino
que se dedicara a su ministerio.

Sin embargo, en el discurso político
español, el término anticlerical
normalmente se reservaba para los
grupos que querían que la influencia
de la Iglesia en la vida del país
quedara reducida o eliminada del
todo. Ese tipo de anticlericalismo,
muy extendido entonces entre los
políticos liberales burgueses,
socialistas y anarquistas, tiene raíces
profundas en la historia española.
Para nuestro objetivo baste con
examinar sus aspectos más
importantes en el periodo siguiente a
la revolución francesa y las
conquistas napoleónicas.

En 1834 se difundió en Madrid el
falso rumor de que los jesuitas
habían envenenado los suministros
de agua de la capital y provocado



una epidemia de cólera como castigo
a los liberales por su impiedad. En
medio del tumulto que se organizó,
fueron asesinados entre cincuenta y
cien sacerdotes y frailes. El tipo de
propaganda que encendía tales
manifestaciones era similar, en tono
y psicología, al burdo antisemitismo
difundido en diversas partes de
Europa. La pista de esos rumores de
envenenamiento de pozos se puede
encontrar en los propagandistas
anticlericales de clase media,
miembros de logias masónicas y
otras sociedades secretas extendidas
entre los liberales españoles del siglo
XIX. El hecho de que las masas
urbanas creyeran esos rumores y
actuaran en consecuencia también
sugiere que, a principios del siglo
XIX, una buena parte de los
trabajadores ya estaba lo bastante
desligado de la Iglesia como para
aceptar tal tipo de propaganda.



Entre 1830 y 1860 los gobiernos
liberales confiscaron a la Iglesia
grandes extensiones de tierras y
otras propiedades productivas con
las que se mantenían el clero y las
órdenes religiosas. Había una escasa
tradición entre los católicos
españoles de contribuir al
sostenimiento del clero. Así, tras la
confiscación de sus propiedades, la
Iglesia empezó a depender de la
escasa compensación que el Estado
pagó por las propiedades
enajenadas.

Durante el periodo conservador, de
1876 a 1898, la Iglesia recuperó cierta
influencia social, pero no sus
propiedades. Durante este periodo
pareció crecer el fervor y
aumentaron las vocaciones al
sacerdocio y a la vida religiosa. Por
otro lado, también se recrudeció la
oposición a la Iglesia por parte de los
partidos liberales y de la clase
obrera.



Cercano ya el siglo XX, ambos
contendientes se consideraron cada
vez más amenazados y asediados.
Muchos católicos veían la sociedad y
la religión en peligro ante el avance
de una ola secular de
librepensadores y masones,
consideraban el liberalismo como
una herejía y rechazaban la
monarquía constitucional
parlamentaria. Otros aceptaban el
régimen constitucional como un mal
menor, pero anhelaban un estado
confesional que reforzaría la unidad
católica. Para los liberales, el
resurgimiento de la Iglesia
significaba entregar España a los
enemigos de las instituciones
modernas y permitir que las fuerzas
del pasado dirigieran la sociedad.
Entre 1876 y 1898, la Iglesia se fue
identificando cada vez más con el
“stablishment” político y las clases
pudientes. Al mismo tiempo, la
brecha entre la Iglesia y las clases
bajas urbanitas y los campesinos sin



tierras del sur era cada vez mayor.
La educación religiosa de estos
grupos era prácticamente nula, y los
esfuerzos por acercarse a ellos
fueron frecuentemente infructuosos.
Durante la primera década del siglo
XX, españoles de todo credo político
buscaron modos de regenerar el país.
Los conservadores se centraron en la
reforma de las instituciones políticas.
Los liberales y radicales, además de
hablar sobre la necesidad de una
reforma política, querían
transformar la sociedad entera; y
una parte importante de su
programa consistía en reducir o
eliminar el papel de la Iglesia en la
vida española.

Los republicanos de clase media
buscaban un cambio político y
cultural en el que la oposición a la
Iglesia era casi tan importante como
la oposición a la monarquía. Aunque
las diferencias ideológicas de
socialistas y anarquistas eran



grandes, ambos coincidían en su
anticlericalismo. Los socialistas, que
eran marxistas, consideraban que el
cambio económico era primordial.
Aunque concebían a la Iglesia como
un pilar del orden económico
establecido que debía ser arrancado,
juzgaban más importante la
revolución económica que atacar
directamente a la Iglesia. Por su
parte, los anarquistas pretendían
crear una nueva moralidad y una
nueva cultura. La supresión de la
religión era una característica que
definiría el nuevo orden que ellos
esperaban instaurar. Para ellos, la
oposición a la Iglesia, y más en
general a la religión, no sólo era algo
que facilitaría la revolución
económica, sino un componente vital
del nuevo modo de vivir. El
anticlericalismo se hizo
especialmente violento en Barcelona
en julio de 1909. El detonante no
tuvo ninguna relación con la Iglesia.
Tras una derrota en las colonias



españolas del norte de África, el
Ejército movilizó a las unidades de
reserva y pidió tropas a Barcelona.
La decisión provocó manifestaciones
masivas que pronto cobraron un
cariz revolucionario. El Partido
Radical Republicano llevaba años
sembrando Barcelona de consignas
anticlericales, por lo que no es
extraño que la violencia acabara en
la quema de conventos y colegios y
en la profanación de tumbas e
imágenes religiosas. Cuando cesaron
las manifestaciones, habían ardido
veintiuna de las cincuenta y ocho
iglesias de Barcelona, treinta de sus
setenta y cinco conventos y
monasterios, y treinta escuelas y
edificios que se utilizaban para
labores sociales promovidas por la
Iglesia. Aunque en general la
violencia se dirigió contra los bienes
más que contra las personas, dos
sacerdotes fueron asesinados y otro
pereció en un incendio provocado.



Llama la atención que unos motines
provocados por la leva derivaran en
una amplia campaña de violencia
anticlerical. Se han avanzado
diversas explicaciones. La violencia
se habría dirigido contra las
propiedades de la Iglesia porque los
amotinados la veían como aliada de
los ricos y poderosos que aprobaban
la leva, mientras que ellos mismos
escapaban a sus efectos. También se
ha sugerido que se consideraba a la
Iglesia moralmente responsable de
las injusticias de una sociedad que
condenaba a los hijos de los
trabajadores a morir en inútiles
guerras coloniales. Está claro, sin
embargo, que ninguna razón
avanzada hasta la fecha explica por
completo las profanaciones
ocurridas. Sea cual fuere la causa, los
tumultos de Barcelona confirmaron
que un buen número de trabajadores
urbanos no sólo habían crecido al
margen de la Iglesia, sino que se



habían vuelto violentamente hostiles
a ella.

Durante las dos décadas siguientes
no hubo grandes estallidos de
violencia anticlerical, aunque
continuó la propaganda contra la
Iglesia. El apoyo que católicos
eminentes prestaron al régimen de
Primo de Rivera sirvió para
exacerbar el anticlericalismo de
muchos republicanos y otros
liberales, que quedaron más
convencidos que nunca de que la
Iglesia era uno de los principales
obstáculos a sus deseos de instaurar
una nueva sociedad. Durante la
dictadura de Primo de Rivera y el
interludio que la siguió, las fuerzas
anticlericales fueron contenidas por
el gobierno que les impedía actuar
directamente contra la Iglesia.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-
anticlericalismo-espanol/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-anticlericalismo-espanol/
https://opusdei.org/es-es/article/el-anticlericalismo-espanol/
https://opusdei.org/es-es/article/el-anticlericalismo-espanol/

	El anticlericalismo español

