
opusdei.org

Educar en templanza
y sobriedad (II)

"Quien es señor de sí mismo
posee maravillosas
posibilidades para entregarse al
servicio del prójimo y de Dios, y
alcanzar así la máxima
felicidad". Segundo editorial
sobre cómo educar a los
adolescentes en la templanza.

05/04/2011

Contenido relacionado: Educar en
templanza y sobriedad (I) | Artículos
sobre la familia.

https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es-es/archive/familia/
https://opusdei.org/es-es/archive/familia/


La adolescencia ofrece nuevas
posibilidades para educar en la
templanza, pues el joven tiene una
mayor madurez, y esto facilita la
adquisición de virtudes, que
requieren interiorizar hábitos de
comportamiento y motivos. Si bien el
niño puede acostumbrarse a hacer
cosas buenas, sólo cuando llega a una
cierta madurez afectiva e intelectual
puede profundizar en el sentido de
las propias acciones, y valorar sus
consecuencias.

En la adolescencia es importante
explicar el porqué de algunos
comportamientos, percibidos quizá
por el joven como formalismos; o de
algunos límites que conviene poner a
la conducta, y que tal vez vean como
meras prohibiciones. En definitiva,
hemos de aprender a dar razones
válidas por las que merece la pena
ser templados. Por ejemplo, en la



mayoría de los casos, no será
argumento suficiente hablar de la
necesidad de moderarse (sobre todo
en el campo de las diversiones,
contraponiéndolo al estudio) para
lograr un futuro profesional seguro y
brillante; pues, aunque se trate de un
razonamiento legítimo, de suyo hace
hincapié en una realidad lejana y sin
interés para muchos jóvenes.

Es más eficaz mostrar cómo la virtud
es atractiva ya ahora, haciendo
presentes los ideales magnánimos
que llenan sus corazones, los motivos
que les mueven, sus grandes amores:
la generosidad con los necesitados, la
lealtad hacia sus amigos, etc. Nunca
se debería dejar de señalar que la
persona templada y sobria es quien
mejor puede ayudar a los demás.
Quien es señor de sí mismo posee
maravillosas posibilidades para
entregarse al servicio del prójimo y
de Dios, y alcanzar así la máxima



felicidad y paz que se puede lograr
en esta tierra.

Además, la adolescencia presenta
circunstancias nuevas en las que ser
sobrio y templado. La curiosidad
natural de quien progresivamente ha
ido aprendiendo a estrenarse en la
vida y a caminar por el mundo, se
junta con una nueva sensación de
dominio sobre el propio futuro.
Aparece así un afán de probar y
experimentar todo, que fácilmente se
identifica con la libertad. Quieren
sentirse, de algún modo, libres de
coacción, de modo que comentarios o
referencias a horario, orden, estudio,
gastos quizá son percibidos como
“injustas imposiciones”.

Por otra parte, esta visión tan
generalizada en el ambiente actual
está promovida y potenciada, en
muchos casos, por una multitud de
intereses comerciales que tratan de



convertir esos afanes juveniles en un
gran negocio.

Es el momento para que los padres
no se dejen sobreponer por las
circunstancias, piensen en positivo,
busquen soluciones creativas,
razonen junto a los hijos, les
acompañen en la búsqueda de la
verdadera libertad interior, ejerciten
la paciencia, y recen por ellos.

Una clave de felicidad

Buena parte de la publicidad en las
sociedades occidentales se dirige a
los jóvenes, que han aumentado en
los últimos años notablemente su
capacidad adquisitiva. Las distintas
marcas difunden sus modas
proponiendo estilos de vida con los
que algunos se identifican, al tiempo
que otros se diferencian.

La “posesión” de objetos de una
determinada marca sirve, de algún
modo, como englobante social; uno



es aceptado en el grupo, se siente
integrado, aunque no sea tanto por lo
que se es sino por lo que tiene y
representa ante los demás. El
consumo en los adolescentes, con
frecuencia, no está determinado
tanto por el deseo de tener (como en
los niños), como por un modo de
expresar la personalidad o de
manifestar mejor su posición en el
mundo, a través de los amigos.

Junto a estos motivos, la sociedad de
consumo incita a que las personas no
se conformen con lo que tienen, a
que prueben lo último que se les
ofrece. Se diría que están obligadas a
cambiar de ordenador o de
automóvil cada año, a adquirir el
último teléfono móvil –o una
determinada prenda de vestir que
después casi no se usa–, a acumular,
por la mera satisfacción que da
poseer, música, películas, o
programas informáticos del más
diverso tipo. Son personas guiadas



por la emoción que produce
comprar, consumir; han perdido el
dominio sobre sus propias pasiones.

Evidentemente, no toda la culpa es
de la publicidad o del ambiente.
Quizá los educadores no han sido
suficientemente incisivos. Por eso,
conviene que los padres, y en general
quienes de un modo u otro se
dedican a la formación, se pregunten
con frecuencia cómo hacer mejor
esta labor, que es la más importante
de todas, pues de ella depende la
felicidad de las generaciones futuras,
y la justicia y la paz en la sociedad.

Los padres deben ser conscientes de
que el tren de vida y de gastos se
refleja en el clima familiar. Como en
todo, se requiere ejemplaridad, de
forma que los hijos perciban, desde
pequeños, que vivir conforme a la
propia posición social no conlleva
caer en el consumismo o en el
derroche. Por ejemplo, antes en



algunos países se decía que “el pan es
de Dios, y por eso no se tira”. Es un
modo concreto de hacer entender
que hay que comer con el estómago y
no con los ojos, y que se debe
terminar todo lo que se sirve, con
agradecimiento, porque hay muchas
personas que pasan necesidad; e,
implícitamente, que todo lo que
recibimos y poseemos –el pan
nuestro de cada día– es don que
hemos de utilizar y administrar
como tal.

Es comprensible el afán de evitar que
los hijos carezcan de lo que tienen
otros, o de que dispongan de lo que a
nosotros nos faltó cuando éramos
pequeños; pero no es lógico darles
todo. Así se fomentan las
comparaciones, un deseo malo de
emulación, que, si no se modera,
puede degenerar en una mentalidad
materialista.



La sociedad en la que vivimos está
repleta de grados, de categorías y
estadísticas que más o menos
conscientemente nos incitan a
competir. Dios nuestro Señor no hace
comparaciones. Nos dice, hijo, tú
siempre estás conmigo, y todo lo
mío es tuyo [1] ; para Él todos somos
predilectos, igualmente apreciados,
queridos y valorados. Quizá ésta sea
una de las claves de la educación a la
felicidad: darnos cuenta nosotros, y
ayudar a que los hijos comprendan,
que siempre hay lugar para ellos en
la casa del padre, que cada uno es
querido porque sí, que se trata con
el mismo amor, y de modo
desigual, a los hijos desiguales [2] .

Por lo demás, la formación en la
sobriedad no se reduce a pura
negación: hay que enseñarla en
positivo, haciendo entender a los
hijos cómo conservar y usar mejor lo
que se tiene, la ropa, los juguetes.
Darles responsabilidad, de acuerdo



con la edad de cada uno: el orden en
la habitación, el cuidado de los
hermanos más pequeños, los
encargos materiales en la casa
(preparar el desayuno, comprar el
pan, tirar la basura, poner la mesa...).
Hacerles ver, con el ejemplo, que las
eventuales carencias se llevan sin
lamentarse, con alegría; estimulando
su generosidad con los necesitados.

San Josemaría recordaba con gozo
que su padre fue siempre, incluso
después del revés económico sufrido,
muy limosnero. Son aspectos del día
a día que crean una atmósfera
familiar en la que se nota que lo
verdaderamente importante son las
personas.

Poseer el mundo

Tú sé sobrio en todo [3] : la breve
instrucción de San Pablo a Timoteo
vale en todos los tiempos y lugares.
No es un criterio exclusivo para
algunos llamados a una entrega



particular, ni sólo algo que han de
vivir los padres, pero que no se
puede “imponer” a los hijos. Más
bien se trata de que padres y
educadores descubran y apliquen su
significado a cada edad, a cada tipo
de persona, y a cada circunstancia.

Requiere actuar con prudencia –
poniendo los medios habituales de
pensar las cosas, pedir consejo, etc.–,
para saber acertar en las decisiones.
Y si, a pesar de todo, las chicas o los
chicos no comprendieran a la
primera la conveniencia de alguna
medida, y protestaran, después
sabrán apreciarlo y lo agradecerán.
Por eso, es necesario armarse de
paciencia y fortaleza, pues en pocos
terrenos como en éste es preciso ir
contra corriente.

A este respecto, todos hemos de tener
presente que no es criterio válido
para hacer algo el hecho de que esté
muy generalizado: No os amoldéis a



este mundo, sino, por el contrario,
transformaos con una renovación
de la mente, para que podáis
discernir cuál es la voluntad de
Dios, qué es lo bueno, agradable y
perfecto [4] .

En este mismo sentido, conviene
poner medida a lo que se da a los
hijos; pues se aprende a ser sobrio
sabiendo administrar lo que se tiene.
Refiriéndose en concreto al dinero,
San Josemaría advertía a los padres: 
El exceso de cariño hace que los
aburgueséis bastante. Cuando no
es papá, es mamá. Y cuando no, la
abuelita. Y a veces, los tres, cada
uno por su lado, y os guardáis el
secreto. Y el chico, con los tres
secretos, puede perder el alma.
Poneos de acuerdo. No seáis
tacaños con los hijos, pero tened
en cuenta la capacidad de cada
uno, la serenidad de cada uno, la
posibilidad de autogobernarse: y
que no tengan nunca abundancia,



hasta que la ganen ellos [5] . Hay
que enseñar a administrar el dinero,
a comprar bien, a utilizar
instrumentos –como el teléfono–
cuyas facturas se pagan a final de
mes, a reconocer cuándo se está
gastando por el placer de gastar ...

De todas formas, el dinero es sólo un
aspecto de la cuestión. Algo análogo
sucede con el uso del tiempo. Una
medida sobria en los espacios
dedicados al entretenimiento a las
aficiones o al deporte forma parte de
una vida templada. La templanza en
este campo permite liberar el
corazón para dedicarse a cosas que
nos ayudan a salir de nosotros
mismos y nos permiten
enriquecernos cultivando la vida de
familia o las amistades. Por ejemplo,
el estudio o el dedicar tiempo y
dinero a los más necesitados, algo
que conviene fomentar en los chicos
ya desde pequeños.



Templar la curiosidad, fomentar el
pudor

La templanza cría al alma sobria,
modesta, comprensiva; le facilita
un natural recato que es siempre
atractivo, porque se nota en la
conducta el señorío de la
inteligencia [6] . Con estas palabras,
San Josemaría sintetiza los frutos de
la templanza y los asocia a una
virtud muy particular: el recato, que
podríamos entender como una
modalidad del pudor y de la
modestia.

“Modestia” y “pudor” son partes
integrantes de la virtud de la
templanza [7] , pues otro de los
campos de esta virtud es,
precisamente, la moderación del
impulso sexual. «El pudor protege el
misterio de las personas y de su
amor. Invita a la paciencia y a la
moderación en la relación amorosa;
exige que se cumplan las condiciones



del don y del compromiso definitivo
del hombre y de la mujer entre sí. El
pudor es modestia, inspira la
elección del vestido. Mantiene el
silencio o la reserva donde se adivina
el riesgo de una curiosidad malsana;
se convierte en discreción» [8] .

Sin duda, si el adolescente ha ido
formando su voluntad durante la
infancia, cuando llega el momento,
posee ese natural recato que facilita
encuadrar la sexualidad de un modo
verdaderamente humano. Pero
resulta importante que el padre –con
los hijos– y la madre –con las hijas–
hayan sabido ganarse su confianza,
para explicarles la belleza del amor
humano cuando puedan
comprenderlo.

Como aconsejaba San Josemaría, el 
papá tiene que hacerse amigo de
los hijos. No tiene más remedio
que esforzarse en esto, porque
llega un momento en que los niños,



si papá no les ha hablado, van con
curiosidad –de una parte
razonable y de otra malsana– a
preguntar cuáles son los orígenes
de la vida. Se lo preguntan a un
amigote sinvergüenza, y entonces
miran con asco a sus padres.

En cambio, si tú –porque lo has
seguido desde niño y ves que es el
momento– le dices noblemente,
después de invocar al Señor, cuál es
el origen de la vida, el niño irá a
abrazar a mamá porque ha sido tan
buena, y a ti te dará unos besos con
toda su alma y dirá: ¡qué bueno es
Dios!, que se ha servido de mis
padres, dejándoles una participación
en su poder creador. No lo dirá así la
criatura, porque no sabe; pero lo
sentirá. Y pensará que vuestro amor
no es una cosa torpe, sino una cosa
santa [9]. Esto resultará más fácil si
no eludimos las preguntas que con
naturalidad van planteando los



niños, y las respondemos conforme a
su capacidad.

También, como sucedía cuando nos
referíamos a educar la templanza en
las comidas, el ejemplo resulta
fundamental. No basta explicar; hay
que mostrar con obras que «no
conviene mirar lo que no es lícito
desear» [10] , velando por que todo
en el hogar posea el tono que se
respiraba en la casa de Nazaret.

En este sentido, la trivialización que
en muchas sociedades actuales se
hace de la sexualidad, requiere
prestar atención a medios como la
televisión, internet, los libros o
videojuegos. No se trata de fomentar
una especie de “temor reverencial”
hacia esas realidades, sino de
aprovecharlas como oportunidades
educativas, enseñando a usarlas con
sentido positivo y crítico, sin miedo a
desechar lo que hace daño al alma, o
transmite una visión deformada de



la persona. Se debe tomar nota de lo
evidente: Desde el primer
momento, los hijos son testigos
inexorables de la vida de sus
padres. No os dais cuenta, pero lo
juzgan todo, y a veces os juzgan
mal. De manera que las cosas que
suceden en el hogar influyen para
bien o para mal en vuestras
criaturas [11] .

Si los hijos ven a sus padres cambiar
de canal de televisión cuando
aparece una noticia escabrosa, un
anuncio de bajo tono o una escena
inconveniente en una película. Si
aprecian que se informan sobre los
contenidos morales de un
espectáculo o un libro antes de verlo
o leerlo, se les está transmitiendo el
valor de la pureza. Si se dan cuenta,
cuando van por la calle, que sus
padres –o educadores– no prestan
atención a determinadas
publicidades –o incluso les enseñan a
no curiosear y a desagraviar–, los



hijos asimilan que la pureza del
corazón es algo que vale la pena, que
merece ser protegido, y que de algún
modo forma parte del ambiente
familiar en el que viven. «Educar en
el pudor a niños y adolescentes es
despertar en ellos el respeto de la
persona humana» [12] .

Sin embargo, velar por el ambiente
no es –propiamente– educar en la
templanza. Es una condición
indispensable para la vida cristiana,
pero la virtud no se educa sólo
“evitando el mal” –aspecto
inseparable de la vida de la gracia en
general–, sino moderando los
placeres, que en principio son en sí
mismos buenos. Por eso, aún más
importante es enseñar a usar las
cosas y los instrumentos que se
tienen a disposición, por muy buenos
que sean sus contenidos.

Es evidente que ver
indiscriminadamente la televisión,



aunque sea en familia, acaba por
disolver el ambiente del hogar. Peor
aún cuando cada habitación tiene su
propio aparato, y cada uno “se
encierra” para ver sus programas
favoritos. Algo análogo podría
decirse del uso indiscriminado (a
veces, compulsivo) de teléfonos
celulares u ordenadores.

Como en todo, un empleo sobrio de
estos instrumentos por parte de
padres y educadores enseña a los
chicos a hacer lo mismo. Con el
agravante de que, en el caso de los
padres, pasar horas ante el televisor
“para ver qué hay”, no sólo acaba
siendo un mal ejemplo, sino que
redunda en una falta de atención a
los hijos, que ven a sus padres más
atentos –al menos, eso les parece– a
unas personas extrañas que a ellos
mismos.

Si la templanza es señorío, conviene
recordar que ¡no hay mejor señorío



que saberse en servicio: en
servicio voluntario a todas las
almas! –Así es como se ganan los
grandes honores: los de la tierra y
los del Cielo [13] .

La templanza permite emplear el
corazón y las capacidades de la
persona en servir al prójimo, en
amar, clave única de la verdadera
felicidad. San Agustín, que tuvo
mucho que luchar contra los
reclamos de la destemplanza, lo
explicaba así: «Pongamos nuestra
atención en la templanza, cuyas
promesas son la pureza e
incorruptibilidad del amor, que nos
une a Dios. Su función es reprimir y
pacificar las pasiones que ansían lo
que nos desvía de las leyes de Dios y
de su bondad, o lo que es lo mismo,
de la bienaventuranza. Aquí, en
efecto, tiene su asiento la Verdad,
cuya contemplación, goce e íntima
unión nos hace dichosos; por el
contrario, los que de ella se apartan



se ven atrapados en las redes de los
mayores errores y aflicciones» [14] .

J. De la Vega, J.M. Martín

[1] Lc , 15, 31.

[2] San Josemaría, Surco , n. 601.

[3] 2 Tm 4, 4.

[4] Rm 12, 2.

[5] San Josemaría, Tertulia en el IESE
(Barcelona), 27-XI-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios , n.
84.

[7] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica , n. 2521.



[8] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 2522.

[9] San Josemaría, Tertulia en el
Colegio Enxomil (Oporto), 31-X-1972.

[10] San Gregorio Magno, Moralia ,
21.

[11] San Josemaría, Tertulia en
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12-
XI-1972.

[12] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 2524.

[13] San Josemaría, Forja , n. 1045.

[14] San Agustín, Las costumbres de
la Iglesia Católica , cap. 19.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/educar-en-
templanza-y-sobriedad-y-ii/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-y-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-y-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-y-ii/

	Educar en templanza y sobriedad (II)

