opusdei.org

Ecumenismo
espiritual

Conferencia pronunciada por el
Cardenal Kasper (19 de febrero
de 2007)

18/03/2016

L.

Han transcurrido mas de cuarenta
anos desde la clausura, el 8 de
diciembre del 1965, del Concilio
Vaticano II, que marco un giro
decisivo al compromiso ecuménico,
al definir el Decreto sobre el
ecumenismo Unitatis redintegratio



como uno de sus propositos
principales el restablecimiento de la
unidad de todos los cristianos. El
documento empieza con estas
palabras: “Promover el
restablecimiento de la unidad entre
todos los cristianos es uno de los
propdasitos principales del sagrado
Concilio ecumeénico Vaticano II.” (UR
1). Esta opcion del Concilio Vaticano
IT tiene su fundamento en el
mandato de nuestro Sefior, que el
anochecer de su muerte rogo: “que
todos sean uno”. El Decreto aclara
que no se trata de un ecumenismo
cualquiera, sino de un ecumenismo
de la verdad y del amor, dirigido a
recomponer la unidad visible de la
Iglesia (cfr. UR 2 s.).

Desde entonces, la opcion ecuménica
del Concilio ha sido declarada
irreversible por el Papa Juan Pablo II
en la Enciclica Ut unum sint (1995)
(UUS 3), donde agrega que no se trata
de un mero “apéndice” de la



actividad tradicional de la Iglesia (UR
20), sino de “una de las prioridades
pastorales” de su pontificado (UR 99).
El Papa Benedicto XVI, el mismo dia
siguiente a su eleccion como sumo
pontifice, en un discurso
programatico pronunciado ante los
cardenales reunidos en el cénclave,
se declaro dispuesto a hacer todo lo
que esté a su alcance para promover
la causa fundamental del
ecumenismo; y reforzo estas
palabras durante la ceremonia de
inauguracion de su ministerio, el 24
de abril del 2005, en la Plaza San
Pedro. Desde entonces, el Papa
Benedicto ha repetido esta
afirmaciéon en numerosas ocasiones.

Desde que la Iglesia catdlica, con el
Concilio Vaticano II, se ha abierto
oficialmente al movimiento
ecumenico, el didlogo ecuménico ha
dado grandes pasos adelante. Esto ha
ocurrido tanto a nivel de cada una de
las iglesias locales como a nivel de la



Iglesia universal. El Pontificio
Consejo para la Promocion de la
Unidad de los Cristianos (PCPUC) ha
establecido diadlogos oficiales o
conversaciones y encuentros con casi
todas las Iglesias y Comunidades
eclesiales, con las Federaciones o
Alianzas confesionales mundiales y
con el Consejo Ecuménico de las
Iglesias. Han surgido un gran
numero de documentos. Gracias a
estos dialogos ha sido posible llegar a
acercamientos substanciales en
varias materias y, en algun caso,
llegar a un consenso. Un hito muy
importante de este proceso ha sido la
firma de la “Declaracién Conjunta
sobre la Doctrina de la Justificacion”
con la Federacion Luterana Mundial
(1999), y la adhesion a esta
Declaracion por parte del Consejo
Metodista Mundial el pasado julio.

Junto a estos dialogos, es importante
recordar las visitas del Papa Juan
Pablo II a casi todos los Patriarcas



orientales y sobre todo la reciente
visita del Papa Benedicto XVI al
Patriarca ecuménico y la visita a
Roma del Arzobispo de Atenas y de
toda Grecia. Las dos visitas a las que
acabo de aludir pueden ser
consideradas historicas. Ademas de
éstas, la reanudacion del trabajo de
la Comision teoldgica internacional
para el didlogo con las Iglesias
ortodoxas en su conjunto también ha
significado una fase nueva en las
relaciones con las Iglesias ortodoxas.
Aun asi, esto no quiere decir que
hayamos olvidado los contactos con
las comunidades nacidas con la
Reforma del siglo XVI. Nos
podriamos referir a muchos
encuentros alentadores de alto nivel
con estas Comunidades durante el
ultimo afio, la ultima de las cuales ha
sido la visita de una delegacion
finlandesa a comienzos de la reciente
Semana de Oracion para la unidad de
los cristianos.



Aun mas importante que los
resultados concretos de los didlogos y
de los encuentros oficiales en el
vértice de las iglesias es todo aquello
a lo que el Papa Juan Pablo II se
refiere en su Enciclica sobre el
ecumenismo Ut unum sint (1995) o,
en otras palabras, el
redescubrimiento de la fraternidad
entre los cristianos. Hoy ya no
hablamos tanto —como el Santo Padre
hace notar- de “cristianos separados”
0 de “hermanos y hermanas
separados”, sino de “otros cristianos”
y de “otros bautizados”. Este cambio
del vocabulario es bastante
representativo. Los cristianos de las
diversas Iglesias y Comunidades
eclesiales ya no se ven hoy en dia
como adversarios; ya no se ponen los
unos enfrente de los otros con
actitudes de antagonismo, de
competencia o de indiferencia, sino
que se consideran mutuamente como
hermanos y hermanas que han



emprendido juntos el camino hacia
la unidad plena.

En nuestros dias, trabajan unidos a
favor de la paz y de la justicia en el
mundo. Desde el inicio del
movimiento ecuménico moderno, la
promocion de la unidad y la mision
en el mundo han caminado al mismo
paso. Porque en la promocion de la
unidad y en la mision en el mundo
actua la auto-trascendencia de la
Iglesia y empieza la reunion
escatologica de todos los pueblos que
los profetas ya anunciaron.

En el fundamento de este desarrollo
tan positivo y alentador cuando el
movimiento ecumeénico es entendido
en la manera justa, no hay ni un
filantropismo liberal, ni un
relativismo o un pluralismo post-
moderno que no tiene en cuenta las
diferencias confesionales o
abandona la identidad catdlica; sino
que mas bien en la base de los



dialogos hay la comun confesion de
la fe en la Santisima Trinidad y en
Jesucristo, unico y universal salvador
y redentor, y el reconocimiento
mutuo del unico bautismo, a través
del cual todos los bautizados entran a
formar parte del unico Cuerpo de
Cristo y se encuentran, por lo tanto,
desde ahora, en una comunion real y
profunda, aunque no completa. La
nueva fraternidad ecuménica no
significa, por lo tanto, una realidad
sentimental o una sensacion familiar
de cordialidad, sino que
contemplamos una realidad
espiritual fundamentada
ontolégicamente.

Pese a estos progresos tan
alentadores, no se puede negar que,
mas alla de las dificultades
singulares, normales y que forman
parte de la vida, el didlogo de alguna
manera se haya encallado, aunque
no se hayan parado los coloquios y
los encuentros, las visitas y la



correspondencia. La situacion ha
cambiado, la atmosfera ya no es la
misma, aparecen en el horizonte
nuevos retos, como por ejemplo el
crecimiento enorme de los
movimientos evangélicos,
pentecostales y carismaticos, que se
han desarrollado sobre todo en el
hemisferio sur. Por otro lado, en
algunas comunidades protestantes se
muestran tendencias liberales, sobre
todo en cuestiones de ética, que
crean nuevas diferenciasy
dificultades. Mientras que en los
momentos inmediatamente
posteriores al Concilio se constataba
quizas una atmosfera optimista e
incluso utopica, hoy se puede prever
que el camino ecuménico, al menos
segun las medidas de los hombres,
sera todavia largo. Como fruto de
esta reflexion, el tema de la dltima
Sesion plenaria del PCPUC, en
noviembre del 2006, tuvo como titulo
“El ecumenismo en via de
transformacion”.



Como siempre, hay varios motivos
para el cambio de una situacion. Uno
de los motivos ha sido el hecho de
que, tras haber superado muchos
malentendidos y haber conseguido
un consenso fundamental sobre el
fulcro de nuestra fe, ahora hemos
llegado al nucleo duro de nuestras
diferencias eclesiologicas o, mejor, de
nuestras diferencias institucionales y
eclesiologicas. En el dialogo con las
Antiguas Iglesias Orientales y con las
Iglesias ortodoxas, esta divergencia
afecta la cuestion del ministerio
petrino; mientras que, en las
relaciones con las Iglesias
reformadas, concierne la cuestiéon de
la sucesion apostolica del ministerio
episcopal. Este ultimo punto es tan
solo la punta del iceberg de una
diferencia muy profunda en la
manera de entender la eclesiologia.
Para poder resolver estos puntos, la
Iglesia catdlica sostiene que es
imprescindible afrontar dos
cuestiones fundamentales.



Primero: nos hace falta un
ecumenismo fundamental; es decir,
debemos reforzar los fundamentos
de nuestro compromiso ecumeénico,
la fe en Dios y en Jesucristo. No
solamente en las otras Iglesias, sino
también a menudo entre nosotros
estas verdades fundamentales y
centrales estan desapareciendo de
muchos fieles. Pero ¢ Como se puede
hablar de la justificacion de los
pecadores por parte de Dios, si ya no
hay una viva relacion con Dios y si ya
no existe la conciencia de ser
pecador y de tener necesidad de la
redencion?

Segundo: la cuestion de las Iglesias,
entendidas como Comunion.
Entretanto, hemos de estar
agradecidos que la Comision Fe 'y
Constitucion del Consejo mundial de
las Iglesias haya publicado un
documento todavia provisional sobre
“La naturaleza y la mision de la
Iglesia”, en cuya elaboracion ha



colaborado nuestro Consejo y a la
redaccion final del cual queremos
continuar cooperando muy
activamente. Esperamos que esto
pueda ser un paso y una
contribucion importante para lograr
la plena comunion, es decir, la
comunion eucaristica con nuestros
hermanos y hermanas, que es el
objetivo del compromiso ecuménico.

II.

Tras haber afirmado todo esto y
tomando en consideracion también
los diversos pasos de aproximacion,
permanece aun asi un cierto
sentimiento de desilusion y de
frustracion. Para poner en
movimiento la situacion actual, es
necesario un impulso mas fuerte y
vigoroso que aquel que, por su
naturaleza, los didlogos académicos
puedan dar. En este momento critico,
hemos de acudir a la fuerza motriz
originaria del movimiento



ecuménico y a la dimension
pneumatologica de la existencia
cristiana y de la Iglesia. Por esto,
junto a los fundamentos teoldgicos y
eclesioldgicos antes mencionados, es
necesario reflexionar sobre las bases
pneumatologicas y espirituales.
Porque la unidad de los discipulos de
Cristo no se puede “hacer” mediante
dialogos teoldgicos, aunque son muy
importantes e irrenunciables, ni
mediante una cierta denominada
diplomacia eclesiastica o mediante
acciones pragmaticas, aunque tengan
su utilidad. En ultima instancia, la
unidad de la Iglesia es, si bien visible,
una realidad pneumatolégica y por
lo tanto un don del Espiritu de Dios.
Segun el apdstol Pablo hay una
diversidad de carismas dentro la
Iglesia, pero uno solo es el Espiritu (1
Cor 12,4), que es como el alma de la
Iglesia. Es significativo que las
palabras de Jesus “que todos sean
una sola cosa” no son un mandato,
sino una plegaria; y el ecumenismo



en ultimo término no es otra cosa
que unirse a esta plegaria de nuestro
Sefior y hacerla nuestra.

Estas no son para mi reflexiones
puramente abstractas, sino
pensamientos que vienen de mi
experiencia personal, madurada a lo
largo de muchos afios, dia tras dia.
En este periodo de tiempo he
participado en muchos didlogos y en
muchos encuentros ecumenicos. Y
siempre era lo mismo. Si estos
didlogos quedaban solo a nivel
académico, resultaban quizas
interesantes, pero no traian fruto
alguno. A menudo, si no habia
oracion y una atmosfera espiritual,
se podian olvidar. Mientras que, si
habia un clima de oracion, los
corazones se abrian, era posible
superar malentendidos y prejuicios,
promover la comprension también
sobre las diferencias, encontrar
convergencias y tal vez consensos y



sobre todo acrecentaba el amor
mutuo y el empuje para continuar.

Esta experiencia personal concuerda
con la experiencia historica de la
Iglesia. Las divisiones en el seno de la
cristiandad no son debidas
primariamente a disputas a nivel de
discusiones o a controversias sobre
formulas doctrinales divergentes,
sino a una experiencia de vida que
ha llevado a un alejamiento
reciproco. Algunas formas de vida de
fe cristiana han resultado extrafas
las unas a las otras, hasta no poderse
entender. Asi, las divisiones del
pasado son el resultado —como el
Concilio ha dicho- de un
enfriamiento del amor. Problemas
que como tales eran solucionables se
han convertido en obstaculos
insalvables; de las diferencias, de por
si legitimas, han salido controversias,
que se han exagerado y absolutizado.
Al final se han alejado y ya no se
comprenden. Y esto ha conducido a



fracturas inevitables. Varias
condiciones y circunstancias
culturales, sociales y politicas han
desarrollado un papel importante en
todo esto. Con esto no queremos
olvidar que se ha tratado también de
una busqueda de la verdad y de
diferencias de fe. Volveremos
enseguida sobre este importante
aspecto. La busqueda de la verdad,
sin embargo, ha estado siempre
inscrita en la experiencia concreta y
atada a ésta de manera inseparable.

Por otro lado, ya desde los inicios, el
movimiento ecumeénico se ha nutrido
en gran parte por un movimiento
espiritual, que ha encontrado su
expresion sobre todo en la Semana de
Oracion por la Unidad de los
Cristianos, puesta en marcha el afio
1933 por el Abbé Paul Couturier, y
que para nosotros es siempre el
centro ecumeénico del afio liturgico.



El Concilio Vaticano II, en su Decreto
sobre el Ecumenismo Unitatis
Redintegratio, contempla el
movimiento ecumeénico como
impulso y obra del Espiritu Santo (UR
1; 4). Y no por casualidad el Concilio
y el Papa de entonces describieron el
ecumenismo espiritual como el
corazon del movimiento ecumeénico
(UR 8). El ecumenismo espiritual
segun el Concilio significa: oracion,
sobre todo oracion ecuménica
comun, conversion personal y
reforma institucional, penitencia y
esfuerzo por la santificacion
personal (UR 5-8). El Papa Juan Pablo
IT en su Enciclica Ut unum sint y en
otros muchos documentos ha
repetido y subrayado muchas veces
esta idea y el Papa Benedicto XVI
continya en la misma estela.

Recientemente el PCPUC ha
publicado un pequefio libro sobre el
ecumenismo espiritual, que se basa
en muchas experiencias concretas.



La publicacion habia sido
recomendada por la Plenaria del
2003. Un primer proyecto habia sido
presentado y discutido en la
Conferencia internacional tenida en
Rocca di Papa en noviembre del 2004
con ocasion de la celebracion del 40
aniversario del Decreto sobre el
ecumenismo Unitatis redintegratio
del Concilio Vaticano II. Desde
entonces hemos recibido muchas
sugerencias de organismos
ecuménicos internacionales y
locales. Asi, el libro es el resultado de
muchas experiencias personales
mias y de otros muchos en varias
situaciones y partes del mundo. La
intencion de la publicacion es
aportar sugerencias concretas y
practicas a todos aquellos que —como
se suele decir estan en la base, es
decir en las didcesis, en las
parroquias y en las diversas
comunidades- se esfuerzan en el
trabajo ecumeénico.



El acento particular puesto en el
ecumenismo espiritual es importante
también a la luz de la situacion
espiritual actual que, por una parte,
esta marcada por el relativismo y por
el esteticismo post-modernos y, por
otra, presenta un deseo nostalgico de
esperanza espiritual, a menudo vago
e impreciso. Es evidente un
descontento que brota del vacio
dejado por una civilizacion técnica,
funcional y economicista. Se percibe
también el descontento con una
Iglesia prevalentemente
institucional, que no da el suficiente
alimento espiritual, que no satisface
los deseos mas profundos del
corazon. Este es uno de los motivos
por los cuales tantos fieles dejan la
Iglesia y se integran en comunidades
carismaticas y pentecostales o se
entregan a practicas esotéricas. Esta
situacion nos obliga a aclarar desde
el principio el concepto de
espiritualidad.



I1I.

Actualmente, la palabra
“espiritualidad” se utiliza demasiado
y tiene muchos significados. Nos
interesa ahora, primeramente,
aclarar un poco este término y su
significado. Y después podremos dar
sugerencias concretas.

Espiritualidad es un “préstamo”
1éxico que proviene del catolicismo
francés. Traducido literalmente
significa “piedad”. No obstante, con
esto no se cubre toda la gama de
significados de este concepto. E1
Dictionary of Christian Spirituality
describe la espiritualidad como aquel
comportamiento, aquella fe y aquel
conjunto de practicas que conforman
la vida de los hombres, ayudandolos
a lograr realidades que van mas alla
de la percepcion de los sentidos. Para
mejorar esta descripcion, podemos
decir que espiritualidad es un estilo
de vida guiado por el espiritu. El



Léxico ecuménico, por lo tanto, dice:
“La espiritualidad consiste en el
desarrollo de la existencia cristiana
bajo la guia del Espiritu Santo”.

Esta claro, pues, que el concepto de
espiritualidad tiene dos
componentes: una dimension que
proviene “de arriba” y que no esta
influenciada por el hombre porque
es obra del Espiritu de Dios, y una
dimension “de abajo”, que incluye la
condicion humana y la situacion
contingente en que se encuentra
cada existencia cristiana y dentro de
la que ella intenta forjarse y
definirse espiritualmente. La
espiritualidad vive, pues, la tension
entre el unico Espiritu Santo, que
obra en todas partes y en todo, y la
variedad de las realidades y de las
formas de vida humanas, culturales y
sociales. Y es por lo tanto en esta
tension entre unicidad y pluralidad
donde reside fundamentalmente el
significado de la espiritualidad.



Esta tension comporta a la
espiritualidad el peligro de una
fractura o de la preponderancia de
uno de los elementos. Como
expresiones culturales y terrenales
de la fe encarnada, las
espiritualidades traen en ellas
mismas el riesgo del sincretismo,
cuando la fe cristiana se mezcla con
elementos religiosos y culturales no
adecuados, que falsean la fe misma.
Las diversas espiritualidades pueden
también unirse a finalidades y
cuestiones politicas, confiriendo a la
fe cristiana no solo un tono nacional,
sino incluso una impronta ideoldgica
pseudo-espiritual o nacional-
chovinista. En algunas formas de
fundamentalismo religioso este
peligro es extremadamente evidente.
Junto a éstas, existen otras formas de
espiritualidad, de la denominada
espiritualidad ecuménica, que son
solo emotivas o sentimentales y
pueden ser descritas como



banalizaciones burguesas de la fe
cristiana.

Toda espiritualidad, pues, debe
preguntarse por qué espiritu se deja
guiar, por el Espiritu Santo o por el
espiritu del mundo o del tiempo. La
espiritualidad implica un
discernimiento de los espiritus. La
espiritualidad no esta exonerada de
la busqueda de la verdad. Por esto,
no se puede sustraer comodamente a
la teologia apelando a la
espiritualidad. La espiritualidad, por
permanecer sana, tiene necesidad de
una reflexion teoldgica.

IV.

Los grandes maestros de la vida
espiritual nos han dejado un rico
tesoro de experiencias para el
discernimiento de los espiritus. Las
mas conocidas son las reglas para el
discernimiento de los espiritus del
libro de los ejercicios espirituales de
Ignacio de Loyola. Vale la pena



releerlo atentamente, desde el punto
de vista ecuménico; es posible, en
este sentido, sacar un gran provecho
de él. Sin embargo, yo prefiero coger
aqui otro camino e interrogarme, en
tres puntos, sobre cudl es la
naturaleza y la obra del Espiritu a
nivel ya biblico, ya sistematico, para
llegar a una espiritualidad
ecumeénica objetiva en base a una
teologia reflexionada a partir del
Espiritu Santo.

1. El significado fundamental en
hebreo y en griego de

“espiritu” (ruah, pnéuma) es viento,
respiracion, soplo y —porque la
respiracion es signo de la vida- vida,
alma y, en fin, en una translacion de
sentido, el espiritu como principio
vital del hombre, como sede de las
sensaciones espirituales y de su
voluntad. No se trata, con todo, de un
principio inmanente al hombre; se
refiere mas bien a la vida dada y
hecha posible por Dios. Dios da el



espiritu y puede también volverlo a
tomar. El espiritu de Dios tiene, pues,
la fuerza vital creadora de todas las
cosas. Fl da al hombre sensibilidad
artistica y perspicacia,
discernimiento y sabiduria.

Es el Spiritus creator, que obra en
toda la realidad de la creacion. “El
espiritu del Sefior llena el universo,
abarcando cada cosa, conoce cada
voz” (Sab 1,7; cfr. 7,22-8,1). Segun el
apostol Pablo en la Carta a los
Romanos, el Espiritu viene en ayuda
de nuestra debilidad, da respuesta a
las esperanzas y sufrimientos del
mundo, intercede con insistencia por
nosotros, con gemidos inefables
(Rom 8,26 s). Segun Agustin, el
Espiritu es “la fuerza de gravedad de
la caridad, el empuje hacia arriba,
aquello que se opone a la fuerza de la
gravedad hacia abajo y conduce todo
a la realizacion en Dios” (Conf. XIII,
7,8). Toda verdad —como enseifia
Tomas de Aquino- de donde sea que



se derive, proviene del Espiritu Santo
(cfr. S. Th E 11/109,1).

Una doctrina sobre el Espiritu Santo,
por lo tanto, no debe recluirse dentro
los muros de una iglesia o replegarse
sobre ella misma. Se debe situar en el
interior de una prospectiva
universal. La pneumatologia es
posible tan solo en la escucha, en la
atencion puesta en las huellas, en las
esperanzas, en los gozos y en las
vanidades de la vida, en la
observacion de los signos de los
tiempos que se encuentran por todas
partes, alli donde la vida nace, esta
en fermento, se expande, pero
también donde las esperanzas de
vida son malogradas, estranguladas,
amordazadas y suprimidas. En
cualquier lugar donde sea mostrada
la vida verdadera y nueva, alli obra
el Espiritu de Dios.

El Concilio Vaticano II vio este obrar
universal del Espiritu no solamente



en las religiones de la humanidad,
sino también en la cultura y en el
progreso de los hombres (cfr.
Gaudium et spes, 26; 28; 38; 41; 44). E1
Papa Juan Pablo II ha desarrollado
posteriormente este pensamiento en
su Enciclica sobre la mision
Redemptoris missio, donde leemos:
“El Esplritu, pues, estd en el origen
mismo de la demanda existencial y
religiosa del hombre, la cual nace no
solo de situaciones contingentes, sino
de la estructura misma de su ser”.
Mas adelante el Santo Padre
continua: “La presencia y la actividad
del Espiritu no afecta solo a los
individuos, sino a la sociedad y a la
historia, a los pueblos, las culturas,
las religiones. El Espiritu, en suma,
estd en el origen de los nobles ideales
y de las iniciativas de bien de la
humanidad que camina” (n.28).

Por lo tanto, una espiritualidad
ecumeénica inspirada en la Biblia no
puede replegarse en ella misma o ser



exclusivamente eclesiocéntrica. Debe
estar atenta a la vida y servir a la
vida. Debe ocuparse de los asuntos
cotidianos, de las pequenias
experiencias de cada dia, asi como de
las grandes cuestiones de la vida y
supervivencia del hombre moderno,
y también de las religiones y de las
obras de la cultura humana. Segun
un principio de la mistica tardo-
medieval y de Ignacio de Loyola, es
posible encontrar a Dios en todas las
cosas.

Espiritualidad ecuménica significa
cooperacion en favor de la vida, de la
justicia, de los derechos del hombre y
de la paz. En este contexto no estoy
pensando en primer lugar en
acciones espectaculares, sino en
cooperar en las obras de caridad de
cada dia, para los nifios, los jovenes,
los enfermos, los discapacitados y la
gente mayor. Estoy pensando
también en la cooperacion con la
pastoral para los turistas, en los



medios de comunicacion, etc.
Debemos superar en todos estos
ambitos el espiritu de
competitividad, porque es necesario
que impere la solidaridad. Podemos
hacer tantas cosas juntos, y mediante
esta cooperacion nos conocemos
mejor y crecemos juntos.

2. En la Biblia, el espiritu no es solo
fuerza creadora de Dios: es también
la fuerza divina que se explicita en la
historia. El Espiritu habla a través de
los profetas y es prometido como el
espiritu mesianico (Is 11,2; 42,1). Es
la fuerza de la nueva creacion, que
transforma el desierto en paraiso y lo
convierte en lugar de ley y justicia (Is
42,15 ss). “No con el poder, no con la
fuerza, sino con mi espiritu” (Zac 4,6).
El espiritu acerca la criatura que
gime y sufre al Reino de la libertad
de los hijos de Dios (cfr. Rom 8,19 ss).

El Nuevo Testamento anuncia la
venida del Reino de la libertad de



Jesucristo. Un reino que nace del
Espiritu (Lc 1,35; Mt 1,18.20); en el
momento del bautismo, el Espiritu
desciende sobre él (Mc 1,9-11); toda
su obra sobre la tierra tiene el sello
del Espiritu (Lc 4,14.18; 10,21; 11,20).
El Espiritu descansa en él; asi él
puede anunciar el mensaje de jubilo
a los pobres, la libertad a los
prisioneros, la vista a los ciegos y la
justicia a los afligidos (Lc 4,18). Su
resurreccion acontece en la fuerza
del Espiritu (Rom 1,3) y en la fuerza
del Espiritu él continua estando
presente en la Iglesia y en el mundo.
“El Sefior es espiritu” (2 Cor 3, 17).

Puesto que en Jesucristo, en su vida
sobre la tierra y en su obra como
Redentor, la accion del Espiritu
inscrita en la historia de la salvacion
llega a su plenitud escatologica, el
Espiritu es para Pablo el Espiritu del
Cristo (Rom 8,9; Fil 1,19), el Espiritu
del Sefior (2 Cor 3,17) y el Espiritu del
Hijo (Gal 4,6). La confesion de



Jesucristo es por lo tanto el criterio
fundamental para el discernimiento
de los espiritus: “...nadie que hable
bajo la accion del Espiritu de Dios
dice: “Jesus es anatema”; y nadie
puede decir: “Jestis es Sefior”, si no es
bajo la accion del Espiritu Santo” (1
Cor 12,3).

Con esto queda bien afianzado el
criterio cristologico, que es el
decisivo en una espiritualidad
ecumeénica. Este criterio quiere
luchar contra el peligro de un
relativismo y de un sincretismo
espiritual, que amenaza las
experiencias espirituales de las
diversas religiones, confundiéndolas
entre ellas y selecciondndolas de
manera ecléctica. La espiritualidad
ecumeénica preserva la unicidad y la
universalidad del significado
salvifico de Jesucristo. Ella es
también contraria a la tentacion
sofiadora y exaltada de eliminar la
intermediacion cristolégica y acceder



directamente a Dios. Y recuerda:
“Dios, nadie lo ha visto nunca; el Hijo
unigeénito que esta en el seno del
Padre es quien lo ha revelado” (Jn
1,18).

Una espiritualidad ecuménica
legitima sera por lo tanto en primer
lugar una espiritualidad biblica y
recibira un influjo en la lectura
comun de las escrituras y en el
estudio comun de la Biblia. Se
impregnara de la Lectio divina, tan
recomendada por el Concilio (DV 25),
es decir, la lectura de la Biblia ligada
a la oracion que se convierte en un
coloquio entre Dios y el hombre.
Reflexionara continuamente sobre
las narraciones biblicas de la venida
de Jesus, sobre su mensaje de
libertad, sobre su obra liberadora y
salvifica, sobre su servicio a los otros,
sobre su kenosi hasta la muerte,
sobre su entera persona y sobre su
obra entera, haciendo de esto el
criterio fundante. Ella se empapara



del seguimiento de Jesusy
continuara buscando el rostro del
Cristo, como ha mencionado de
manera pragmatica Juan Pablo II en
su Carta Apostolica Novo millenio
ineunte de 2001. Tal espiritualidad se
revela en aquello que Pablo define
como los frutos del Espiritu: caridad,
g0z0, paz, paciencia, benignidad,
bondad, fidelidad, dulzura,
templanza (Gal 5, 22).

Espiritualidad cristocéntrica significa
espiritualidad de la escucha de la
palabra y significa también
espiritualidad sacramental. Cristo
esta presente en la palabra y en los
sacramentos; el Concilio renovo la
imagen de la mesa de la palabra y del
cuerpo del Cristo (DV 21).
Ecuménicamente tenemos en comun
sobre todo el Bautismo, mediante el
cual somos miembros del unico
cuerpo de Cristo y estamos ya ahora
en una comunion profunda si bien
todavia no plena. Por lo tanto, las



celebraciones de conmemoraciones
del Bautismo comun son centrales
para una espiritualidad ecumeénica.
Se puede pensar en la fiesta del
Bautismo de Cristo o en ceremonias
del periodo de Cuaresma. No
obstante, no es posible una plena
participacion comun en la eucaristia.
Conozco bien los problemas
pastorales que pueden surgir de ello.
Durante los ultimos afios, se ha
desarrollado la costumbre de que
aquellos que no pueden participar
plenamente y no pueden comulgar
piden la bendicion del sacerdote; con
lo cual no se sienten excluidos y
participan tanto como es posible.

La espiritualidad cristolégica valora
también los testigos de Cristo.
Tenemos en comun muchos santos
de los primeros siglos y tenemos
muchisimos testigos que podemos
decir martires, sobre todo en el siglo
pasado. Ellos son modelos y ejemplos
en el seguimiento de Jesus. No



podemos olvidar Maria, la Madre de
Jesus. Incluso muchos evangélicos
hoy la redescubren como una figura
biblica y como hermana en la fe.

En fin, en el Espiritu, podemos y
debemos decir “jAbba, Padre!” como
Jesus dijo a Dios (Rom 8,15.26 ss; Gal
4,6). Por lo tanto, una espiritualidad
ecuménica es una espiritualidad de
la oracion. Como Maria y los
Apostoles —y junto con ellos- tal
espiritualidad debe recogerse
siempre en la plegaria por la venida
de una Pentecostés regeneradora
(cfr. Hech 1,13 ss.). Una
espiritualidad ecuménica vive, como
el mismo Jesus, de la plegaria;
concuerda con la plegaria de Jesus y
se une a él, en el deseo que todos
sean uno (cfr. Jn 17,21). En la
plegaria soporta, como Jesus en la
cruz, también la experiencia del
abandono del espiritu y del
abandono de Dios (cfr. Mc 15,34);
solo en la fuerza de la plegaria puede



soportar dificultades y desilusiones
ecuménicas, como también la
experiencia ecuménica del desierto.

3. Junto al criterio cristoldégico, para
Pablo hay también el criterio
eclesioldgico. Pablo enlaza el Espiritu
con la construccion de la comunidad
y con el servicio en la Iglesia. El
espiritu ha sido dado para el bien de
todo el mundo. Los diversos dones
del Espiritu deben servir unos y otros
(1 Cor 12,4-30). El Espiritu no es un
Espiritu de confusion, sino un Dios
de paz (1 Cor 14,33). Pero la obra del
Espiritu no esta limitada a las
instituciones de la Iglesia y
monopolizada por ella; el Espiritu es
dado a todo el mundo como afirma la
Biblia, cada cual tiene su carisma.
Pero el Espiritu no obra cuando los
hombres estan unos contra otros,
sino cuando estan unos con otros, y
gracias a la contribucion personal
por parte de cada uno. El Espiritu es
adverso a toda division en facciones



y partidos. El don mas grande del
espiritu es la caridad, sin la cual el
conocimiento no tiene ningun valor.
La caridad no tiene envidia, no se
vanagloria, no se enorgullece; todo lo
soporta y no caducara nunca (cfr. 1
Cor 13,1-4.7).

Precisamente, la tradicion teologica
ha desarrollado con propiedad este
aspecto. Segun Ireneo de Lyon, la
Iglesia es “el recipiente, donde el
Espiritu ha vertido la fe y la
mantiene fresca”; alli donde esta la
Iglesia, esta también el Espiritu de
Dios; alli donde esta el Espiritu de
Dios, esta la Iglesia y toda la

gracia” (Adv. haer. III, 24,1). E
Hipdlito dice: “Festinet autem te ad
ecclesiam ubi floret spiritus” (Trad
apost. 31; 35). En toda la tradicion
occidental, inspirada sobre todo en
Agustin, el Espiritu es el amor entre
el Padre y el Hijo, y aquello que hay
de mads interno a Dios y al mismo
tiempo es mas externo a Dios, dado



que, en €l y a través de él, el amor de
Dios se derrama a nuestros
corazones. En el Espiritu, Dios da su
intimidad al exterior de modo que
asi nosotros podamos compartir su
vida. El Espiritu es, pues, el principio
vital de la vida cristiana y como el
alma de la Iglesia (cfr. LG 7).

La espiritualidad ecuménica es, pues,
una espiritualidad eclesial y, por esto
mismo, una espiritualidad de
comunion. La espiritualidad
ecumenica se afanara por lograr el
“Sentire ecclesiam”, se esforzara por
entrar mas profundamente en la
esencia, la tradicion, y en particular
en la liturgia de la Iglesia, haciendo
la liturgia de manera actual y
consciente. La espiritualidad
ecumeénica vive de la fiesta de la
liturgia. Tal espiritualidad ecuménica
generalmente es vivida en grupos y
circulos ecuménicos. Estos grupos,
sin embargo, no pueden separarse de
la mas amplia comunidad de la



Iglesia y elevarse por encima de esta.
No pueden hacer ecumenismo a su
propio gusto y manera. Deben
sentirse como miembros que
contribuyen a la vida de todo el
cuerpo de la Iglesia y por otra parte
la reciben también de la comunidad
mas grande. La espiritualidad
ecumenica se esfuerza en conservar
la unidad del Espiritu (cfr. Ef 4,3).

Vivir en la Iglesia, con la Iglesia y
vivir la Iglesia significa sufrir en la
Iglesia y con la Iglesia. Ella sufre y
sangra por las heridas causadas por
las divisiones. Este sufrimiento es
esencial en la espiritualidad
ecuménica. Asi, la espiritualidad
ecumeénica moviliza la conciencia de
la Iglesia, privandola de replegarse
sobre ella misma y sobre su
autosuficiencia confesional;
estimulandola, por contra, a recorrer
y a tocar en la riqueza de las otras
tradiciones para buscar una unidad
ecuménica mdas amplia y, de este



modo, llegar a la plenitud concreta
de su catolicidad. Ella, por lo tanto,
entreabre proféticamente una vision
del futuro ante la realidad eclesial
concreta, sin huir ante esta realidad,
pero esforzandose en cambio con
paciencia y constancia para
conseguir el consenso.

El Espiritu es quien la hace entrar en
una verdad cada vez mas grande y
cada vez mas profunda; él debe
guiarnos a la verdad completa (Jn
16,13). Esto sucede de varias
maneras, una de las cuales, segun el
texto conciliar ya citado, es la
experiencia espiritual. De ésta, forma
parte también la experiencia
espiritual ecuménica. En efecto, el
dialogo ecuménico no es
simplemente un intercambio de
ideas, sino un intercambio de dones
y de experiencias espirituales (UUS
28). Esto es posible para cada
cristiano, en el lugar y en la forma
que son propios de cada uno, porque



cada uno a su manera es un experto,
es una persona que vive una
experiencia y quiere comunicarla a
los otros. Para el didlogo ecuménico
vale, pues, todo lo que Pablo ha dicho
para toda reunion de la comunidad:
cuando os reundis, que cada uno
aporte el propio don (cfr. 1 Cor
14,26).

En los ultimos decenios, nosotros los
catdlicos hemos aprendido mucho de
la experiencia de nuestros hermanos
y de nuestras hermanas protestantes
en todo el que se refiere al
significado de la Palabra de Diosy a
la interpretacion de la Sagrada
Escritura; ellos, por su parte,
aprenden de la realidad de nuestros
signos sacramentales y de nuestra
manera de celebrar la liturgia. En el
encuentro ecumeénico con las Iglesias
orientales, podemos aprender de su
riqueza espiritual y de su respeto por
el misterio, mientras que ellos
pueden compartir nuestras



experiencias pastorales y nuestra
experiencia en contacto con el
mundo actual. Como sugiere una
expresion feliz del Papa Juan Pablo
I1, la Iglesia puede, pues, aprender a
respirar de nuevo con los dos
pulmones.

Por lo tanto, el didlogo ecuménico no
tiene como objetivo primario el de
inducir los otros a convertirse a
nuestra Iglesia, sino la conversion de
todos a Cristo. Naturalmente, no
podemos ni debemos excluir las
conversiones singulares en el sentido
tradicional; debemos tener un gran
respeto por las decisiones tomadas a
nivel de conciencia personal que
motivan estas opciones. Incluso asi,
aun en el caso de una conversion
individual, de hecho no se trata de
una conversion a otra Iglesia, sino de
una conversion a la plena verdad de
Jesucristo. En este sentido, todos
deben convertirse, ya que la
conversion no es un acto hecho de



una vez para siempre, sino un
proceso continuado.

El encuentro ecuménico sostiene esta
conversion, puesto que nos lleva al
examen de conciencia y es
inseparable de la conversion
personal y del deseo de una reforma
de la Iglesia (cfr. UUS 16; 34 ss; 83 s5).
Cuando, intercambiando nuestras
reciprocas experiencias
confesionales y partiendo de
nuestros presupuestos diversos, nos
acercamos a Jesus y logramos la
medida del completo desarrollo de
Cristo (Ef 4,13), entonces nos
convertimos en una sola cosa con €l.
Fl es nuestra unidad. En él, tras
haber superado nuestras divisiones,
podemos realizar historicamente, en
concreto, también toda la plenitud de
la catolicidad.

Piddmonos ahora: scudl es la unidad
de la plenitud hacia la cual
andamos? La respuesta es la



siguiente: no se trata de una fusion
como las de las grandes empresas
internacionales de nuestro mundo
globalizado; no es tampoco un
sistema complejo, desde el punto de
vista especulativo o institucional, en
el cual los opuestos se anulan,
siguiendo una dialéctica de tipo
hegeliano. En esto reside la
diferencia de fondo entre dialogo y
dialéctica. Ciertamente, el didlogo
intenta disipar los malentendidos y
superar las divisiones entre los
partner, tendiendo a la
reconciliacion. Pero la reconciliacion
propiamente no elimina la alteridad
del otro, no la absorbe ni la aspira,
haciéndola desaparecer. Por el
contrario, la reconciliacion reconoce
el otro en su alteridad. La unidad en
la caridad no se logra cuando la
identidad del otro es anulada y
absorbida, sino al contrario, cuando
ésta llega a ser confirmada y plena.



Esta experiencia de la unidad en la
caridad es el modelo de la unidad
cristiana y eclesial. Encuentra, en
ultimo término, el fundamento en el
amor trinitario entre Padre, Hijo y
Espiritu Santo y es el modelo para la
unidad eclesial: la unidad de la
Iglesia es como un icono de la
Trinidad (cfr. LG 4; UR 3).

En ultimo término, el ecumenismo y
la unidad son un acontecimiento
espiritual. Alli donde se logra un
CONsSenso ecumenico, este consenso
serd experimentado como un don
espiritual y como una nueva
Pentecostés. De esta nueva
Pentecostés habld el Papa Juan XXIII,
abriendo el Concilio Vaticano II con
una clara perspectiva ecumeénica.
Estoy convencido de que, si nosotros
rogamos como Maria y los Apostoles
en el Cenaculo (Hech 1,12-14) y si nos
empefiamos en hacer todo cuanto
nos sea posible, recibiremos un dia
este don.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-
espiritual/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/

	Ecumenismo espiritual

