
opusdei.org

Ecumenismo
espiritual

Conferencia pronunciada por el
Cardenal Kasper (19 de febrero
de 2007)

18/03/2016

I.

Han transcurrido más de cuarenta
años desde la clausura, el 8 de
diciembre del 1965, del Concilio
Vaticano II, que marcó un giro
decisivo al compromiso ecuménico,
al definir el Decreto sobre el
ecumenismo Unitatis redintegratio



como uno de sus propósitos
principales el restablecimiento de la
unidad de todos los cristianos. El
documento empieza con estas
palabras: “Promover el
restablecimiento de la unidad entre
todos los cristianos es uno de los
propósitos principales del sagrado
Concilio ecuménico Vaticano II.” (UR
1). Esta opción del Concilio Vaticano
II tiene su fundamento en el
mandato de nuestro Señor, que el
anochecer de su muerte rogó: “que
todos sean uno”. El Decreto aclara
que no se trata de un ecumenismo
cualquiera, sino de un ecumenismo
de la verdad y del amor, dirigido a
recomponer la unidad visible de la
Iglesia (cfr. UR 2 s.).

Desde entonces, la opción ecuménica
del Concilio ha sido declarada
irreversible por el Papa Juan Pablo II
en la Encíclica Ut unum sint (1995)
(UUS 3), donde agrega que no se trata
de un mero “apéndice” de la



actividad tradicional de la Iglesia (UR
20), sino de “una de las prioridades
pastorales” de su pontificado (UR 99).
El Papa Benedicto XVI, el mismo día
siguiente a su elección como sumo
pontífice, en un discurso
programático pronunciado ante los
cardenales reunidos en el cónclave,
se declaró dispuesto a hacer todo lo
que esté a su alcance para promover
la causa fundamental del
ecumenismo; y reforzó estas
palabras durante la ceremonia de
inauguración de su ministerio, el 24
de abril del 2005, en la Plaza San
Pedro. Desde entonces, el Papa
Benedicto ha repetido esta
afirmación en numerosas ocasiones.

Desde que la Iglesia católica, con el
Concilio Vaticano II, se ha abierto
oficialmente al movimiento
ecuménico, el diálogo ecuménico ha
dado grandes pasos adelante. Esto ha
ocurrido tanto a nivel de cada una de
las iglesias locales como a nivel de la



Iglesia universal. El Pontificio
Consejo para la Promoción de la
Unidad de los Cristianos (PCPUC) ha
establecido diálogos oficiales o
conversaciones y encuentros con casi
todas las Iglesias y Comunidades
eclesiales, con las Federaciones o
Alianzas confesionales mundiales y
con el Consejo Ecuménico de las
Iglesias. Han surgido un gran
número de documentos. Gracias a
estos diálogos ha sido posible llegar a
acercamientos substanciales en
varias materias y, en algún caso,
llegar a un consenso. Un hito muy
importante de este proceso ha sido la
firma de la “Declaración Conjunta
sobre la Doctrina de la Justificación”
con la Federación Luterana Mundial
(1999), y la adhesión a esta
Declaración por parte del Consejo
Metodista Mundial el pasado julio.

Junto a estos diálogos, es importante
recordar las visitas del Papa Juan
Pablo II a casi todos los Patriarcas



orientales y sobre todo la reciente
visita del Papa Benedicto XVI al
Patriarca ecuménico y la visita a
Roma del Arzobispo de Atenas y de
toda Grecia. Las dos visitas a las que
acabo de aludir pueden ser
consideradas históricas. Además de
éstas, la reanudación del trabajo de
la Comisión teológica internacional
para el diálogo con las Iglesias
ortodoxas en su conjunto también ha
significado una fase nueva en las
relaciones con las Iglesias ortodoxas.
Aun así, esto no quiere decir que
hayamos olvidado los contactos con
las comunidades nacidas con la
Reforma del siglo XVI. Nos
podríamos referir a muchos
encuentros alentadores de alto nivel
con estas Comunidades durante el
último año, la última de las cuales ha
sido la visita de una delegación
finlandesa a comienzos de la reciente
Semana de Oración para la unidad de
los cristianos.



Aún más importante que los
resultados concretos de los diálogos y
de los encuentros oficiales en el
vértice de las iglesias es todo aquello
a lo que el Papa Juan Pablo II se
refiere en su Encíclica sobre el
ecumenismo Ut unum sint (1995) o,
en otras palabras, el
redescubrimiento de la fraternidad
entre los cristianos. Hoy ya no
hablamos tanto –como el Santo Padre
hace notar- de “cristianos separados”
o de “hermanos y hermanas
separados”, sino de “otros cristianos”
y de “otros bautizados”. Este cambio
del vocabulario es bastante
representativo. Los cristianos de las
diversas Iglesias y Comunidades
eclesiales ya no se ven hoy en día
como adversarios; ya no se ponen los
unos enfrente de los otros con
actitudes de antagonismo, de
competencia o de indiferencia, sino
que se consideran mutuamente como
hermanos y hermanas que han



emprendido juntos el camino hacia
la unidad plena.

En nuestros días, trabajan unidos a
favor de la paz y de la justicia en el
mundo. Desde el inicio del
movimiento ecuménico moderno, la
promoción de la unidad y la misión
en el mundo han caminado al mismo
paso. Porque en la promoción de la
unidad y en la misión en el mundo
actúa la auto-trascendencia de la
Iglesia y empieza la reunión
escatológica de todos los pueblos que
los profetas ya anunciaron.

En el fundamento de este desarrollo
tan positivo y alentador cuando el
movimiento ecuménico es entendido
en la manera justa, no hay ni un
filantropismo liberal, ni un
relativismo o un pluralismo post-
moderno que no tiene en cuenta las
diferencias confesionales o
abandona la identidad católica; sino
que más bien en la base de los



diálogos hay la común confesión de
la fe en la Santísima Trinidad y en
Jesucristo, único y universal salvador
y redentor, y el reconocimiento
mutuo del único bautismo, a través
del cual todos los bautizados entran a
formar parte del único Cuerpo de
Cristo y se encuentran, por lo tanto,
desde ahora, en una comunión real y
profunda, aunque no completa. La
nueva fraternidad ecuménica no
significa, por lo tanto, una realidad
sentimental o una sensación familiar
de cordialidad, sino que
contemplamos una realidad
espiritual fundamentada
ontológicamente.

Pese a estos progresos tan
alentadores, no se puede negar que,
más allá de las dificultades
singulares, normales y que forman
parte de la vida, el diálogo de alguna
manera se haya encallado, aunque
no se hayan parado los coloquios y
los encuentros, las visitas y la



correspondencia. La situación ha
cambiado, la atmósfera ya no es la
misma, aparecen en el horizonte
nuevos retos, como por ejemplo el
crecimiento enorme de los
movimientos evangélicos,
pentecostales y carismáticos, que se
han desarrollado sobre todo en el
hemisferio sur. Por otro lado, en
algunas comunidades protestantes se
muestran tendencias liberales, sobre
todo en cuestiones de ética, que
crean nuevas diferencias y
dificultades. Mientras que en los
momentos inmediatamente
posteriores al Concilio se constataba
quizás una atmósfera optimista e
incluso utópica, hoy se puede prever
que el camino ecuménico, al menos
según las medidas de los hombres,
será todavía largo. Como fruto de
esta reflexión, el tema de la última
Sesión plenaria del PCPUC, en
noviembre del 2006, tuvo como título
“El ecumenismo en vía de
transformación”.



Como siempre, hay varios motivos
para el cambio de una situación. Uno
de los motivos ha sido el hecho de
que, tras haber superado muchos
malentendidos y haber conseguido
un consenso fundamental sobre el
fulcro de nuestra fe, ahora hemos
llegado al núcleo duro de nuestras
diferencias eclesiológicas o, mejor, de
nuestras diferencias institucionales y
eclesiológicas. En el diálogo con las
Antiguas Iglesias Orientales y con las
Iglesias ortodoxas, esta divergencia
afecta la cuestión del ministerio
petrino; mientras que, en las
relaciones con las Iglesias
reformadas, concierne la cuestión de
la sucesión apostólica del ministerio
episcopal. Este último punto es tan
sólo la punta del iceberg de una
diferencia muy profunda en la
manera de entender la eclesiología.
Para poder resolver estos puntos, la
Iglesia católica sostiene que es
imprescindible afrontar dos
cuestiones fundamentales.



Primero: nos hace falta un
ecumenismo fundamental; es decir,
debemos reforzar los fundamentos
de nuestro compromiso ecuménico,
la fe en Dios y en Jesucristo. No
solamente en las otras Iglesias, sino
también a menudo entre nosotros
estas verdades fundamentales y
centrales están desapareciendo de
muchos fieles. Pero ¿Cómo se puede
hablar de la justificación de los
pecadores por parte de Dios, si ya no
hay una viva relación con Dios y si ya
no existe la conciencia de ser
pecador y de tener necesidad de la
redención?

Segundo: la cuestión de las Iglesias,
entendidas como Comunión.
Entretanto, hemos de estar
agradecidos que la Comisión Fe y
Constitución del Consejo mundial de
las Iglesias haya publicado un
documento todavía provisional sobre
“La naturaleza y la misión de la
Iglesia”, en cuya elaboración ha



colaborado nuestro Consejo y a la
redacción final del cual queremos
continuar cooperando muy
activamente. Esperamos que esto
pueda ser un paso y una
contribución importante para lograr
la plena comunión, es decir, la
comunión eucarística con nuestros
hermanos y hermanas, que es el
objetivo del compromiso ecuménico.

II.

Tras haber afirmado todo esto y
tomando en consideración también
los diversos pasos de aproximación,
permanece aun así un cierto
sentimiento de desilusión y de
frustración. Para poner en
movimiento la situación actual, es
necesario un impulso más fuerte y
vigoroso que aquel que, por su
naturaleza, los diálogos académicos
puedan dar. En este momento crítico,
hemos de acudir a la fuerza motriz
originaria del movimiento



ecuménico y a la dimensión
pneumatológica de la existencia
cristiana y de la Iglesia. Por esto,
junto a los fundamentos teológicos y
eclesiológicos antes mencionados, es
necesario reflexionar sobre las bases
pneumatológicas y espirituales.
Porque la unidad de los discípulos de
Cristo no se puede “hacer” mediante
diálogos teológicos, aunque son muy
importantes e irrenunciables, ni
mediante una cierta denominada
diplomacia eclesiástica o mediante
acciones pragmáticas, aunque tengan
su utilidad. En última instancia, la
unidad de la Iglesia es, si bien visible,
una realidad pneumatológica y por
lo tanto un don del Espíritu de Dios.
Según el apóstol Pablo hay una
diversidad de carismas dentro la
Iglesia, pero uno solo es el Espíritu (1
Cor 12,4), que es como el alma de la
Iglesia. Es significativo que las
palabras de Jesús “que todos sean
una sola cosa” no son un mandato,
sino una plegaria; y el ecumenismo



en último término no es otra cosa
que unirse a esta plegaria de nuestro
Señor y hacerla nuestra.

Estas no son para mí reflexiones
puramente abstractas, sino
pensamientos que vienen de mi
experiencia personal, madurada a lo
largo de muchos años, día tras día.
En este periodo de tiempo he
participado en muchos diálogos y en
muchos encuentros ecuménicos. Y
siempre era lo mismo. Si estos
diálogos quedaban sólo a nivel
académico, resultaban quizás
interesantes, pero no traían fruto
alguno. A menudo, si no había
oración y una atmósfera espiritual,
se podían olvidar. Mientras que, si
había un clima de oración, los
corazones se abrían, era posible
superar malentendidos y prejuicios,
promover la comprensión también
sobre las diferencias, encontrar
convergencias y tal vez consensos y



sobre todo acrecentaba el amor
mutuo y el empuje para continuar.

Esta experiencia personal concuerda
con la experiencia histórica de la
Iglesia. Las divisiones en el seno de la
cristiandad no son debidas
primariamente a disputas a nivel de
discusiones o a controversias sobre
fórmulas doctrinales divergentes,
sino a una experiencia de vida que
ha llevado a un alejamiento
recíproco. Algunas formas de vida de
fe cristiana han resultado extrañas
las unas a las otras, hasta no poderse
entender. Así, las divisiones del
pasado son el resultado –como el
Concilio ha dicho- de un
enfriamiento del amor. Problemas
que como tales eran solucionables se
han convertido en obstáculos
insalvables; de las diferencias, de por
si legítimas, han salido controversias,
que se han exagerado y absolutizado.
Al final se han alejado y ya no se
comprenden. Y esto ha conducido a



fracturas inevitables. Varias
condiciones y circunstancias
culturales, sociales y políticas han
desarrollado un papel importante en
todo esto. Con esto no queremos
olvidar que se ha tratado también de
una búsqueda de la verdad y de
diferencias de fe. Volveremos
enseguida sobre este importante
aspecto. La búsqueda de la verdad,
sin embargo, ha estado siempre
inscrita en la experiencia concreta y
atada a ésta de manera inseparable.

Por otro lado, ya desde los inicios, el
movimiento ecuménico se ha nutrido
en gran parte por un movimiento
espiritual, que ha encontrado su
expresión sobre todo en la Semana de
Oración por la Unidad de los
Cristianos, puesta en marcha el año
1933 por el Abbé Paul Couturier, y
que para nosotros es siempre el
centro ecuménico del año litúrgico.



El Concilio Vaticano II, en su Decreto
sobre el Ecumenismo Unitatis
Redintegratio, contempla el
movimiento ecuménico como
impulso y obra del Espíritu Santo (UR
1; 4). Y no por casualidad el Concilio
y el Papa de entonces describieron el
ecumenismo espiritual como el
corazón del movimiento ecuménico
(UR 8). El ecumenismo espiritual
según el Concilio significa: oración,
sobre todo oración ecuménica
común, conversión personal y
reforma institucional, penitencia y
esfuerzo por la santificación
personal (UR 5-8). El Papa Juan Pablo
II en su Encíclica Ut unum sint y en
otros muchos documentos ha
repetido y subrayado muchas veces
esta idea y el Papa Benedicto XVI
continúa en la misma estela.

Recientemente el PCPUC ha
publicado un pequeño libro sobre el
ecumenismo espiritual, que se basa
en muchas experiencias concretas.



La publicación había sido
recomendada por la Plenaria del
2003. Un primer proyecto había sido
presentado y discutido en la
Conferencia internacional tenida en
Rocca di Papa en noviembre del 2004
con ocasión de la celebración del 40
aniversario del Decreto sobre el
ecumenismo Unitatis redintegratio
del Concilio Vaticano II. Desde
entonces hemos recibido muchas
sugerencias de organismos
ecuménicos internacionales y
locales. Así, el libro es el resultado de
muchas experiencias personales
mías y de otros muchos en varias
situaciones y partes del mundo. La
intención de la publicación es
aportar sugerencias concretas y
prácticas a todos aquellos que –como
se suele decir están en la base, es
decir en las diócesis, en las
parroquias y en las diversas
comunidades- se esfuerzan en el
trabajo ecuménico.



El acento particular puesto en el
ecumenismo espiritual es importante
también a la luz de la situación
espiritual actual que, por una parte,
está marcada por el relativismo y por
el esteticismo post-modernos y, por
otra, presenta un deseo nostálgico de
esperanza espiritual, a menudo vago
e impreciso. Es evidente un
descontento que brota del vacío
dejado por una civilización técnica,
funcional y economicista. Se percibe
también el descontento con una
Iglesia prevalentemente
institucional, que no da el suficiente
alimento espiritual, que no satisface
los deseos más profundos del
corazón. Este es uno de los motivos
por los cuales tantos fieles dejan la
Iglesia y se integran en comunidades
carismáticas y pentecostales o se
entregan a prácticas esotéricas. Esta
situación nos obliga a aclarar desde
el principio el concepto de
espiritualidad.



III.

Actualmente, la palabra
“espiritualidad” se utiliza demasiado
y tiene muchos significados. Nos
interesa ahora, primeramente,
aclarar un poco este término y su
significado. Y después podremos dar
sugerencias concretas.

Espiritualidad es un “préstamo”
léxico que proviene del catolicismo
francés. Traducido literalmente
significa “piedad”. No obstante, con
esto no se cubre toda la gama de
significados de este concepto. El 
Dictionary of Christian Spirituality
describe la espiritualidad como aquel
comportamiento, aquella fe y aquel
conjunto de prácticas que conforman
la vida de los hombres, ayudándolos
a lograr realidades que van más allá
de la percepción de los sentidos. Para
mejorar esta descripción, podemos
decir que espiritualidad es un estilo
de vida guiado por el espíritu. El



Léxico ecuménico, por lo tanto, dice:
“La espiritualidad consiste en el
desarrollo de la existencia cristiana
bajo la guía del Espíritu Santo”.

Está claro, pues, que el concepto de
espiritualidad tiene dos
componentes: una dimensión que
proviene “de arriba” y que no está
influenciada por el hombre porque
es obra del Espíritu de Dios, y una
dimensión “de abajo”, que incluye la
condición humana y la situación
contingente en que se encuentra
cada existencia cristiana y dentro de
la que ella intenta forjarse y
definirse espiritualmente. La
espiritualidad vive, pues, la tensión
entre el único Espíritu Santo, que
obra en todas partes y en todo, y la
variedad de las realidades y de las
formas de vida humanas, culturales y
sociales. Y es por lo tanto en esta
tensión entre unicidad y pluralidad
donde reside fundamentalmente el
significado de la espiritualidad.



Esta tensión comporta a la
espiritualidad el peligro de una
fractura o de la preponderancia de
uno de los elementos. Como
expresiones culturales y terrenales
de la fe encarnada, las
espiritualidades traen en ellas
mismas el riesgo del sincretismo,
cuando la fe cristiana se mezcla con
elementos religiosos y culturales no
adecuados, que falsean la fe misma.
Las diversas espiritualidades pueden
también unirse a finalidades y
cuestiones políticas, confiriendo a la
fe cristiana no sólo un tono nacional,
sino incluso una impronta ideológica
pseudo-espiritual o nacional-
chovinista. En algunas formas de
fundamentalismo religioso este
peligro es extremadamente evidente.
Junto a éstas, existen otras formas de
espiritualidad, de la denominada
espiritualidad ecuménica, que son
sólo emotivas o sentimentales y
pueden ser descritas como



banalizaciones burguesas de la fe
cristiana.

Toda espiritualidad, pues, debe
preguntarse por qué espíritu se deja
guiar, por el Espíritu Santo o por el
espíritu del mundo o del tiempo. La
espiritualidad implica un
discernimiento de los espíritus. La
espiritualidad no está exonerada de
la búsqueda de la verdad. Por esto,
no se puede sustraer cómodamente a
la teología apelando a la
espiritualidad. La espiritualidad, por
permanecer sana, tiene necesidad de
una reflexión teológica.

IV.

Los grandes maestros de la vida
espiritual nos han dejado un rico
tesoro de experiencias para el
discernimiento de los espíritus. Las
más conocidas son las reglas para el
discernimiento de los espíritus del
libro de los ejercicios espirituales de
Ignacio de Loyola. Vale la pena



releerlo atentamente, desde el punto
de vista ecuménico; es posible, en
este sentido, sacar un gran provecho
de él. Sin embargo, yo prefiero coger
aquí otro camino e interrogarme, en
tres puntos, sobre cuál es la
naturaleza y la obra del Espíritu a
nivel ya bíblico, ya sistemático, para
llegar a una espiritualidad
ecuménica objetiva en base a una
teología reflexionada a partir del
Espíritu Santo.

1. El significado fundamental en
hebreo y en griego de
“espíritu” (ruah, pnêuma) es viento,
respiración, soplo y –porque la
respiración es signo de la vida- vida,
alma y, en fin, en una translación de
sentido, el espíritu como principio
vital del hombre, como sede de las
sensaciones espirituales y de su
voluntad. No se trata, con todo, de un
principio inmanente al hombre; se
refiere más bien a la vida dada y
hecha posible por Dios. Dios da el



espíritu y puede también volverlo a
tomar. El espíritu de Dios tiene, pues,
la fuerza vital creadora de todas las
cosas. Él da al hombre sensibilidad
artística y perspicacia,
discernimiento y sabiduría.

Es el Spiritus creator, que obra en
toda la realidad de la creación. “El
espíritu del Señor llena el universo,
abarcando cada cosa, conoce cada
voz” (Sab 1,7; cfr. 7,22-8,1). Según el
apóstol Pablo en la Carta a los
Romanos, el Espíritu viene en ayuda
de nuestra debilidad, da respuesta a
las esperanzas y sufrimientos del
mundo, intercede con insistencia por
nosotros, con gemidos inefables
(Rom 8,26 s). Según Agustín, el
Espíritu es “la fuerza de gravedad de
la caridad, el empuje hacia arriba,
aquello que se opone a la fuerza de la
gravedad hacia abajo y conduce todo
a la realización en Dios” (Conf. XIII,
7,8). Toda verdad –como enseña
Tomás de Aquino- de donde sea que



se derive, proviene del Espíritu Santo
(cfr. S. Th E II/109,1).

Una doctrina sobre el Espíritu Santo,
por lo tanto, no debe recluirse dentro
los muros de una iglesia o replegarse
sobre ella misma. Se debe situar en el
interior de una prospectiva
universal. La pneumatología es
posible tan sólo en la escucha, en la
atención puesta en las huellas, en las
esperanzas, en los gozos y en las
vanidades de la vida, en la
observación de los signos de los
tiempos que se encuentran por todas
partes, allí donde la vida nace, está
en fermento, se expande, pero
también donde las esperanzas de
vida son malogradas, estranguladas,
amordazadas y suprimidas. En
cualquier lugar donde sea mostrada
la vida verdadera y nueva, allí obra
el Espíritu de Dios.

El Concilio Vaticano II vio este obrar
universal del Espíritu no solamente



en las religiones de la humanidad,
sino también en la cultura y en el
progreso de los hombres (cfr.
Gaudium et spes, 26; 28; 38; 41; 44). El
Papa Juan Pablo II ha desarrollado
posteriormente este pensamiento en
su Encíclica sobre la misión 
Redemptoris missio, donde leemos:
“El Espíritu, pues, está en el origen
mismo de la demanda existencial y
religiosa del hombre, la cual nace no
sólo de situaciones contingentes, sino
de la estructura misma de su ser”.
Más adelante el Santo Padre
continúa: “La presencia y la actividad
del Espíritu no afecta sólo a los
individuos, sino a la sociedad y a la
historia, a los pueblos, las culturas,
las religiones. El Espíritu, en suma,
está en el origen de los nobles ideales
y de las iniciativas de bien de la
humanidad que camina” (n.28).

Por lo tanto, una espiritualidad
ecuménica inspirada en la Biblia no
puede replegarse en ella misma o ser



exclusivamente eclesiocéntrica. Debe
estar atenta a la vida y servir a la
vida. Debe ocuparse de los asuntos
cotidianos, de las pequeñas
experiencias de cada día, así como de
las grandes cuestiones de la vida y
supervivencia del hombre moderno,
y también de las religiones y de las
obras de la cultura humana. Según
un principio de la mística tardo-
medieval y de Ignacio de Loyola, es
posible encontrar a Dios en todas las
cosas.

Espiritualidad ecuménica significa
cooperación en favor de la vida, de la
justicia, de los derechos del hombre y
de la paz. En este contexto no estoy
pensando en primer lugar en
acciones espectaculares, sino en
cooperar en las obras de caridad de
cada día, para los niños, los jóvenes,
los enfermos, los discapacitados y la
gente mayor. Estoy pensando
también en la cooperación con la
pastoral para los turistas, en los



medios de comunicación, etc.
Debemos superar en todos estos
ámbitos el espíritu de
competitividad, porque es necesario
que impere la solidaridad. Podemos
hacer tantas cosas juntos, y mediante
esta cooperación nos conocemos
mejor y crecemos juntos.

2. En la Biblia, el espíritu no es sólo
fuerza creadora de Dios: es también
la fuerza divina que se explicita en la
historia. El Espíritu habla a través de
los profetas y es prometido como el
espíritu mesiánico (Is 11,2; 42,1). Es
la fuerza de la nueva creación, que
transforma el desierto en paraíso y lo
convierte en lugar de ley y justicia (Is
42,15 ss). “No con el poder, no con la
fuerza, sino con mi espíritu” (Zac 4,6).
El espíritu acerca la criatura que
gime y sufre al Reino de la libertad
de los hijos de Dios (cfr. Rom 8,19 ss).

El Nuevo Testamento anuncia la
venida del Reino de la libertad de



Jesucristo. Un reino que nace del
Espíritu (Lc 1,35; Mt 1,18.20); en el
momento del bautismo, el Espíritu
desciende sobre él (Mc 1,9-11); toda
su obra sobre la tierra tiene el sello
del Espíritu (Lc 4,14.18; 10,21; 11,20).
El Espíritu descansa en él; así él
puede anunciar el mensaje de júbilo
a los pobres, la libertad a los
prisioneros, la vista a los ciegos y la
justicia a los afligidos (Lc 4,18). Su
resurrección acontece en la fuerza
del Espíritu (Rom 1,3) y en la fuerza
del Espíritu él continúa estando
presente en la Iglesia y en el mundo.
“El Señor es espíritu” (2 Cor 3, 17).

Puesto que en Jesucristo, en su vida
sobre la tierra y en su obra como
Redentor, la acción del Espíritu
inscrita en la historia de la salvación
llega a su plenitud escatológica, el
Espíritu es para Pablo el Espíritu del
Cristo (Rom 8,9; Fil 1,19), el Espíritu
del Señor (2 Cor 3,17) y el Espíritu del
Hijo (Gal 4,6). La confesión de



Jesucristo es por lo tanto el criterio
fundamental para el discernimiento
de los espíritus: “...nadie que hable
bajo la acción del Espíritu de Dios
dice: “Jesús es anatema”; y nadie
puede decir: “Jesús es Señor”, si no es
bajo la acción del Espíritu Santo” (1
Cor 12,3).

Con esto queda bien afianzado el
criterio cristológico, que es el
decisivo en una espiritualidad
ecuménica. Este criterio quiere
luchar contra el peligro de un
relativismo y de un sincretismo
espiritual, que amenaza las
experiencias espirituales de las
diversas religiones, confundiéndolas
entre ellas y seleccionándolas de
manera ecléctica. La espiritualidad
ecuménica preserva la unicidad y la
universalidad del significado
salvífico de Jesucristo. Ella es
también contraria a la tentación
soñadora y exaltada de eliminar la
intermediación cristológica y acceder



directamente a Dios. Y recuerda:
“Dios, nadie lo ha visto nunca; el Hijo
unigénito que está en el seno del
Padre es quien lo ha revelado” (Jn
1,18).

Una espiritualidad ecuménica
legítima será por lo tanto en primer
lugar una espiritualidad bíblica y
recibirá un influjo en la lectura
común de las escrituras y en el
estudio común de la Biblia. Se
impregnará de la Lectio divina, tan
recomendada por el Concilio (DV 25),
es decir, la lectura de la Biblia ligada
a la oración que se convierte en un
coloquio entre Dios y el hombre.
Reflexionará continuamente sobre
las narraciones bíblicas de la venida
de Jesús, sobre su mensaje de
libertad, sobre su obra liberadora y
salvífica, sobre su servicio a los otros,
sobre su kenosi hasta la muerte,
sobre su entera persona y sobre su
obra entera, haciendo de esto el
criterio fundante. Ella se empapará



del seguimiento de Jesús y
continuará buscando el rostro del
Cristo, como ha mencionado de
manera pragmática Juan Pablo II en
su Carta Apostólica Novo millenio
ineunte de 2001. Tal espiritualidad se
revela en aquello que Pablo define
como los frutos del Espíritu: caridad,
gozo, paz, paciencia, benignidad,
bondad, fidelidad, dulzura,
templanza (Gal 5, 22).

Espiritualidad cristocéntrica significa
espiritualidad de la escucha de la
palabra y significa también
espiritualidad sacramental. Cristo
está presente en la palabra y en los
sacramentos; el Concilio renovó la
imagen de la mesa de la palabra y del
cuerpo del Cristo (DV 21).
Ecuménicamente tenemos en común
sobre todo el Bautismo, mediante el
cual somos miembros del único
cuerpo de Cristo y estamos ya ahora
en una comunión profunda si bien
todavía no plena. Por lo tanto, las



celebraciones de conmemoraciones
del Bautismo común son centrales
para una espiritualidad ecuménica.
Se puede pensar en la fiesta del
Bautismo de Cristo o en ceremonias
del período de Cuaresma. No
obstante, no es posible una plena
participación común en la eucaristía.
Conozco bien los problemas
pastorales que pueden surgir de ello.
Durante los últimos años, se ha
desarrollado la costumbre de que
aquellos que no pueden participar
plenamente y no pueden comulgar
piden la bendición del sacerdote; con
lo cual no se sienten excluidos y
participan tanto como es posible.

La espiritualidad cristológica valora
también los testigos de Cristo.
Tenemos en común muchos santos
de los primeros siglos y tenemos
muchísimos testigos que podemos
decir mártires, sobre todo en el siglo
pasado. Ellos son modelos y ejemplos
en el seguimiento de Jesús. No



podemos olvidar María, la Madre de
Jesús. Incluso muchos evangélicos
hoy la redescubren como una figura
bíblica y como hermana en la fe.

En fin, en el Espíritu, podemos y
debemos decir “¡Abbá, Padre!” como
Jesús dijo a Dios (Rom 8,15.26 ss; Gal
4,6). Por lo tanto, una espiritualidad
ecuménica es una espiritualidad de
la oración. Como María y los
Apóstoles –y junto con ellos- tal
espiritualidad debe recogerse
siempre en la plegaria por la venida
de una Pentecostés regeneradora
(cfr. Hech 1,13 ss.). Una
espiritualidad ecuménica vive, como
el mismo Jesús, de la plegaria;
concuerda con la plegaria de Jesús y
se une a él, en el deseo que todos
sean uno (cfr. Jn 17,21). En la
plegaria soporta, como Jesús en la
cruz, también la experiencia del
abandono del espíritu y del
abandono de Dios (cfr. Mc 15,34);
sólo en la fuerza de la plegaria puede



soportar dificultades y desilusiones
ecuménicas, como también la
experiencia ecuménica del desierto.

3. Junto al criterio cristológico, para
Pablo hay también el criterio
eclesiológico. Pablo enlaza el Espíritu
con la construcción de la comunidad
y con el servicio en la Iglesia. El
espíritu ha sido dado para el bien de
todo el mundo. Los diversos dones
del Espíritu deben servir unos y otros
(1 Cor 12,4-30). El Espíritu no es un
Espíritu de confusión, sino un Dios
de paz (1 Cor 14,33). Pero la obra del
Espíritu no está limitada a las
instituciones de la Iglesia y
monopolizada por ella; el Espíritu es
dado a todo el mundo como afirma la
Biblia, cada cual tiene su carisma.
Pero el Espíritu no obra cuando los
hombres están unos contra otros,
sino cuando están unos con otros, y
gracias a la contribución personal
por parte de cada uno. El Espíritu es
adverso a toda división en facciones



y partidos. El don más grande del
espíritu es la caridad, sin la cual el
conocimiento no tiene ningún valor.
La caridad no tiene envidia, no se
vanagloria, no se enorgullece; todo lo
soporta y no caducará nunca (cfr. 1
Cor 13,1-4.7).

Precisamente, la tradición teológica
ha desarrollado con propiedad este
aspecto. Según Ireneo de Lyon, la
Iglesia es “el recipiente, donde el
Espíritu ha vertido la fe y la
mantiene fresca”; allí donde está la
Iglesia, está también el Espíritu de
Dios; allí donde está el Espíritu de
Dios, está la Iglesia y toda la
gracia” (Adv. haer. III, 24,1). E
Hipólito dice: “Festinet autem te ad
ecclesiam ubi floret spiritus” (Trad
apost. 31; 35). En toda la tradición
occidental, inspirada sobre todo en
Agustín, el Espíritu es el amor entre
el Padre y el Hijo, y aquello que hay
de más interno a Dios y al mismo
tiempo es más externo a Dios, dado



que, en él y a través de él, el amor de
Dios se derrama a nuestros
corazones. En el Espíritu, Dios da su
intimidad al exterior de modo que
así nosotros podamos compartir su
vida. El Espíritu es, pues, el principio
vital de la vida cristiana y como el
alma de la Iglesia (cfr. LG 7).

La espiritualidad ecuménica es, pues,
una espiritualidad eclesial y, por esto
mismo, una espiritualidad de
comunión. La espiritualidad
ecuménica se afanará por lograr el 
“Sentire ecclesiam”, se esforzará por
entrar más profundamente en la
esencia, la tradición, y en particular
en la liturgia de la Iglesia, haciendo
la liturgia de manera actual y
consciente. La espiritualidad
ecuménica vive de la fiesta de la
liturgia. Tal espiritualidad ecuménica
generalmente es vivida en grupos y
círculos ecuménicos. Estos grupos,
sin embargo, no pueden separarse de
la más amplia comunidad de la



Iglesia y elevarse por encima de esta.
No pueden hacer ecumenismo a su
propio gusto y manera. Deben
sentirse como miembros que
contribuyen a la vida de todo el
cuerpo de la Iglesia y por otra parte
la reciben también de la comunidad
más grande. La espiritualidad
ecuménica se esfuerza en conservar
la unidad del Espíritu (cfr. Ef 4,3).

Vivir en la Iglesia, con la Iglesia y
vivir la Iglesia significa sufrir en la
Iglesia y con la Iglesia. Ella sufre y
sangra por las heridas causadas por
las divisiones. Este sufrimiento es
esencial en la espiritualidad
ecuménica. Así, la espiritualidad
ecuménica moviliza la conciencia de
la Iglesia, privándola de replegarse
sobre ella misma y sobre su
autosuficiencia confesional;
estimulándola, por contra, a recorrer
y a tocar en la riqueza de las otras
tradiciones para buscar una unidad
ecuménica más amplia y, de este



modo, llegar a la plenitud concreta
de su catolicidad. Ella, por lo tanto,
entreabre proféticamente una visión
del futuro ante la realidad eclesial
concreta, sin huir ante esta realidad,
pero esforzándose en cambio con
paciencia y constancia para
conseguir el consenso.

El Espíritu es quien la hace entrar en
una verdad cada vez más grande y
cada vez más profunda; él debe
guiarnos a la verdad completa (Jn
16,13). Esto sucede de varias
maneras, una de las cuales, según el
texto conciliar ya citado, es la
experiencia espiritual. De ésta, forma
parte también la experiencia
espiritual ecuménica. En efecto, el
diálogo ecuménico no es
simplemente un intercambio de
ideas, sino un intercambio de dones
y de experiencias espirituales (UUS
28). Esto es posible para cada
cristiano, en el lugar y en la forma
que son propios de cada uno, porque



cada uno a su manera es un experto,
es una persona que vive una
experiencia y quiere comunicarla a
los otros. Para el diálogo ecuménico
vale, pues, todo lo que Pablo ha dicho
para toda reunión de la comunidad:
cuando os reunáis, que cada uno
aporte el propio don (cfr. 1 Cor
14,26).

En los últimos decenios, nosotros los
católicos hemos aprendido mucho de
la experiencia de nuestros hermanos
y de nuestras hermanas protestantes
en todo el que se refiere al
significado de la Palabra de Dios y a
la interpretación de la Sagrada
Escritura; ellos, por su parte,
aprenden de la realidad de nuestros
signos sacramentales y de nuestra
manera de celebrar la liturgia. En el
encuentro ecuménico con las Iglesias
orientales, podemos aprender de su
riqueza espiritual y de su respeto por
el misterio, mientras que ellos
pueden compartir nuestras



experiencias pastorales y nuestra
experiencia en contacto con el
mundo actual. Como sugiere una
expresión feliz del Papa Juan Pablo
II, la Iglesia puede, pues, aprender a
respirar de nuevo con los dos
pulmones.

Por lo tanto, el diálogo ecuménico no
tiene como objetivo primario el de
inducir los otros a convertirse a
nuestra Iglesia, sino la conversión de
todos a Cristo. Naturalmente, no
podemos ni debemos excluir las
conversiones singulares en el sentido
tradicional; debemos tener un gran
respeto por las decisiones tomadas a
nivel de conciencia personal que
motivan estas opciones. Incluso así,
aun en el caso de una conversión
individual, de hecho no se trata de
una conversión a otra Iglesia, sino de
una conversión a la plena verdad de
Jesucristo. En este sentido, todos
deben convertirse, ya que la
conversión no es un acto hecho de



una vez para siempre, sino un
proceso continuado.

El encuentro ecuménico sostiene esta
conversión, puesto que nos lleva al
examen de conciencia y es
inseparable de la conversión
personal y del deseo de una reforma
de la Iglesia (cfr. UUS 16; 34 ss; 83 ss).
Cuando, intercambiando nuestras
recíprocas experiencias
confesionales y partiendo de
nuestros presupuestos diversos, nos
acercamos a Jesús y logramos la
medida del completo desarrollo de
Cristo (Ef 4,13), entonces nos
convertimos en una sola cosa con él.
Él es nuestra unidad. En él, tras
haber superado nuestras divisiones,
podemos realizar históricamente, en
concreto, también toda la plenitud de
la catolicidad.

Pidámonos ahora: ¿cuál es la unidad
de la plenitud hacia la cual
andamos? La respuesta es la



siguiente: no se trata de una fusión
como las de las grandes empresas
internacionales de nuestro mundo
globalizado; no es tampoco un
sistema complejo, desde el punto de
vista especulativo o institucional, en
el cual los opuestos se anulan,
siguiendo una dialéctica de tipo
hegeliano. En esto reside la
diferencia de fondo entre diálogo y
dialéctica. Ciertamente, el diálogo
intenta disipar los malentendidos y
superar las divisiones entre los 
partner, tendiendo a la
reconciliación. Pero la reconciliación
propiamente no elimina la alteridad
del otro, no la absorbe ni la aspira,
haciéndola desaparecer. Por el
contrario, la reconciliación reconoce
el otro en su alteridad. La unidad en
la caridad no se logra cuando la
identidad del otro es anulada y
absorbida, sino al contrario, cuando
ésta llega a ser confirmada y plena.



Esta experiencia de la unidad en la
caridad es el modelo de la unidad
cristiana y eclesial. Encuentra, en
último término, el fundamento en el
amor trinitario entre Padre, Hijo y
Espíritu Santo y es el modelo para la
unidad eclesial: la unidad de la
Iglesia es como un icono de la
Trinidad (cfr. LG 4; UR 3).

En último término, el ecumenismo y
la unidad son un acontecimiento
espiritual. Allí donde se logra un
consenso ecuménico, este consenso
será experimentado como un don
espiritual y como una nueva
Pentecostés. De esta nueva
Pentecostés habló el Papa Juan XXIII,
abriendo el Concilio Vaticano II con
una clara perspectiva ecuménica.
Estoy convencido de que, si nosotros
rogamos como María y los Apóstoles
en el Cenáculo (Hech 1,12-14) y si nos
empeñamos en hacer todo cuanto
nos sea posible, recibiremos un día
este don.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-
espiritual/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo-espiritual/

	Ecumenismo espiritual

