
opusdei.org

Divinas
inspiraciones

Este artículo detalla lo que pasó
por el corazón de San Josemaría
el 2 de octubre de 1928, y el
camino que Dios ha preparado
desde entonces para sus hijos.

11/10/2010

En 1931, el fundador del Opus Dei
dejaba por escrito, en sus Apuntes
íntimos, lo que había sucedido
durante la mañana del 2 de octubre
de 1928, cuando se encontraba en la
calle García de Paredes, de Madrid,
participando en unos ejercicios



espirituales. Estas son sus palabras: 
«Recibí la iluminación sobre toda
la Obra, mientras leía aquellos
papeles. Conmovido me arrodillé
—estaba solo en mi cuarto, entre
plática y plática— di gracias al
Señor, y recuerdo con emoción el
tocar de las campanas de la
parroquia de N. Sra. de los Ángeles
(...). Recopilé con alguna unidad
las notas sueltas, que hasta
entonces venía tomando»[1]. Esta
anotación abre una ventana a su
alma a la vez que pone en evidencia
la iniciativa divina de lo acaecido.

La luz que recibe San Josemaría fue
una irrupción de Dios en la historia.
Dios sigue actuando en el mundo, en
el hic et nunc, en el aquí y ahora de la
vida de los hombres. El Opus Dei es
trabajo de Dios, operatio Dei. “Dios
trabaja”, insistió el Papa Benedicto
XVI en su último viaje a Francia,
citando el Evangelio de Juan. «Así el
trabajo de los hombres tenía que



aparecer como una expresión especial
de su semejanza con Dios; y el
hombre, de esta manera, tiene
capacidad y puede participar en la
obra creadora de Dios en el
mundo»[2]. Siempre seguirá obrando
Dios, presente en su Iglesia,
transformando el mundo y
convirtiendo a las almas. Como reza
la cuarta Plegaria Eucarística, el
Espíritu Santo fue enviado desde el
Padre por el Hijo para llevar a la
plenitud su obra en el mundo: opus
suum in mundo perficiens.

«Recibí la iluminación sobre toda
la Obra». El 2 de octubre de 1928 ya
está presente todo el Opus Dei,
aunque la luz del 14 de febrero de
1930 hará entender a San Josemaría
que también las mujeres han de
formar parte de la Obra. Si bien la
solución jurídica para los sacerdotes
no llegará hasta el 14 de febrero de
1943, el 2 de octubre ya encontramos
el sacerdocio: el primer sacerdote del



Opus Dei es el mismo fundador. Nace
el Opus Dei en la Iglesia, Dios ha
elegido a un sacerdote para fundarlo.
Se trata de proclamar la llamada
universal a la santidad y al
apostolado, el valor santificador del
trabajo profesional, hecho lo mejor
posible, cuando se transforma en
oración y servicio a los demás.

«Conmovido me arrodillé». La
actitud del fundador refleja su fe.
Arrodillarse es reconocer que se está
delante del Misterio: algo que es
sagrado y que, por lo tanto, no nos
pertenece. Si ese acto exterior va
acompañado de una auténtica
disposición interior, manifiesta a la
vez fe y humildad. Sólo Dios es Dios.
Todo viene de Él; cuenta,
ciertamente, con nuestra respuesta
generosa, pero es Dios quien nos
eligió y nos amó primero. Ante su
bondad, nace espontáneamente la
acción de gracias: «di gracias al
Señor».



En el Nuevo Testamento, el hecho de
arrodillarse o de postrarse significa
obediencia, respeto. Así actúa el
leproso delante de Cristo, y los
discípulos en la barca, cuando la
tempestad fue calmada. En
Getsemaní, Nuestro Señor, de
rodillas sobre la roca dura, cuando
en la oscuridad apenas se distinguen
los olivos, dice con la fuerza del amor
un sí a la Voluntad del Padre. Jesús se
arrodilla desde la humildad de su
voluntad humana, unida a su
voluntad divina, con un gesto físico
cuyo simbolismo permanece válido
hoy y lo será siempre, para todas las
culturas. A justo título se ha
subrayado que antiguamente se
representaba al diablo sin rodillas,
pues carece de la fuerza de Dios; no
sabe amar: «la incapacidad de
arrodillarse aparece, por decirlo así,
como la esencia misma de lo
diabólico»[3].



Al contrario del ángel caído, los
ángeles en el Cielo, miríadas, cantan
las glorias de Dios. El 2 de octubre de
1928, las campanas de la iglesia de
Nuestra Señora de los Ángeles, quizá
convocaban al pueblo para reunirse
en asamblea, o sencillamente
marcaban las horas. El tocar de
aquellas campanas resonaría en el
corazón de San Josemaría durante
toda su vida. En ese corazón, en la
fiesta de los Santos Ángeles
Custodios, nacía la semilla del Opus
Dei.

Con visión de fe, después de aquella
mañana, el fundador veía el Opus
Dei proyectado en el tiempo y en el
espacio. ¿Qué veía? Sobre todo, a las
personas, una a una, muchas almas, 
«hombres y mujeres de Dios,
quienes levantarán la Cruz con las
doctrinas de Cristo sobre el
pináculo de toda actividad
humana.»[4]



Transmitir la semilla del Opus Dei es,
ante todo, poner las almas en la
cercanía de Dios, junto a Jesucristo. Y
para llevar a cabo dicha tarea es
esencial un hondo sentido de la
filiación divina, de la que San
Josemaría será eficaz heraldo a lo
largo de su vida: el bautizado es hijo
de Dios en Cristo. En efecto, «el que
no se sabe hijo de Dios, desconoce
su verdad más íntima, y carece en
su actuación del dominio y del
señorío propios de los que aman al
Señor por encima de todas las
cosas»[5].

La mirada del hijo de Dios penetra
todas las profesiones honestas, ama
al mundo nacido bueno de las manos
de Dios y abraza a toda la
humanidad, en una bella y original
evocación. El trabajo nace del amor;
la sabiduría es la ciencia del amor;
santificar el trabajo es un arte,
camino hacia Dios: una colaboración
apasionada con Dios, que da sentido



a la vida, y por lo tanto seguridad,
pues Dios no nos abandona nunca.
Cada uno ha de ser maestro de
santidad, también con sus miserias, y
transmitir la fe con una entrega que
deja actuar la brisa suave del
Espíritu Santo, el Espíritu de Cristo.

El centro de toda la historia de la
salvación es Jesucristo, Dios y
hombre verdadero: somos su pueblo
que, en la Eucaristía, es convocado
haciéndose cuerpo de Cristo. En la
Misa, la Iglesia ofrece a Cristo, y se
ofrece, a la vez se hace Iglesia:
Cuerpo de Cristo.

Lo mismo sucede con el Opus Dei
que, como le gustaba decir a San
Josemaría, es partecica de la
Iglesia[6]. El espíritu de la Obra
empuja a amar a «servir a la
Iglesia, y a todas las criaturas, sin
servirse de la Iglesia»[7]. Cada
cristiano lleva consigo, por así decir,
a toda la Iglesia, a la cohorte celestial



y a los santos. Todos los santos, cada
uno de ellos, son nuestros, desde el
buen ladrón hasta santa Narcisa,
mujer ecuatoriana canonizada por
Benedicto XVI en octubre de 2008. En
los primeros años del Opus Dei, San
Josemaría sueña ya con el mundo
entero.

El 2 de octubre de 1928, cuando San
Josemaría ve la Obra, acaba de
celebrar la Santa Misa, para la
salvación del mundo. Con el rito
penitencial y mediante otras muchas
oraciones del Canon, ha manifestado,
con toda su pasión de buen sacerdote
que busca la voluntad de Dios, el
deseo de tener un corazón puro. No
sabe todavía que será un apóstol de
la santificación de la vida ordinaria,
que recordará a tantas almas que
han de ofrecer a Dios sacrificios
espirituales de agradable olor,
unidos al Sacrificio de la Misa, centro
y raíz de la vida interior. Se ha hecho
presente el Misterio de la Pasión,



Muerte, Resurrección y Ascensión de
Jesucristo, sentado a la diestra del
Padre.

En la actualización del misterio
pascual, Cristo se ofrece bajo las
apariencias del pan y del vino, frutos
de la tierra, de la vid, y del trabajo
del hombre. El pan ya no es pan, es
su Cuerpo; el vino, su Sangre. Jesús
está real y sustancialmente presente,
como enseñó: Ecce Agnus Dei, ecce
qui tollit peccáta mundi. El Cielo ha
bajado a la tierra, ya se anticipa la
liturgia celestial, la cena de las bodas
del Cordero, como subraya la forma
ordinaria del Rito latino, que añade: 
Beati qui ad cenam agni vocáti sunt.
San Josemaría rezó también entonces
aquellas palabras que hoy se
encuentran en el Misal del Beato
Juan XXIII: Corpus tuum, Dómine,
quod sumpsi, et Sanguis, quem potávi,
adhaéreat viscéribus meis. El Cuerpo
y la Sangre de Cristo se han hecho
íntimos a ese joven sacerdote de



veintiséis años, que está a punto de
ver el Opus Dei.

Todas las naciones estaban de algún
modo en la Misa del fundador, que
bien podía afirmar que, en cada
Misa, «la tierra y el cielo se unen
para entonar con los Ángeles del
Señor: Sanctus, Sanctus,
Sanctus...» [8]. Toda la creación,
pues el cielo y la tierra están llenos
de la gloria divina[9].

El 2 de octubre de 1928 el Fundador
dio gracias a Dios y se puso a
trabajar. «Recopilé con alguna
unidad las notas sueltas, que
hasta entonces venía tomando»,
escribió. Aunque consideró después,
en su humildad, que había tardado
en secundar la inspiración divina,
San Josemaría trabajó mucho. El
Opus Dei fue así el fruto de la
iniciativa divina y de la
correspondencia humana, una
manifestación de que el Espíritu



Santo guía y santifica a su Pueblo:
como enseña el Concilio Vaticano
II[10], Dios ha querido que su Iglesia
tomase una renovada conciencia de
la llamada universal a la santidad.
Este es el núcleo del mensaje que San
Josemaría había recibido ya en 1928,
y que los fieles del Opus Dei,
comprometidos en santificar el
mundo desde dentro, buscan
difundir con su propia vida.

La fiesta litúrgica de los Santos
Ángeles Custodios empezó a
celebrarse en España y en Francia en
el siglo V. En 1670, el Papa Clemente
X la extendió a la Iglesia universal,
fijando su celebración en el día 2 de
octubre. Que Dios hiciera ver al
fundador esta partecica de la Iglesia
en la fiesta de los Santos Ángeles,
parece como una llamada de la
Providencia a no perder nunca el
punto de mira sobrenatural: hay
muchos ángeles en nuestro camino,
nos custodian ejecutando las órdenes



del Señor y bendiciéndole siempre,
como recuerda la Escritura Santa en
textos que, en 1928, se leían en la
liturgia de la Misa del 2 de
octubre[11].

En este año mariano que el Prelado
ha establecido para el Opus Dei, la
acción de gracias de sus fieles y de
quienes participan en sus
apostolados, se dirige a la Virgen
María, el primer opus Dei por razón
de excelencia, como la llamó el Santo
Padre Juan Pablo II, durante una
audiencia concedida a Mons. Álvaro
del Portillo en los primeros días de su
pontificado. Pedimos a nuestra
Madre del Cielo que nos haga
pequeños, humildes, para llenarnos
de Dios.

G. Derville



[1] SAN JOSEMARÍA, Apuntes
íntimos, nn. 306, en A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
I, Rialp, Madrid 1997, pp. 293.

[2] BENEDICTO XVI, Encuentro con el
mundo de la cultura en el Collège des
Bernardins de París, 12- IX -2008; cfr.
Jn 5, 17.

[3] JOSEPH RATZINGER, El espíritu
de la liturgia, Madrid, 2001, p. 218.

[4] SAN JOSEMARÍA, Apuntes
íntimos, nn. 217-218, en A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. I, Rialp, Madrid 1997, pp.
380-381.

[5] SAN JOSEMARÍA, Amigos de Dios,
n. 26.

[6] Cfr. PEDRO RODRÍGUEZ,
FERNANDO OCÁRIZ, JOSÉ LUIS
ILLANES, El Opus Dei en la Iglesia,
Madrid, 2001, p. 22.



[7] SAN JOSEMARÍA, Conversaciones,
nn. 47.

[8] SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 89.

[9] Cfr. Misal Romano, Sanctus.

[10] Cfr. Constitución Dogmática
Lumen Gentium, n. 11.

[11] Cfr. Ex 23, 20-23; Sal 91 (90),
11-12; 103 (102), 20-21.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/divinas-
inspiraciones/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/divinas-inspiraciones/
https://opusdei.org/es-es/article/divinas-inspiraciones/
https://opusdei.org/es-es/article/divinas-inspiraciones/

	Divinas inspiraciones

