
opusdei.org

Discurso del Papa
Francisco al
Parlamento Europeo

El Papa Francisco quiso enviar
a todos los ciudadanos
europeos un mensaje de
esperanza y de aliento, por el
bien de toda la humanidad y
fue recibido con grandes
aplausos en la sesión solemne
del Parlamento Europeo.

25/11/2014

Señor Presidente, Señoras y Señores
Vicepresidentes,



Señoras y Señores Eurodiputados,

Trabajadores en los distintos ámbitos
de este hemiciclo,

Queridos amigos

Les agradezco que me hayan
invitado a tomar la palabra ante esta
institución fundamental de la vida de
la Unión Europea, y por la
oportunidad que me ofrecen de
dirigirme, a través de ustedes, a los
más de quinientos millones de
ciudadanos de los 28 Estados
miembros a quienes representan.
Agradezco particularmente a usted,
Señor Presidente del Parlamento, las
cordiales palabras de bienvenida que
me ha dirigido en nombre de todos
los miembros de la Asamblea.

Mi visita tiene lugar más de un
cuarto de siglo después de la del
Papa Juan Pablo II. Muchas cosas han
cambiado desde entonces, en Europa
y en todo el mundo. No existen los

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1988/trav_francia_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/travels/sub_index1988/trav_francia_sp.htm


bloques contrapuestos que antes
dividían el Continente en dos, y se
está cumpliendo lentamente el deseo
de que «Europa, dándose
soberanamente instituciones libres,
pueda un día ampliarse a las
dimensiones que le han dado la
geografía y aún más la historia».[1]

Junto a una Unión Europea más
amplia, existe un mundo más
complejo y en rápido movimiento.
Un mundo cada vez más
interconectado y global, y, por eso,
siempre menos «eurocéntrico». Sin
embargo, una Unión más amplia,
más influyente, parece ir
acompañada de la imagen de una
Europa un poco envejecida y
reducida, que tiende a sentirse
menos protagonista en un contexto
que la contempla a menudo con
distancia, desconfianza y, tal vez, con
sospecha.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn1


Al dirigirme hoy a ustedes desde mi
vocación de Pastor, deseo enviar a
todos los ciudadanos europeos un
mensaje de esperanza y de aliento.

Un mensaje de esperanza basado en
la confianza de que las dificultades
puedan convertirse en fuertes
promotoras de unidad, para vencer
todos los miedos que Europa – junto
a todo el mundo – está atravesando.
Esperanza en el Señor, que
transforma el mal en bien y la
muerte en vida.

Un mensaje de aliento para volver a
la firme convicción de los Padres
fundadores de la Unión Europea, los
cuales deseaban un futuro basado en
la capacidad de trabajar juntos para
superar las divisiones, favoreciendo
la paz y la comunión entre todos los
pueblos del Continente. En el centro
de este ambicioso proyecto político se
encontraba la confianza en el
hombre, no tanto como ciudadano o



sujeto económico, sino en el hombre
como persona dotada de una 
dignidad trascendente.

Quisiera subrayar, ante todo, el
estrecho vínculo que existe entre
estas dos palabras: «dignidad» y
«trascendente».

La «dignidad» es una palabra clave
que ha caracterizado el proceso de
recuperación en la segunda
postguerra. Nuestra historia reciente
se distingue por la indudable
centralidad de la promoción de la
dignidad humana contra las
múltiples violencias y
discriminaciones, que no han faltado,
tampoco en Europa, a lo largo de los
siglos. La percepción de la
importancia de los derechos
humanos nace precisamente como
resultado de un largo camino, hecho
también de muchos sufrimientos y
sacrificios, que ha contribuido a
formar la conciencia del valor de



cada persona humana, única e
irrepetible. Esta conciencia cultural
encuentra su fundamento no sólo en
los eventos históricos, sino, sobre
todo, en el pensamiento europeo,
caracterizado por un rico encuentro,
cuyas múltiples y lejanas fuentes
provienen de Grecia y Roma, de los
ambientes celtas, germánicos y
eslavos, y del cristianismo que los
marcó profundamente, [2] dando
lugar al concepto de «persona».

Hoy, la promoción de los derechos
humanos desempeña un papel
central en el compromiso de la Unión
Europea, con el fin de favorecer la
dignidad de la persona, tanto en su
seno como en las relaciones con los
otros países. Se trata de un
compromiso importante y admirable,
pues persisten demasiadas
situaciones en las que los seres
humanos son tratados como objetos,
de los cuales se puede programar la
concepción, la configuración y la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn2


utilidad, y que después pueden ser
desechados cuando ya no sirven, por
ser débiles, enfermos o ancianos.

Efectivamente, ¿qué dignidad existe
cuando falta la posibilidad de
expresar libremente el propio
pensamiento o de profesar sin
constricción la propia fe religiosa?
¿Qué dignidad es posible sin un
marco jurídico claro, que limite el
dominio de la fuerza y haga
prevalecer la ley sobre la tiranía del
poder? ¿Qué dignidad puede tener
un hombre o una mujer cuando es
objeto de todo tipo de
discriminación? ¿Qué dignidad
podrá encontrar una persona que no
tiene qué comer o el mínimo
necesario para vivir o, todavía peor,
che no tiene el trabajo que le otorga
dignidad?

Promover la dignidad de la persona
significa reconocer que posee
derechos inalienables, de los cuales



no puede ser privada
arbitrariamente por nadie y, menos
aún, en beneficio de intereses
económicos.

Es necesario prestar atención para
no caer en algunos errores que
pueden nacer de una mala
comprensión de los derechos
humanos y de un paradójico mal uso
de los mismos. Existe hoy, en efecto,
la tendencia hacia una
reivindicación siempre más amplia
de los derechos individuales – estoy
tentado de decir individualistas –,
que esconde una concepción de
persona humana desligada de todo
contexto social y antropológico, casi
como una «mónada» (μονάς), cada
vez más insensible a las otras
«mónadas» de su alrededor. Parece
que el concepto de derecho ya no se
asocia al de deber, igualmente
esencial y complementario, de modo
que se afirman los derechos del
individuo sin tener en cuenta que



cada ser humano está unido a un
contexto social, en el cual sus
derechos y deberes están conectados
a los de los demás y al bien común de
la sociedad misma.

Considero por esto que es vital
profundizar hoy en una cultura de
los derechos humanos que pueda
unir sabiamente la dimensión
individual, o mejor, personal, con la
del bien común, con ese «todos
nosotros» formado por individuos,
familias y grupos intermedios que se
unen en comunidad social.[3] En
efecto, si el derecho de cada uno no
está armónicamente ordenado al
bien más grande, termina por
concebirse sin limitaciones y,
consecuentemente, se transforma en
fuente de conflictos y de violencias.

Así, hablar de la dignidad
trascendente del hombre, significa
apelarse a su naturaleza, a su innata
capacidad de distinguir el bien del

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn3


mal, a esa «brújula» inscrita en
nuestros corazones y que Dios ha
impreso en el universo creado;[4]
significa sobre todo mirar al hombre
no como un absoluto, sino como un 
ser relacional. Una de las
enfermedades que veo más
extendidas hoy en Europa es la 
soledad, propia de quien no tiene
lazo alguno. Se ve particularmente
en los ancianos, a menudo
abandonados a su destino, como
también en los jóvenes sin puntos de
referencia y de oportunidades para
el futuro; se ve igualmente en los
numerosos pobres que pueblan
nuestras ciudades y en los ojos
perdidos de los inmigrantes que han
venido aquí en busca de un futuro
mejor.

Esta soledad se ha agudizado por la
crisis económica, cuyos efectos
perduran todavía con consecuencias
dramáticas desde el punto de vista
social. Se puede constatar que, en el

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn4


curso de los últimos años, junto al
proceso de ampliación de la Unión
Europea, ha ido creciendo la
desconfianza de los ciudadanos
respecto a instituciones consideradas
distantes, dedicadas a establecer
reglas que se sienten lejanas de la
sensibilidad de cada pueblo, e
incluso dañinas. Desde muchas
partes se recibe una impresión
general de cansancio, de
envejecimiento, de una Europa
anciana que ya no es fértil ni vivaz.
Por lo que los grandes ideales que
han inspirado Europa parecen haber
perdido fuerza de atracción, en favor
de los tecnicismos burocráticos de
sus instituciones.

A eso se asocian algunos estilos de
vida un tanto egoístas, caracterizados
por una opulencia insostenible y a
menudo indiferente respecto al
mundo circunstante, y sobre todo a
los más pobres. Se constata
amargamente el predominio de las



cuestiones técnicas y económicas en
el centro del debate político, en
detrimento de una orientación
antropológica auténtica. [5] El ser
humano corre el riesgo de ser
reducido a un mero engranaje de un
mecanismo que lo trata como un
simple bien de consumo para ser
utilizado, de modo que –
lamentablemente lo percibimos a
menudo –, cuando la vida ya no sirve
a dicho mecanismo se la descarta sin
tantos reparos, como en el caso de los
enfermos, los enfermos terminales,
de los ancianos abandonados y sin
atenciones, o de los niños asesinados
antes de nacer.

Este es el gran equívoco que se
produce «cuando prevalece la
absolutización de la técnica», [6] que
termina por causar «una confusión
entre los fines y los medios».[7] Es el
resultado inevitable de la «cultura del
descarte» y del «consumismo
exasperado». Al contrario, afirmar la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn7


dignidad de la persona significa
reconocer el valor de la vida
humana, que se nos da
gratuitamente y, por eso, no puede
ser objeto de intercambio o de
comercio. Ustedes, en su vocación de
parlamentarios, están llamados
también a una gran misión, aunque
pueda parecer inútil: Preocuparse de
la fragilidad, de la fragilidad de los
pueblos y de las personas. Cuidar la
fragilidad quiere decir fuerza y
ternura, lucha y fecundidad, en
medio de un modelo funcionalista y
privatista que conduce
inexorablemente a la «cultura del
descarte». Cuidar de la fragilidad de
las personas y de los pueblos
significa proteger la memoria y la
esperanza; significa hacerse cargo
del presente en su situación más
marginal y angustiante, y ser capaz
de dotarlo de dignidad.[8]

Por lo tanto, ¿cómo devolver la
esperanza al futuro, de manera que,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn8


partiendo de las jóvenes generaciones,
se encuentre la confianza para
perseguir el gran ideal de una Europa
unida y en paz, creativa y
emprendedora, respetuosa de los
derechos y consciente de los propios
deberes?

Para responder a esta pregunta,
permítanme recurrir a una imagen.
Uno de los más célebres frescos de
Rafael que se encuentra en el
Vaticano representa la Escuela de
Atenas. En el centro están Platón y
Aristóteles. El primero con el dedo
apunta hacia lo alto, hacia el mundo
de las ideas, podríamos decir hacia el
cielo; el segundo tiende la mano
hacia delante, hacia el observador,
hacia la tierra, la realidad concreta.
Me parece una imagen que describe
bien a Europa en su historia, hecha
de un permanente encuentro entre el
cielo y la tierra, donde el cielo indica
la apertura a lo trascendente, a Dios,
que ha caracterizado desde siempre



al hombre europeo, y la tierra
representa su capacidad práctica y
concreta de afrontar las situaciones y
los problemas.

El futuro de Europa depende del
redescubrimiento del nexo vital e
inseparable entre estos dos
elementos. Una Europa que no es
capaz de abrirse a la dimensión
trascendente de la vida es una
Europa que corre el riesgo de perder
lentamente la propia alma y también
aquel «espíritu humanista» que, sin
embargo, ama y defiende.

Precisamente a partir de la necesidad
de una apertura a la trascendencia,
deseo afirmar la centralidad de la
persona humana, que de otro modo
estaría en manos de las modas y
poderes del momento. En este
sentido, considero fundamental no
sólo el patrimonio que el
cristianismo ha dejado en el pasado
para la formación cultural del



continente, sino, sobre todo, la
contribución que pretende dar hoy y
en el futuro para su crecimiento.
Dicha contribución no constituye un
peligro para la laicidad de los
Estados y para la independencia de
las instituciones de la Unión, sino
que es un enriquecimiento. Nos lo
indican los ideales que la han
formado desde el principio, como
son: la paz, la subsidiariedad, la
solidaridad recíproca y un
humanismo centrado sobre el
respeto de la dignidad de la persona.

Por ello, quisiera renovar la
disponibilidad de la Santa Sede y de
la Iglesia Católica, a través de la
Comisión de las Conferencias
Episcopales Europeas (COMECE),
para mantener un diálogo
provechoso, abierto y trasparente
con las instituciones de la Unión
Europea. Estoy igualmente
convencido de que una Europa capaz
de apreciar las propias raíces



religiosas, sabiendo aprovechar su
riqueza y potencialidad, puede ser
también más fácilmente inmune a
tantos extremismos que se expanden
en el mundo actual, también por el
gran vacío en el ámbito de los
ideales, como lo vemos en el así
llamado Occidente, porque «es
precisamente este olvido de Dios, en
lugar de su glorificación, lo que
engendra la violencia». [9]

A este respecto, no podemos olvidar
aquí las numerosas injusticias y
persecuciones que sufren
cotidianamente las minorías
religiosas, y particularmente
cristianas, en diversas partes del
mundo. Comunidades y personas
que son objeto de crueles violencias:
expulsadas de sus propias casas y
patrias; vendidas como esclavas;
asesinadas, decapitadas, crucificadas
y quemadas vivas, bajo el vergonzoso
y cómplice silencio de tantos.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn9


El lema de la Unión Europea es 
Unidad en la diversidad, pero la
unidad no significa uniformidad
política, económica, cultural, o de
pensamiento. En realidad, toda
auténtica unidad vive de la riqueza
de la diversidad que la compone:
como una familia, que está tanto más
unida cuanto cada uno de sus
miembros puede ser más
plenamente sí mismo sin temor. En
este sentido, considero que Europa es
una familia de pueblos, que podrán
sentir cercanas las instituciones de la
Unión si estas saben conjugar
sabiamente el anhelado ideal de la
unidad, con la diversidad propia de
cada uno, valorando todas las
tradiciones; tomando conciencia de
su historia y de sus raíces;
liberándose de tantas
manipulaciones y fobias. Poner en el
centro la persona humana significa
sobre todo dejar que muestre
libremente el propio rostro y la



propia creatividad, sea en el ámbito
particular que como pueblo.

Por otra parte, las peculiaridades de
cada uno constituyen una auténtica
riqueza en la medida en que se
ponen al servicio de todos. Es preciso
recordar siempre la arquitectura
propia de la Unión Europea,
construida sobre los principios de
solidaridad y subsidiariedad, de
modo que prevalezca la ayuda mutua
y se pueda caminar, animados por la
confianza recíproca.

En esta dinámica de unidad-
particularidad, se les plantea
también, Señores y Señoras
Eurodiputados, la exigencia de
hacerse cargo de mantener viva la
democracia, la democracia de los
pueblos de Europa. No se nos oculta
que una concepción uniformadora
de la globalidad daña la vitalidad del
sistema democrático, debilitando el
contraste rico, fecundo y



constructivo, de las organizaciones y
de los partidos políticos entre sí. De
esta manera se corre el riesgo de
vivir en el reino de la idea, de la
mera palabra, de la imagen, del
sofisma… y se termina por confundir
la realidad de la democracia con un
nuevo nominalismo político.
Mantener viva la democracia en
Europa exige evitar tantas «maneras
globalizantes» de diluir la realidad:
los purismos angélicos, los
totalitarismos de lo relativo, los
fundamentalismos ahistóricos, los
eticismos sin bondad, los
intelectualismos sin sabiduría. [10]

Mantener viva la realidad de las
democracias es un reto de este
momento histórico, evitando que su
fuerza real – fuerza política
expresiva de los pueblos – sea
desplazada ante las presiones de
intereses multinacionales no
universales, que las hacen más
débiles y las trasforman en sistemas

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn10


uniformadores de poder financiero
al servicio de imperios desconocidos.
Este es un reto que hoy la historia
nos ofrece.

Dar esperanza a Europa no significa
sólo reconocer la centralidad de la
persona humana, sino que implica
también favorecer sus cualidades. Se
trata por eso de invertir en ella y en
todos los ámbitos en los que sus
talentos se forman y dan fruto. El
primer ámbito es seguramente el de
la educación, a partir de la familia,
célula fundamental y elemento
precioso de toda sociedad. La familia
unida, fértil e indisoluble trae
consigo los elementos fundamentales
para dar esperanza al futuro. Sin esta
solidez se acaba construyendo sobre
arena, con graves consecuencias
sociales. Por otra parte, subrayar la
importancia de la familia, no sólo
ayuda a dar prospectivas y esperanza
a las nuevas generaciones, sino
también a los numerosos ancianos,



muchas veces obligados a vivir en
condiciones de soledad y de
abandono porque no existe el calor
de un hogar familiar capaz de
acompañarles y sostenerles.

Junto a la familia están las
instituciones educativas: las escuelas
y universidades. La educación no
puede limitarse a ofrecer un
conjunto de conocimientos técnicos,
sino que debe favorecer un proceso
más complejo de crecimiento de la
persona humana en su totalidad. Los
jóvenes de hoy piden poder tener
una formación adecuada y completa
para mirar al futuro con esperanza, y
no con desilusión. Numerosas son las
potencialidades creativas de Europa
en varios campos de la investigación
científica, algunos de los cuales no
están explorados todavía
completamente. Baste pensar, por
ejemplo, en las fuentes alternativas
de energía, cuyo desarrollo



contribuiría mucho a la defensa del
ambiente.

Europa ha estado siempre en
primera línea de un loable
compromiso en favor de la ecología.
En efecto, esta tierra nuestra necesita
de continuos cuidados y atenciones,
y cada uno tiene una responsabilidad
personal en la custodia de la
creación, don precioso que Dios ha
puesto en las manos de los hombres.
Esto significa, por una parte, que la
naturaleza está a nuestra disposición,
podemos disfrutarla y hacer buen
uso de ella; por otra parte, significa
que no somos los dueños. Custodios,
pero no dueños. Por eso la debemos
amar y respetar. «Nosotros en
cambio nos guiamos a menudo por la
soberbia de dominar, de poseer, de
manipular, de explotar; no la
"custodiamos", no la respetamos, no
la consideramos como un don
gratuito que hay que cuidar». [11]
Respetar el ambiente no significa

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn11


sólo limitarse a evitar estropearlo,
sino también utilizarlo para el bien.
Pienso sobre todo en el sector
agrícola, llamado a dar sustento y
alimento al hombre. No se puede
tolerar que millones de personas en
el mundo mueran de hambre,
mientras toneladas de restos de
alimentos se desechan cada día de
nuestras mesas. Además, el respeto
por la naturaleza nos recuerda que el
hombre mismo es parte fundamental
de ella. Junto a una ecología
ambiental, se necesita una ecología
humana, hecha del respeto de la
persona, que hoy he querido
recordar dirigiéndome a ustedes.

El segundo ámbito en el que florecen
los talentos de la persona humana es
el trabajo. Es hora de favorecer las
políticas de empleo, pero es
necesario sobre todo volver a dar
dignidad al trabajo, garantizando
también las condiciones adecuadas
para su desarrollo. Esto implica, por



un lado, buscar nuevos modos para
conjugar la flexibilidad del mercado
con la necesaria estabilidad y
seguridad de las perspectivas
laborales, indispensables para el
desarrollo humano de los
trabajadores; por otro lado, significa
favorecer un adecuado contexto
social, que no apunte a la explotación
de las personas, sino a garantizar, a
través del trabajo, la posibilidad de
construir una familia y de educar los
hijos.

Es igualmente necesario afrontar
juntos la cuestión migratoria. No se
puede tolerar que el mar
Mediterráneo se convierta en un
gran cementerio. En las barcazas que
llegan cotidianamente a las costas
europeas hay hombres y mujeres que
necesitan acogida y ayuda. La
ausencia de un apoyo recíproco
dentro de la Unión Europea corre el
riesgo de incentivar soluciones
particularistas del problema, que no



tienen en cuenta la dignidad humana
de los inmigrantes, favoreciendo el
trabajo esclavo y continuas tensiones
sociales. Europa será capaz de hacer
frente a las problemáticas asociadas
a la inmigración si es capaz de
proponer con claridad su propia
identidad cultural y poner en
práctica legislaciones adecuadas que
sean capaces de tutelar los derechos
de los ciudadanos europeos y de
garantizar al mismo tiempo la
acogida a los inmigrantes; si es capaz
de adoptar políticas correctas,
valientes y concretas que ayuden a
los países de origen en su desarrollo
sociopolítico y a la superación de sus
conflictos internos – causa principal
de este fenómeno –, en lugar de
políticas de interés, que aumentan y
alimentan estos conflictos. Es
necesario actuar sobre las causas y
no solamente sobre los efectos.

Señor Presidente, Excelencias,
Señoras y Señores Diputados:



Ser conscientes de la propia
identidad es necesario también para
dialogar en modo propositivo con los
Estados que han solicitado entrar a
formar parte de la Unión en el
futuro. Pienso sobre todo en los del
área balcánica, para los que el
ingreso en la Unión Europea puede
responder al ideal de paz en una
región que ha sufrido mucho por los
conflictos del pasado. Por último, la
conciencia de la propia identidad es
indispensable en las relaciones con
los otros países vecinos,
particularmente con aquellos de la
cuenca mediterránea, muchos de los
cuales sufren a causa de conflictos
internos y por la presión del
fundamentalismo religioso y del
terrorismo internacional.

A ustedes, legisladores, les
corresponde la tarea de custodiar y
hacer crecer la identidad europea, de
modo que los ciudadanos encuentren
de nuevo la confianza en las



instituciones de la Unión y en el
proyecto de paz y de amistad en el
que se fundamentan. Sabiendo que
«cuanto más se acrecienta el poder
del hombre, más amplia es su
responsabilidad individual y
colectiva». [12] Les exhorto, pues, a
trabajar para que Europa redescubra
su alma buena.

Un autor anónimo del s. II escribió
que «los cristianos representan en el
mundo lo que el alma al cuerpo». 
[13] La función del alma es la de
sostener el cuerpo, ser su conciencia
y la memoria histórica. Y dos mil
años de historia unen a Europa y al
cristianismo. Una historia en la que
no han faltado conflictos y errores,
también pecados, pero siempre
animada por el deseo de construir
para el bien. Lo vemos en la belleza
de nuestras ciudades, y más aún, en
la de múltiples obras de caridad y de
edificación humana común que
constelan el Continente. Esta historia,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn13


en gran parte, debe ser todavía
escrita. Es nuestro presente y
también nuestro futuro. Es nuestra
identidad. Europa tiene una gran
necesidad de redescubrir su rostro
para crecer, según el espíritu de sus
Padres fundadores, en la paz y en la
concordia, porque ella misma no está
todavía libre de conflictos.

Queridos Eurodiputados, ha llegado
la hora de construir juntos la Europa
que no gire en torno a la economía,
sino a la sacralidad de la persona
humana, de los valores inalienables;
la Europa que abrace con valentía su
pasado, y mire con confianza su
futuro para vivir plenamente y con
esperanza su presente. Ha llegado el
momento de abandonar la idea de
una Europa atemorizada y replegada
sobre sí misma, para suscitar y
promover una Europa protagonista,
transmisora de ciencia, arte, música,
valores humanos y también de fe. La
Europa que contempla el cielo y



persigue ideales; la Europa que mira
y defiende y tutela al hombre; la
Europa que camina sobre la tierra
segura y firme, precioso punto de
referencia para toda la humanidad.

Gracias.

[1] Juan pablo II, Discurso al
Parlamento Europeo, 11 octubre
1988, 5.

[2] Cf. Juan pablo II, Discurso a la
Asamblea Parlamentaria del Consejo
de Europa, 8 octubre 1988, 3.

[3] Cf. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, 7; Con. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, 26.

[4] Cf. Compendio de la doctrina
social de la Iglesia, 37, 37.

[5] Cf. Evangelii gaudium, 55.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html#El%20Amor%20trinitario,%20origen%20y%20meta%20de%20la%20persona%20humana
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html#El%20Amor%20trinitario,%20origen%20y%20meta%20de%20la%20persona%20humana
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html#El%20Amor%20trinitario,%20origen%20y%20meta%20de%20la%20persona%20humana
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html#El%20Amor%20trinitario,%20origen%20y%20meta%20de%20la%20persona%20humana
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_nueva_idolatr%C3%ADa_del_dinero
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_nueva_idolatr%C3%ADa_del_dinero


[6] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
71.

[7] Ibíd.

[8] Cf. Evangelii gaudium, 209.

[9] Benedico XVI, Discurso a los
Miembros del Cuerpo diplomático, 7
enero 2013.

[10] Cf. Evangelii gaudium, 231.

[11]Audiencia General, 5 junio 2013.

[12] Gaudium et spes, 34.

[13] Carta a Diogneto, 6.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va / Rome Reports

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#71
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#71
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#71
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_realidad_es_m%C3%A1s_importante_que_la_idea
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_realidad_es_m%C3%A1s_importante_que_la_idea
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref13


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/discurso-del-
papa-francisco-al-parlamento-europeo/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-papa-francisco-al-parlamento-europeo/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-papa-francisco-al-parlamento-europeo/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-papa-francisco-al-parlamento-europeo/

	Discurso del Papa Francisco al Parlamento Europeo

