
opusdei.org

Discurso del
Cardenal Dr. Joseph
Ratzinger con
motivo de su
investidura como
doctor honoris causa
por la Universidad
de Navarra

16/09/2009

Excelentísimo y Reverendísimo
Señor Gran Canciller,

Respetable Claustro Académico,



Señoras y Señores:

Quisiera expresar ante todo a
Vuestra Excelencia, muy estimado y
querido Señor Gran Canciller, y a la
ilustre Facultad de Teología, mi
profunda y sentida gratitud por el
gran honor que se me confiere con
esta investidura como Doctor honoris
causa. De modo particular, quiero
manifestarle a Usted, muy estimado
colega Profesor Rodríguez, mi
agradecimiento por la atenta y
delicada valoración que ha hecho de
mi trabajo teológico, en la que ha ido
más allá de mis méritos.

Usted, Profesor Rodríguez, con el
descubrimiento y la edición crítica
del manuscrito original del
"Catecismo Romano", ha prestado a
la teología un servicio que trasciende
unas concretas circunstancias
históricas, y que ha revestido
también gran importancia para mis
trabajos durante la preparación del



"Catecismo de la Iglesia Católica".
Forma Usted parte de una Facultad
que, en el tiempo relativamente
breve de su existencia, ha conseguido
ocupar un puesto relevante en el
diálogo teológico mundial. Significa,
por tanto, para mí un honor y una
alegría grandes ser recibido a través
de este Doctorado en el Claustro de
esta Facultad, con la que estoy unido
desde hace ya bastantes años con
lazos de amistad personal y de
diálogo científico.

Ante un acontecimiento como el de
hoy, surge inevitablemente una
pregunta: ¿qué es propiamente un
doctor en teología? Y, en mi caso,
además, una pregunta muy personal:
¿tengo yo derecho a considerarme
como tal? ¿Respondo yo al criterio
que con esta dignidad se significa?
Quizá pudiera plantearse, en este
sentido, para muchos una objeción
seria respecto de mi persona: ¿el
cargo de Prefecto de la Congregación



para la Doctrina de la Fe -al que hoy
gusta caracterizar de nuevo (y con
esto también criticarle) con el título
de "Inquisidor"- no estará quizás en
cierta contradicción con la esencia de
la ciencia y, por tanto, también con la
naturaleza de la teología? ¿No se
excluirán quizás ciencia y autoridad
externa? ¿Podría acaso la ciencia
reconocer otra autoridad que no
fuese la de sus propios
conocimientos, es decir, la de sus
argumentaciones? ¿No es
contradictorio en sí mismo un
Magisterio que quiera imponer
límites en materia científica al
pensamiento?

Preguntas como éstas, que tocan la
esencia de la teología católica,
requieren sin duda un continuo
examen de conciencia, tanto por
parte de los teólogos como de
aquellos otros que están constituidos
en autoridad dentro de la Iglesia,
quienes además deben ser también



teólogos para poder realizar
adecuadamente su oficio. Nos ponen
esas preguntas ante la cuestión
fundamental: ¿Qué es propiamente
la teología? ¿Quedaría ya
suficientemente caracterizada si la
describiésemos como una reflexión
metódica y sistemática sobre los
interrogantes de la religión, de la
relación del hombre con Dios? Mi
respuesta sería: no, pues de ese modo
sólo habríamos alcanzado a
situarnos ante la llamada "ciencia de
la religión". La filosofía de la religión
y, en general, la ciencia de la religión
son indudablemente disciplinas de
gran importancia, pero sus
limitaciones se hacen patentes
cuando tratan de traspasar el ámbito
académico, pues no son realmente
capaces de ofrecer una verdadera
guía. O bien tratan de cosas del
pasado, o bien se ocupan en describir
las cosas del presente desde la
confrontación existencial de los unos
con los otros, o acaban siendo, en fin,



un puro tantear acerca de los
interrogantes últimos sobre el
hombre, un tantear que, en
definitiva, debe siempre quedarse en
simple interrogante, pues no puede
superar las tinieblas que rodean al
hombre precisamente cuando se
pregunta por su origen y por su fin,
es decir, cuando se pregunta por sí
mismo. Si la teología quiere y debe
ser algo distinto de la ciencia de la
religión, algo distinto de un simple
tratar las cuestiones irresueltas sobre
lo que nos trasciende y a la vez, sin
embargo, nos constituye, entonces ha
de basarse únicamente en el hecho
de que surge de una respuesta que
nosotros no hemos inventado. Pero
para que ésta respuesta sea
verdaderamente respuesta para
nosotros, debemos esforzarnos en
comprenderla y no dejar que se
diluya.

Lo peculiar de la Teología es
ocuparse de algo que nosotros no nos



hemos imaginado y que puede ser
fundamento de nuestra vida
precisamente porque nos precede y
nos sostiene, es decir, porque es más
grande que nuestro propio
pensamiento. El camino de la
teología se encuentra bien expresado
en la fórmula Credo ut intelligam:
acepto un presupuesto previamente
dado para encontrar, desde él y en él,
el acceso a la vida verdadera, a la
verdadera comprensión de mí
mismo. Esto significa a su vez que la
Teología presupone, por su propia
naturaleza, una auctoritas. Sólo
existe porque sabe que la esfera del
propio pensamiento ha sido
trascendida, porque sabe que -por
decirlo así- ha sido tendida una mano
en ayuda del pensamiento humano,
una mano que tira de él hacia lo alto
por encima de sus propias fuerzas.
Sin este presupuesto dado, que
supera siempre la capacidad del
propio pensamiento y que nunca se



diluye en algo puramente personal,
no habría Teología.

Pero entonces debe plantearse una
nueva pregunta: ¿Cómo es este
presupuesto que nos es dado, esa
respuesta que encauza por completo
nuestro pensar y le señala el camino?
Esa autoridad es, así lo podemos
decir como en una primera
aproximación, una Palabra. Vista
desde nuestro tema, tal afirmación
resulta completamente lógica: la
palabra procede del entender y
quiere ayudar a entender. El
presupuesto que ha sido dado al
espíritu humano que se pregunta es,
de modo plenamente razonable, una
Palabra. En el proceso de la ciencia el
pensamiento precede a la palabra. Y
se traduce en la palabra. Pero aquí,
donde nuestro pensamiento fracasa,
es enviada la Palabra desde el
Pensamiento eterno, en la que
esconde un fragmento de su
esplendor, tanto cuanto somos



capaces de resistir, tanto cuanto
necesitamos, tanto cuanto puede la
palabra humana formular. Conocer
el significado de esta Palabra,
entender esta Palabra es la más
honda razón de ser de la Teología,
razón que nunca podrá tampoco
faltar del todo en el camino de fe de
los fieles sencillos.

El presupuesto que nos ha sido dado
es la Palabra, la Escritura,
deberíamos decir, y a continuación
deberíamos seguir preguntándonos:
junto a esa autoridad esencial para la
Teología, ¿puede quizá existir otra?
Parecería, a primera vista, que la
respuesta debería ser: no. Este es un
punto crítico de la controversia entre
teología de la reforma y teología
católica. Hoy en día también una
gran parte de los teólogos
evangélicos reconocen, de un modo u
otro, que la sola scriptura, es decir, la
reducción de la Palabra al Libro, no
es sostenible. La Palabra, por su



estructura interna, supera siempre lo
que pudiera entrar en el Libro. La
relativización del principio
escriturístico, en la que también la
teología católica tiene que ahondar, y
en la que ambas partes podrían
llegar a un nuevo motivo de
encuentro, es por una parte fruto del
diálogo ecuménico, pero se ha visto
también motivada por el progreso de
la interpretación histórico-crítica de
la Biblia, que a su vez ha aprendido
también, por eso mismo, a
autolimitarse.

En el proceso de la exégesis crítica,
sobre la naturaleza de la Palabra
bíblica han sido puestas de
manifiesto sobre todo dos cosas. En
primer lugar, se ha tomado
conciencia de que la Palabra bíblica,
en el momento de su fijación escrita,
ya ha recorrido un proceso más o
menos largo de configuración oral, y
que, al ponerse por escrito, no ha
quedado solidificada, sino que ha



entrado en nuevos procesos de
interpretación -relectures-, que han
desarrollado ulteriormente sus
potencialidades ocultas. La
extensión, por tanto, del significado
de la Palabra no puede quedar
reducida al pensamiento de un autor
singular de un determinado
momento histórico. Más aún, la
Palabra no pertenece a un único
autor, sino que vive en una historia
que progresa, y posee, por eso, una
extensión y una profundidad hacia el
pasado y hacia el futuro que
finalmente se pierden en lo
imprevisible. Sólo a partir de aquí se
puede empezar a comprender qué
quiere decir Inspiración; se puede
ver cómo Dios entra misteriosamente
en el ámbito del hombre y trasciende
al autor meramente humano. Pero
esto significa también que la
Escritura no es un meteorito caído
del cielo, que como tal se
contrapondría a toda palabra
humana con la rigurosa alteridad de



un mineral celeste no procedente de
la tierra.

Ciertamente, la Escritura es
portadora del pensamiento de Dios.
Esto hace que sea única y que se
convierta en "autoridad". Pero viene
mediada por una historia humana.
Encierra el pensar y el vivir de una
comunidad histórica, a la que
llamamos "Pueblo de Dios"
precisamente porque ha sido reunida
y mantenida en la unidad por la
irrupción de la Palabra divina. Y
existe entre ambas un mutuo
intercambio. Esta comunidad es la
condición esencial del origen y del
crecimiento de la Palabra bíblica; y, a
la inversa, esta Palabra confiere a la
comunidad su identidad y su
continuidad. Y así, el análisis de la
estructura de la Palabra bíblica ha
puesto de manifiesto una
compenetración entre Iglesia y
Biblia, entre Pueblo de Dios y Palabra
de Dios, que teóricamente



conocíamos de algún modo desde
siempre, pero que nunca se nos
había hecho tan patente.

De lo dicho hasta aquí se deduce un
segundo elemento, a través del cual
queda relativizado el principio
escriturístico. Lutero estaba
convencido de la perspicuitas de la
Escritura, de su univocidad, que
haría superflua cualquier instancia
oficial de explicación. La idea de la
univocidad es constitutiva del
principio escriturístico. Pues, si la
Biblia como libro no fuera unívoca
en sí misma, tampoco podría
constituir por sí sola, es decir,
únicamente como libro, el
presupuesto que nos ha sido dado, y
que nos ha de guiar. Quedaríamos,
por tanto, de nuevo abandonados a
nosotros mismos. Permaneceríamos
otra vez solos con nuestro
pensamiento, que se encontraría
desamparado frente a lo esencial del
ser. Pero, a raíz de la estructura de la



Palabra y de las experiencias
concretas de la exégesis bíblica, ha
habido que renunciar a este
postulado fundamental de la
univocidad. No puede ser mantenido
por la estructura objetiva de la
Palabra que, a causa de su propia
dinámica, trasciende lo escrito.
Precisamente lo más profundo de la
Palabra se hace perceptible sólo al
superar el nivel de lo meramente
escrito. Pero también desde el punto
de vista subjetivo, es decir, desde las
leyes esenciales de la razón histórica,
es imposible mantener dicho
postulado. La historia de la exégesis
es una historia de contradicciones.
Las aventuradas propuestas de
algunos exégetas modernos, que han
llegado hasta el extremo de ofrecer la
interpretación materialista de la
Biblia, han puesto de manifiesto que
la Palabra queda indefensa cuando
es reducida simplemente a un libro,
y se encuentra entonces expuesta a



ser manipulada por intenciones y
opiniones preconcebidas.

La Escritura, la Palabra que nos ha
sido dada como presupuesto, la que
está en el centro de los esfuerzos de
la Teología, no está aislada, por su
misma naturaleza, ni es solamente
un libro. Su sujeto humano, el Pueblo
de Dios, está vivo y se mantiene
idéntico consigo mismo a través de
los tiempos. El espacio vital que ha
creado y que la sostiene es una
interpretación que le es propia e
inseparable. Sin su sujeto vivo e
imperecedero que es la Iglesia, le
faltaría a la Escritura la
contemporaneidad con nosotros. Ya
no estaría en condiciones -como es su
razón de ser- de unir sincronía y
diacronía, historia y presente, sino
que decaería en lo
irrecuperablemente perdido en el
pasado. Quedaría reducida a simple
literatura que es interpretada, como
se puede interpretar cualquier obra



literaria. Y de ese modo, también la
Teología quedaría convertida, de una
parte en pura historia de la literatura
y en historia de tiempos pasados y,
por otro lado, en filosofía de la
religión y en ciencia de la religión en
general.

Quizá sea útil concretar aún algo más
esta reflexión con respecto al Nuevo
Testamento. A lo largo del entero
camino de fe desde Abraham hasta el
final de la constitución del canon
bíblico se fue formando la confesión
de la fe, que tiene en Cristo su
verdadero centro y su figura
definitiva. Pero el ámbito vital
originario de la profesión de fe
cristiana es la vida sacramental de la
Iglesia. El canon bíblico se ha
formado según este criterio, y es éste
también el motivo por el que el
Símbolo es la primera instancia de
interpretación de la Biblia. Pero el
Símbolo no es una pieza literaria.
Durante mucho tiempo la Regla de Fe



correspondiente al Símbolo no se
puso, a propósito, por escrito,
precisamente porque es vida
concreta de la comunidad creyente.
De esta manera, la autoridad de la
Iglesia que habla, la autoridad de la
sucesión apostólica, se encuentra
inscrita, por medio del Símbolo
mismo, en la Escritura, y no puede
separarse de ella. El Magisterio de los
sucesores de los Apóstoles no
yuxtapone una segunda autoridad a
la Escritura, sino que pertenece
desde dentro a ella misma. Esta viva
vox no está llamada a reducir la
autoridad de la Escritura o a
limitarla o incluso a sustituirla por
otra. Antes al contrario, su misión es
asegurar la indisponibilidad de la
Escritura, garantizar su no
manipulación, conservar intacta, en
medio de la disputa entre las
diversas opiniones, su propia
perspicuitas, su univocidad. Se da así
una misteriosa interacción mutua. La
Escritura señala la medida y el límite



a la viva vox; y la Voz viva garantiza
que la Escritura no venga a ser
manipulada. Comprendo
perfectamente el temor de los
teólogos protestantes -y hoy también
de muchos teólogos católicos-,
especialmente de los exégetas, de que
el principio Magisterio pudiera
menoscabar la libertad y la
autoridad de la Biblia, y de ese modo
también de la Teología en general.

Viene a mi memoria un pasaje de la
famosa correspondencia entre
Harnack y Peterson del año 1928.
Peterson, el más joven, que estaba en
búsqueda, en una carta había hecho
ver a Harnack que él mismo, en su
estudio sobre "El Antiguo Testamento
en las cartas paulinas y en las
comunidades paulinas", había
expresado prácticamente la doctrina
católica acerca de Escritura,
Tradición y Magisterio. Harnack en
efecto, había expuesto en ese trabajo
que en el Nuevo Testamento la



autoridad de la doctrina apostólica se
agrega a la autoridad de la Biblia,
organizándola y delimitándola, y, de
esta manera, constituye un
correctivo saludable del biblicismo.
Con relación a esta advertencia de
Peterson, Harnack despreocupado
como era, contestó al joven colega:
"Es un truism que el llamado
principio formal del viejo
protestantismo es una imposibilidad
crítica, y que -comparado con él- el
principio católico es formalmente el
mejor; pero materialmente el
principio católico sobre la tradición
asola la historia mucho más...". Eso
que, en cuanto principio, parece
evidente e incluso innegable, en la
realidad infunde cierto temor.

Se podría decir mucho más sobre el
diagnóstico de Harnack, sobre qué ha
asolado más la historia, sobre dónde
por tanto el presupuesto que nos ha
sido dado con la Palabra ha sido más
amenazado. No es éste el momento.



Por encima de toda discusión, queda
patente que ninguna de las dos
partes puede prescindir de la
confianza en el poder de protección y
guía del Espíritu Santo. Una
autoridad eclesiástica podría llegar a
ser arbitraria, si el Espíritu no la
guardase. Pero, sin duda, la
arbitrariedad de una exégesis dejada
en manos de sus propios recursos
constituiría, en sus múltiples
manifestaciones, un peligro no
menor, como demuestra la historia.
Es más, el milagro que haría falta allí
para mantener la unidad y hacer
valer la Palabra en toda su grandiosa
exigencia es mucho más improbable
que ese otro milagro que se necesita
para mantener dentro de sus límites
y medidas el ministerio de los
sucesores de los Apóstoles.

Pero dejemos de lado las
especulaciones. La estructura de la
Palabra es suficientemente unívoca,
pero la exigencia que implica para



los llamados a la responsabilidad de
suceder a los Apóstoles es de hecho
muy ardua. Es misión del Magisterio
no oponerse al pensamiento, sino dar
voz a la autoridad de la Respuesta
que nos ha sido dada, y así crear
espacio para la Verdad misma que
viene a nosotros. Ser portador de tal
misión es excitante y arriesgado.
Requiere la humildad de someterse,
de escuchar y de obedecer. Se trata,
no de hacer valer lo propio, sino de
mantener abierto el espacio para el
hablar del Otro, sin cuya Palabra
presente todo lo demás cae en el
vacío. El Magisterio bien entendido
debe ser un servicio humilde para
que siempre sea posible la Teología
verdadera, y así se puedan oír las
respuestas sin las cuales no podemos
vivir rectamente.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/discurso-del-
cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-

motivo-de-su-investidura-como-doctor-
honoris-causa-por-la-universidad-de-

navarra/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/discurso-del-cardenal-dr-joseph-ratzinger-con-motivo-de-su-investidura-como-doctor-honoris-causa-por-la-universidad-de-navarra/

	Discurso del Cardenal Dr. Joseph Ratzinger con motivo de su investidura como doctor honoris causa por la Universidad de Navarra

