
opusdei.org

El deseo, brújula
para orientar
nuestra vida hacia la
plenitud

Continuando con su catequesis
semanal sobre el
discernimiento, el Papa
Francisco se centró en un tercer
ingrediente: el deseo. Describió
el deseo como una brújula que
guía a la persona y que puede
ayudar a orientar su vida.

12/10/2022

Queridos hermanos y hermanas:



En estas catequesis estamos
repasando los elementos del
discernimiento. Después de la 
oración y el conocimiento de sí, es
decir rezar y conocerse a uno mismo,
hoy quisiera hablar de otro
“ingrediente”, por así decir,
indispensable: hoy quisiera hablar
del deseo. 

De hecho, el discernimiento es una
forma de búsqueda, y la búsqueda
nace siempre de algo que nos falta
pero que de alguna manera
conocemos, tenemos el olfato.

¿Este conocimiento de qué tipo es?
Los maestros espirituales lo indican
con el término “deseo”, que, en la
raíz, es una nostalgia de plenitud que
no encuentra nunca plena
satisfacción, y es el signo de la
presencia de Dios en nosotros. 

El deseo no son las ganas del
momento, no. La palabra italiana
viene de un término latín muy

https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-oracion/
https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-conocimiento-propio/


hermoso, esto es curioso: de-sidus,
literalmente “la falta de la estrella”,
deseo es una falta de la estrella, falta
del punto de referencia que orienta
el camino de la vida; esta evoca un
sufrimiento, una carencia, y al
mismo tiempo una tensión para
alcanzar el bien que nos falta. 

El deseo entonces es la brújula para
entender dónde me encuentro y
dónde estoy yendo, es más, es la
brújula para entender si estoy quieto
o estoy caminando, una persona que
nunca desea es una persona quieta,
quizá enferma, casi muerta. Es la
brújula de si estoy caminando o si
estoy quieto. ¿Y cómo es posible
reconocerlo?

Pensemos, un deseo sincero sabe
tocar en profundidad las cuerdas de
nuestro ser, por eso no se apaga
frente a las dificultades o a los
contratiempos. Es como cuando
tenemos sed: si no encontramos algo



para beber, esto no significa que
renunciemos, es más, la búsqueda
ocupa cada vez más nuestros
pensamientos y nuestras acciones,
hasta que estamos dispuestos a hacer
cualquier sacrificio para apaciguarlo,
casi obsesionados. Obstáculos y
fracasos no sofocan el deseo, no, al
contrario, lo hacen todavía más vivo
en nosotros.

A diferencia de las ganas o de la
emoción del momento, el deseo dura
en el tiempo, un tiempo también
largo, y tiende a concretizarse. Si, por
ejemplo, un joven desea convertirse
en médico, tendrá que emprender un
recorrido de estudios y de trabajo
que ocupará algunos años de su vida,
como consecuencia tendrá que poner
límites, decir algún “no”, en primer
lugar, a otros estudios, pero también
a posibles entretenimientos o
distracciones, especialmente en los
momentos de estudio más intenso. 



Pero, el deseo de dar una dirección a
su vida y de alcanzar esa meta —
llegar a ser médico era el ejemplo—
le consiente superar estas
dificultades. El deseo te hace fuerte,
valiente, te hace ir adelante siempre
porque tú quieres llegar a eso: “Yo
deseo eso”.

En efecto, un valor se vuelve bello y
más fácilmente realizable cuando es
atractivo. Como dijo alguien, «más
que ser bueno es importante tener
las ganas de serlo». Ser bueno es algo
atractivo, todos queremos ser
buenos, ¿pero tenemos ganas de ser
buenos?

Llama la atención el hecho de que
Jesús, antes de realizar un milagro, a
menudo pregunta a la persona sobre
su deseo: “¿Quieres ser curado?”. Y a
veces esta pregunta parece estar
fuera de lugar, ¡se ve que está
enfermo! Por ejemplo, cuando
encuentra al paralítico en la piscina



de Betesda, que estaba allí desde
hacía muchos años y nunca
encontraba el momento adecuado
para entrar en el agua. Jesús le
pregunta: «¿Quieres curarte» (Jn 5,6).

¿Por qué? En realidad, la respuesta
del paralítico revela una serie de
resistencias extrañas a la sanación,
que no tienen que ver solo con él. La
pregunta de Jesús era una invitación
a aclarar su corazón, para acoger un
posible salto de calidad: no pensar
más en sí mismo y en la propia vida
“de paralítico”, transportado por
otros. 

Pero el hombre en la camilla no
parecer estar tan convencido. 
Dialogando con el Señor, aprendemos
a entender qué queremos realmente
de nuestra vida. Este paralítico es el
ejemplo típico de las personas: “Sí, sí,
quiero, quiero” pero no quiero, no
quiero, no hago nada. 



El querer hacer se convierte en una
ilusión y no se da el paso para
hacerlo. Esa gente que quiere y no
quiere. Es feo esto, y ese enfermo 38
años allí, pero siempre con las
quejas: “No, sabes Señor, pero sabes
que cuando las aguas se mueven —
que es el momento del milagro—
sabes, viene alguien más fuerte que
yo, entra y yo llego tarde”, y se queja
y se queja. Pero estad atentos que las
quejas son un veneno, un veneno
para el alma, un veneno para la vida
porque no hacen crecer el deseo de ir
adelante. Estad atentos a las quejas.
Cuando se quejan en familia, se
quejan los cónyuges, se quejan uno
de otro, los hijos del padre o los
sacerdotes del obispo o los obispos de
tantas otras cosas… No, si os estáis
quejando, estad atentos, es casi
pecado, porque no deja crecer el
deseo.

A menudo es precisamente el deseo
lo que marca la diferencia entre un



proyecto exitoso, coherente y
duradero, y las mil ambiciones y los
tantos buenos propósitos de los que,
como se dice, “está empedrado el
infierno”: “Sí, yo quisiera, yo
quisiera, yo quisiera…” pero no haces
nada. 

La época en la que vivimos parece
favorecer la máxima libertad de
elección, pero al mismo tiempo 
atrofia el deseo —quieres satisfacerte
continuamente—, que queda
reducido a las ganas del momento. Y
debemos estar atentos a no atrofiar
el deseo. Estamos bombardeados por
miles de propuestas, proyectos,
posibilidades, que corremos el riesgo
de distraernos y no permitirnos
valorar con calma lo que realmente
queremos. Muchas veces
encontramos gente —pensemos en
los jóvenes, por ejemplo— con el
móvil en la mano y buscan, miran…
“Pero tú ¿te paras a pensar?” – “No”.
Siempre extrovertido, hacia el otro.



El deseo no puede crecer así, tú vives
el momento, saciado en el momento
y no crece el deseo.

Muchas personas sufren porque no
saben qué quieren hacer con su vida;
probablemente nunca han tomado
contacto con su deseo profundo,
nunca han sabido: “¿Qué quieres de
tu vida?” – “No lo sé”. De aquí el
riesgo de transcurrir la existencia
entre intentos y expedientes de
diversa índole, sin llegar nunca a
ningún lado, o desperdiciando
oportunidades valiosas. Y así algunos
cambios, aunque queridos en teoría,
nunca son realizados cuando se
presenta la ocasión, falta el deseo
fuerte de llevar adelante algo.

Si el Señor nos dirigiera, hoy, por
ejemplo, a cualquiera de nosotros, la
pregunta que hizo al ciego de Jericó:
«¿Qué quieres que te haga?» (Mc
10,51), —pensemos que el Señor a
cada uno de nosotros hoy pregunta



esto: “¿qué quieres que hago yo por
ti?”— ¿qué responderíamos? Quizá,
podríamos finalmente pedirle que
nos ayude a conocer el deseo
profundo de Él, que Dios mismo ha
puesto en nuestro corazón: “Señor
que yo conozca mis deseos, que yo
sea una mujer, un hombre de
grandes deseos”, quizá el Señor nos
dará la fuerza de concretizarlo. Es
una gracia inmensa, que está en la
base de todas las demás: consentir al
Señor, como en el Evangelio, de
hacer milagros por nosotros: “Danos
el deseo y hazlo crecer, Señor”.

Porque también Él tiene un gran
deseo respecto a nosotros: hacernos
partícipes de su plenitud de vida.
Gracias.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
discernimiento-deseo/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-deseo/
https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-deseo/
https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-deseo/

	El deseo, brújula para orientar nuestra vida hacia la plenitud

