
opusdei.org

Dios es Amor,
primera encíclica de
Benedicto XVI

Ofrecemos la primera encíclica
de Benedicto XVI, "Deus caritas
est" (Dios es amor), sobre el
amor cristiano. Está fechada el
25 de diciembre, solemnidad de
la Natividad del Señor.

25/01/2006

Síntesis de la encíclica .

La encíclica está articulada en dos
grandes partes. La primera, titulada:
"La unidad del amor en la creación y



en la historia de la salvación",
presenta una reflexión teológico-
filosófica sobre el "amor" en sus
diversas dimensiones -"eros",
"philia", "ágape"- precisando algunos
datos esenciales del amor de Dios por
el ser humano y del ligamen
intrínseco que ese amor tiene con el
amor humano. La segunda, titulada:
"Caritas, el ejercicio del amor por
parte de la Iglesia como "comunidad
de amor", trata del ejercicio concreto
del mandamiento del amor hacia el
prójimo.

PRIMERA PARTE

El término "amor", una de las
palabras más usadas y de las que
más se abusa en el mundo de hoy,
posee un vasto campo semántico. En
esta multiplicidad de significados,
surge, sin embargo, come arquetipo
del amor por excelencia aquel entre
hombre y mujer, que en la antigua
Grecia era definido con el nombre de



"eros". En la Biblia y sobre todo en el
Nuevo Testamento, se profundiza en
el concepto de "amor", un desarrollo
que se expresa en el
arrinconamiento de la palabra "eros"
en favor del término "ágape", para
expresar un amor oblativo.

Esta nueva visión del amor, una
novedad esencial del cristianismo, ha
sido juzgada no pocas veces, de
forma absolutamente negativa, como
un rechazo del "eros" y de la
corporeidad. Si bien haya habido
tendencias de ese tipo, el sentido de
esta profundización es otro. El "eros",
puesto en la naturaleza del ser
humano por su mismo Creador, tiene
necesidad de disciplina, de
purificación y de madurez para no
perder su dignidad original y no
degradarse a puro "sexo",
convirtiéndose en mercancía.

La fe cristiana ha considerado
siempre al hombre como un ser en el



que espíritu y materia se
compenetran uno con otra,
alcanzando así una nobleza nueva.
Se puede decir que el reto del "eros"
ha sido superado cuando en el ser
humano el cuerpo y el alma se
encuentran en perfecta armonía.
Entonces sí que el amor es "éxtasis",
pero éxtasis no en el sentido de un
momento de embriaguez pasajera,
sino como éxodo permanente del yo
encerrado en sí mismo hacia su
liberación en el don de sí, y de esa
forma hacia el reencuentro consigo
mismo, mas aún, hacia el
descubrimiento de Dios: de este
modo el "eros" puede elevar al ser
humano en "éxtasis" hacia lo Divino.

En definitiva, "eros" y "ágape" exigen
no estar nunca separados
completamente uno de otra, al
contrario, cuanto más -si bien en
dimensiones diversas-, encuentran
su justo equilibrio, más se cumple la
verdadera naturaleza del amor. Si



bien el "eros" inicialmente es sobre
todo deseo, a medida que se acerque
a la otra persona se interrogará
siempre menos sobre sí mismo,
buscará cada vez más la felicidad del
otro, se entregará y deseará "ser"
para el otro: así se adentra en él y se
afirma el momento del "ágape".

En Jesucristo, que es el amor de Dios
encarnado, el "eros"-"ágape" alcanza
su forma más radical. Al morir en la
cruz, Jesús, entregándose para elevar
y salvar al ser humano, expresa el
amor en su forma más sublime. Jesús
aseguró a este acto de ofrenda su
presencia duradera a través de la
institución de la Eucaristía, en la que,
bajo las especies del pan y del vino se
nos entrega como un nuevo maná
que nos une a El. Participando en la
Eucaristía, nosotros también nos
implicamos en la dinámica de su
entrega. Nos unimos a El y al mismo
tiempo nos unimos a todos los demás
a los que El se entrega; todos nos



convertimos así en "un sólo cuerpo".
De ese modo, el amor a Dios y el
amor a nuestro prójimo se funden
realmente. El doble mandamiento,
gracias a este encuentro con el
"ágape" de Dios, ya no es solamente
una exigencia: el amor se puede
"mandar" porque antes se ha
entregado.

SEGUNDA PARTE

El amor por el prójimo, enraizado en
el amor de Dios, además de ser una
obligación para cada fiel, lo es
también para toda la comunidad
eclesial, que en su actividad
caritativa debe reflejar el amor
trinitario. La conciencia de esa
obligación ha tenido un relieve
constitutivo en la Iglesia ya desde sus
inicios y muy pronto se evidenció
también la necesidad de una
determinada organización como
presupuesto para cumplirla con más
eficacia.



Así, en la estructura fundamental de
la Iglesia surgió la "diaconía" como
un servicio del amor hacia el
prójimo, llevado a cabo
comunitariamente y de forma
ordenada -un servicio concreto pero,
a la vez, espiritual-. Con la difusión
progresiva de la Iglesia, este ejercicio
de caridad se confirmó como uno de
sus ámbitos esenciales. La naturaleza
íntima de la Iglesia se expresa, de esa
forma, en una triple tarea: anuncio
de la Palabra de Dios (kerygma-
martyria), celebración de los
sacramentos (leiturgia), servicio de la
caridad (diakonia). Son tareas en las
que una presupone las otras y no
pueden separarse entre sí".

A partir del siglo XIX, contra la
actividad caritativa de la Iglesia se
planteó una objeción fundamental: la
de que estaría en contraposición -se
dijo- con la justicia y acabaría por
actuar como sistema de conservación
del status quo. Al llevar a cabo obras



de caridad individuales, la Iglesia
favorecería el mantenimiento del
injusto sistema vigente, haciéndolo
de alguna forma soportable y
frenando de esa manera la rebelión y
el potencial cambio hacia un mundo
mejor.

En este sentido, el marxismo había
indicado en la revolución mundial y
en su preparación la panacea para la
problemática social -un sueño que
con el tiempo se ha desvanecido-. El
magisterio pontificio, empezando por
la encíclica "Rerum novarum" de
León XIII (1891) hasta la trilogía de
las encíclicas sociales de Juan Pablo
II: "Laborem exercens" (1981),
"Sollicitudo rei socialis" (1987),
"Centesimus annus" (1991), ha
afrontado con insistencia creciente la
cuestión social y, confrontándose con
situaciones problemáticas siempre
nuevas, ha desarrollado una doctrina
social muy articulada, que propone



orientaciones válidas que van mucho
más allá de los confines de la Iglesia.

Sin embargo, la creación de un orden
justo de la sociedad y del Estado es
un deber principal de la política, y
por tanto, no puede ser una tarea
inmediata de la Iglesia. La doctrina
social católica no quiere conferir a la
Iglesia un poder sobre el Estado, sino
simplemente purificar e iluminar la
razón, ofreciendo la propia
contribución a la formación de las
conciencias, para que las verdaderas
exigencias de la justicia sean
percibidas, reconocidas y realizadas.
Sin embargo, no existe ninguna
normativa estatal que, por justa que
sea, pueda hacer superfluo el
servicio del amor. El Estado que
quiere proveer a todo se convierte en
definitiva en una instancia
burocrática que no puede asegurar lo
más esencial que el ser humano
afligido -cualquier ser humano-
necesita: una entrañable atención



personal. Quien quiere
desentenderse del amor, se dispone a
desentenderse del hombre en cuanto
hombre.

En nuestro tiempo, un positivo efecto
colateral de la globalización se
manifiesta en el hecho de que la
solicitud por el prójimo, superando
los confines de las comunidades
nacionales, tiende a prolongar sus
horizontes al mundo entero. Las
estructuras del Estado y las
asociaciones humanitarias
desarrollan de distintos modos la
solidaridad expresada por la
sociedad civil: de esta manera, se han
formado múltiples organizaciones
con objetivos caritativos y
filantrópicos. Además, en la Iglesia
católica y en otras comunidades
eclesiales han surgido nuevas formas
de actividad caritativa. Es deseable
que se establezca entre todas estas
instancias una colaboración
fructífera. Naturalmente, es



importante que la actividad
caritativa de la Iglesia no pierda la
propia identidad, disolviéndose en la
organización común asistencial,
convirtiéndose en una simple
variante, sino que mantenga todo el
esplendor de la existencia de la
caridad cristiana y eclesial. Por
tanto:

La actividad caritativa cristiana,
además de fundarse en la
competencia profesional, lo debe
hacer sobre la experiencia de un
encuentro personal con Cristo, cuyo
amor ha tocado el corazón del
creyente, suscitando en él el amor
por el prójimo.

La actividad caritativa cristiana debe
ser independiente de los partidos e
ideologías. El programa del cristiano
-el programa del Buen Samaritano, el
programa de Jesús- es "un corazón
que ve". Este corazón ve donde hay



necesidad de amor y actúa en modo
consecuente:

Además, la actividad caritativa
cristiana no debe ser un medio en
función de lo que hoy se califica
como proselitismo. El amor es
gratuito; no se ejercita para alcanzar
otros fines. Pero esto no significa que
la acción caritativa deba, por decir
así, dejar de lado a Dios y a Cristo. El
cristiano sabe cuándo debe hablar de
Dios y cuándo es justo no hacerlo y
dejar hablar solamente al amor. El
himno a la caridad de San Pablo (1
Cor 13) debe ser la Carta Magna de
todo el servicio eclesial, para
protegerlo del riesgo de caer en el
puro activismo.

En este contexto, frente al peligro del
secularismo que puede condicionar a
muchos cristianos comprometidos en
la labor caritativa, es necesario
reafirmar la importancia de la
oración. El contacto vivo con Cristo



evita que la experiencia de las
enormes necesidades y de los propios
límites arrastren a una ideología que
pretende hacer ahora aquello que,
aparentemente, Dios no consigue
hacer, o caer en la tentación de ceder
a la inercia y a la resignación. Quien
reza no desaprovecha el tiempo, a
pesar de que las circunstancias le
empujen únicamente a la acción, ni
pretende cambiar o corregir los
planes de Dios, sino que busca -
siguiendo el ejemplo de María y de
los santos- obtener de Dios la luz y la
fuerza del amor que vence toda
oscuridad y egoísmo presentes en el
mundo.

Para ver la encíclica completa
pinche en el link de la derecha .

Vatican Information Service



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/dios-es-amor-
primera-enciclica-de-benedicto-xvi-2/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/dios-es-amor-primera-enciclica-de-benedicto-xvi-2/
https://opusdei.org/es-es/article/dios-es-amor-primera-enciclica-de-benedicto-xvi-2/
https://opusdei.org/es-es/article/dios-es-amor-primera-enciclica-de-benedicto-xvi-2/

	Dios es Amor, primera encíclica de Benedicto XVI

