opusdei.org

Desde la religion del
pueblo

Alberto Methol Ferré
(1929-2009) fue un intelectual,
escritor y profesor universitario
uruguayo, muy influyente en el
catolicismo latinoamericano.
Antes de fallecer, dio una
conferencia en la Universidad
de Montevideo sobre san
Josemaria Escriva de Balaguer,
después publicada en la Revista
Soleriana, n° 31-32. En ella
enmarca la figura del fundador
del Opus Dei dentro de la
religiosidad popular.



25/06/2014

Aceprensa: Desde la religion del
pueblo

He transitado bastantes caminos en
la Iglesia catolica y he procurado
seguir en lo posible con atenciéon su
acontecer. Cosa extrafia, solo tenia
noticias lejanas del Opus Dei,
diversas y contradictorias. Solo hace
poco he tenido relacion personal y
directa con su mundo. O mejor, con
uno de los ya muchos “mundos” que
el Padre Escriva ha generado.

Hace algunos meses fui invitado a
presentar un libro de recuerdos del
Padre Josemaria Escriva. Fue para mi
una sorpresa, pero es bueno asumir
las sorpresas, respondiendo con lo
mas que uno puede. Entonces, con
disposicion atenta, alcancé una


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/140625-ACEPRENSA-Desde%20la%20religi%C3%B3n%20del%20pueblo.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/140625-ACEPRENSA-Desde%20la%20religi%C3%B3n%20del%20pueblo.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/140625-ACEPRENSA-Desde%20la%20religi%C3%B3n%20del%20pueblo.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/140625-ACEPRENSA-Desde%20la%20religi%C3%B3n%20del%20pueblo.pdf

“primera familiaridad” con Mons.
Escriva. (...) .

Ante todo, comprendi que la figura
del Padre Josemaria Escriva radica
en la religiosidad multisecular y
comun del pueblo catodlico. Y es
desde ella y por ella que alcanzd
plena universalidad su mensaje.

Lareligiosidad popular

A esta familiaridad accedo por
contraste. Soy converso, y en cierto
sentido un uruguayo tipico, hijo de la
[ustracion, en principio ubicado en
las antipodas de la religiosidad
popular. Pero mi insercion en la
Iglesia y la experiencia decisiva,
conmovedora y renovadora, del
Concilio Vaticano II obrd el cambio.
En ese gigantesco salto historico,
descubri la religiosidad popular
cuando otros hermanos la querian
perder. No fue durante el Concilio
(1962-1965), sino en el postconcilio
inmediato, que la “religion del



pueblo” empezo a ser cuestionada
virulentamente por la irrupcion
inesperada de envolventes “teologias
de la secularizacion”. Estas dejaban
al mundo mas mundano y la fe
quedaba en un limbo espiritual, sin
encarnacion posible. Un dualismo
insostenible.

Esta ola secularizadora impidio que
la fe tuviera expresiones “masivas”,
“populares”, consideradas
alienantes: solo cabian “pequefias
comunidades” de élites
personalizadas. Se produjo asi una
“iconoclasia” generalizada: en un
intento de purificacion para resolver
las crisis personales se arraso con lo
que el pueblo catolico veneraba
hacia siglos. El arte barroco
latinoamericano fue arrumbado o
vendido a vil precio en muchos sitios.

La eclesiologia de la Lumen gentium,
la constitucion dogmatica sobre el
pueblo de Dios, es el corazon del



Vaticano II. Y ;donde esta el “pueblo
de Dios” en su inmensa mayoria sino
en quienes participan de una
religiosidad cristiana popular? Los
que no éramos hijos de la
religiosidad popular éramos los
menos en la Iglesia. El pueblo de
Dios, real, es casi idéntico al practico-
simbolico de la religion popular. Eso
se ignoro, y en nombre de un
abstracto “Pueblo de Dios” renovado,
se quiso acabar con la religion del
pueblo. Fue una manifestacion de
élites sin pueblo, angustiadas,
impacientes.

En realidad, hoy puede ser
considerada como una relativamente
corta conmocion, dadas las
dimensiones de las novedades del
Vaticano II, que sacudian a todos y
que seguiran madurando en este
tercer milenio: el fendmeno duré
aproximadamente del 66 al 80, unos
quince anos. Por otra parte, entre los
afios 1970 y 1985, se originaron una



reflexion y estudios sin igual en la
historia eclesial, acerca de las formas
y sentido de la religion popular, de lo
que resulté un gran bien. Se
comprende que el Padre Escriva
sintiera dolorosamente la agresion a
la religion popular. Fue quizas su
ultima batalla al servicio del pueblo
cristiano y del Vaticano II.

En aquellos tiempos, con un grupo de
amigos rioplatenses participé de la
reivindicacion de la religiosidad
popular en América Latina,
concretamente, en el CELAM. Eramos
solo una parte de una gran ola
eclesial invisible cuya primera
desembocadura fue el Sinodo de
1974, que culminaria en laEvangelii
nuntiandi de Pablo VI en 1975. Esta
enciclica fue la mejor reafirmacion
sintética del Vaticano II, camino del
pontificado de Juan Pablo II, cuyo
inicio fue base de la mas significativa
Conferencia Episcopal
Latinoamericana, celebrada en



Puebla en 1979. Toda esta lucha se
inscribig, como puede verse, en la
prolongacion de la ultima
contribucion de Escriva a la Iglesia.

La teologia adecuada

Es en el marco de la “religion del
pueblo”, desde Barbastro a Madrid,
que el Padre Josemaria Escriva
encuentra su vocacion en el afio
1928, cuando percibe que el trabajo
honrado de la vida cotidiana es
camino de santificacion personal y
de los otros. Es el principio de un
apostolado fecundo. Esta inspiracion
extraordinaria del Padre Escriva no
tenia todavia una teologia
sustentadora. No solamente faltaba
una actualizacion del derecho
candnico, sino que tampoco habia
una eclesiologia del Pueblo de Dios.
Escriva, como personaje singular que
era, decia que no podia esperar por
lo posible; él tenia que cumplir con la
vocacion a la que Dios le llamaba,



emprender un camino que aun no se
habia abierto.

Ahora lo entrevemos con mas
claridad: aproximadamente desde
los afios veinte comienza una vasta y
profunda preparacion innominada
del Concilio Vaticano II. Se aprecia en
las paulatinas y crecientes
“convergencias” eclesiales, que ni
siquiera se conocen entre si. Pero, en
1930, todavia se estaba lejos de
comprender en profundidad el
mensaje de Josemaria Escriva. Era el
tiempo de la Accion Catdlica,
militante sobrevivencia que
apuntaba mas alla de si, a su propia
superacion. La Providencia mueve la
historia desde lo hondo y silencioso.

Ahora comprendo que la teologia
adecuada para captar la inspiracion
del Padre Escriva es la Lumen
gentium. Esta hace que la
evangelizacion y la responsabilidad
de la evangelizacion sea tarea del



Pueblo de Dios en su conjunto, de
todos y cada uno, en su libertad y en
su trabajo, por igual laicos y
sacerdotes. O mejor, desde y en el
sacerdocio comun de los fieles y
desde el sacerdocio ministerial de los
ordenados.

A través del trabajo

Hay una trilogia principal:
santificacion, pueblo misionero,
trabajo. La santificacion conjuga
pueblo y trabajo. Escriva habla de la
santificacion del pueblo de Dios a
través del trabajo. Desde 1938
empezaran a brotar las “teologias del
trabajo” que se extenderan
profusamente, hasta alcanzar
laLaborem exercens de Juan Pablo II
en 1981. El Padre Escriva empezo a
andar en penumbras luminosas, por
eso tan fértiles; y muchos otros
también, sin poder ni imaginar el
extraordinario resultado, la insdlita



condensacion que lograria el
Vaticano II.

Decia el Padre Escriva que lo
extraordinario que se espera de un
cristiano corriente es lo ordinario:
pero, lo ordinario hecho con
perfeccion. Esa es la llamada
universal a la santificacion. Apoyado
en la profundidad de lo cotidiano
que habia desarrollado el pueblo
cristiano durante siglos, pudo
introducir la novedad de explicitar lo
que estaba implicito en la Iglesia: la
santificacion universal a través del
trabajo corriente.

Solo desde la participacion en lo
medular, en la religiosidad popular,
podia asentarse la “revolucion”;
retomar del Evangelio la invitacion a
hacer extraordinario lo ordinario por
el camino de la perfeccion que Dios
pide a todos. Lo que ensefia el Padre
Escriva se puede compendiar en
sonreir siempre, pasando por alto —



también con elegancia humana- las
cosas que molestan, que fastidian:
ser generosos sin tasa. En una
palabra, hacer de nuestra vida
corriente una oracion.

Maeztu y la ética del trabajo

Hacia fines de los afios sesenta
llegaron hasta nuestro pais los ecos
de algunas polémicas desatadas
sobre el Opus Dei, concretamente en
Espana. En esas circunstancias,
desconociendo el espiritu que
animaba a la obra fundada por el
Padre Escrivd, pensé que podria
tratarse de una adaptacion de la
burguesia catalana a las nuevas
condiciones histdricas, algo asi como
hicieron los puritanos cuatro siglos
antes con el “culto al trabajo”. Sin
embargo, no lo habia comprendido.
Ahora quiero hacerlo.

Cuando intentaba familiarizarme
con aquel ideal que expresaba tan
sencillamente el Padre Josemaria



Escriva -haciéndole un lugar dentro
de mi intimidad-, acudié a mi cabeza
una constelacion de “familiaridades”
elaboradas en muchas décadas de
camino. Tuve un recuerdo lejano y
querido, la impresion que dejaron en
mi -hace afios—, dos obras de Ramiro
de Maeztu: Don Quijote, Don Juany la
Celestina y Norteamérica por dentro.
Ambos textos son de 1925; el segundo
de ellos constituye un conjunto de
articulos periodisticos inspirados por
la visita que Maeztu hizo a los
Estados Unidos en 1925. Sin
embargo, la recopilacion fue
publicada recién en 1957, cuando
pude leerla.

En esta obra, el escritor espafiol se
plantea el tema de la ética del trabajo
entre los norteamericanos. De
Maeztu observo la dinamica
extraordinaria de los
estadounidenses y la relaciono con el
culto puritano del trabajo, aunque
percibidé una evaporacion de su



fundamento teoldgico calvinista,
apenas sobreviviente en una
dinamica secularizada.

Pero lo importante es que De Maeztu
advirtio la necesidad de reasumir en
términos catolicos la trascendencia
del trabajo humano. La propuesta
del espafiol significa terminar con
una especie de herencia
“antimundana” de la ascética
cristiana tradicional, al mismo
tiempo que rechazar por inaceptable
el fundamento calvinista que habia
observado en la dinamica
secularizada de los Estados Unidos.
Su idea es refundar nuevamente el
trabajo en clave cristiana, ofrecer
una “vision sacramental del trabajo”.

La respuesta de Escriva

Maeztu dice cosas importantes en los
dos libros mencionados. Por eso no
los olvidé, aunque tampoco me
planteé —en aquel momento- seguir
el hilo de su razonamiento. No sé si



De Maeztu y Escriva se conocieron; si
hubo alguna relacion entre ellos, lo
desconozco. Lo que quiero sefialar
aqui es que Maeztu hizo ese planteo
como catolico y como intelectual que
era —también lo hizo José Enrique
Rodo-, acuciado por el nuevo
esquema del poder mundial y la
supremacia anglosajona.

Sin embargo, no se observan en
Maeztu los caminos de pasaje de esa
idea a una nueva praxis en la vida de
la Iglesia. No se lo podemos pedir.
Maeztu continud su camino, mas
urgido por las cuestiones politicas en
las que se debatia Espafia en aquel
momento. Como dice el refran: “del
dicho al hecho hay un gran trecho”.

Ese enorme trecho lo cubrio el Padre
Escriva desde muy otros caminos y
experiencias. Ligado, a la vez, al
servicio de los mas pobres y al
apostolado estudiantil, se plantea la
cuestion desde la religiosidad



popular. Algo que ni imaginaba
Maeztu. Es cierto que el Padre
Escriva fue un estudioso
sobresaliente, doctor en Derecho,
Canonista y doctor en Teologia, pero
no se despego de su base que es la fe
del pueblo cristiano. En ella estaba
imbricada su mas intima vida y a sus
necesidades debia responder. Desde
ella planea su respuesta a lo que Dios
le hace ver con el Opus Dei. Tal la
primera perspectiva que abre esta
familiaridad.

La personalidad del Padre Josemaria
Escriva me hizo evocar también al
Padre José Kentenich, un
extraordinario apdstol aleman,
arraigado a su vez en la religiosidad
popular. Desde 1944, prisionero en el
campo de concentracion de Dachau,
sinti6 la universalidad de su “Obra
de Schoenstatt” como camino de
gestacion de una red mundial de
santuarios marianos, ambitos de
reunion incesantes como



“pueblo” (familia) de la Iglesia
Catdlica.

Santuarios marianos

En su reafirmacion eclesial ante el
vendaval secularista hostil a la
religion del pueblo —que incluye la
inmensa multitud de los mas
pobres—, en los ultimos afios de su
vida el Padre Escriva se moviliza por
los principales santuarios marianos:
desde Lourdes o Fatima hasta la Villa
de Guadalupe en México.

Sus viajes por América Latina estan
llenos de amor a la Madre del Cielo.
Uno de los ultimos actos del Padre
Escriva sera inaugurar el Santuario
Mariano de Torreciudad en 1975.

Es llamativo este vinculo profundo
con lo mas popular de la Iglesia, en
quien fuera la primera vocacion
practica y moderna que se adelanta a
la Constitucion Apostolica Lumen
gentium. Asi es la realidad —como yo



la veo-en el Padre Escriva. No por
casualidad tuvo que tantear tantos
afos, desde el llamado de Dios en
1928, para llegar a la conjuncion
plena que se alcanzo en el Concilio, y
que le convierte en uno de los
grandes precursores del Vaticano II.

El Padre Escriva encuentra aceptada
su eclesiologia cuando la Iglesia la
encuentra en la Lumen Gentium. La
universalidad de su propuesta:
santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo, santificar a los demads con
el trabajo, mana de la universalidad
misma de la religion popular.

No extrafia en absoluto que, desde el
comienzo, Escriva sintiera que su
mision era mundial, que iba mas alla
de Espafia. Su innovacion se hace
totalmente universal, aun de modo
anonimo.




Un personaje chestertoniano

En cuanto al segundo aspecto de la
familiaridad que sefialabamos al
inicio, no llegué por contraste como
en el caso anterior. Al contrario,
senti el impacto de una afinidad
radical. Me refiero a su “alegria de
ser”. Cuando conoci su vida me dije:
es un personaje de Chesterton. Debo
sefialar, para que se entienda esta
afirmacion, que cuando menciono al
escritor inglés, evoco algo muy
trascendente en mi vida. Siempre he
dicho que Chesterton y su obra
actuaron como factor de mediacion
en mi conversion a Jesucristo y a su
Iglesia.

Aristoteles dice que la edad de los
jovenes es la de la poesia y la
metafisica, del asombro de ser y no
ser, de las interrogaciones ultimas
sobre el sentido de las cosas. En
cambio, el joven no es apto todavia
para la politica, que requiere una



vasta experiencia social. El joven,
generalmente, es un rustico politico,
pero un gran metafisico y poeta.
Chesterton fue para mi, en la etapa
de la juventud, como una sintesis
mas alld de la Iustracion. El fue
quien me encamino hacia la gran
experiencia del acto de ser como
gratitud antes que otra cosa. El
existir es un don, un regalo, una
gracia; la fe lo es también. La
creacion y la salvacion constituyen
dones de Dios al hombre, por eso
generan gratitud. Yo soy religioso por
agradecimiento.

Una alegria sustancial

Esa inmensa gratitud produce una
alegria sustancial, porque solo el
esplendor y la belleza de existir —-de
Vivir-, que es tan extraordinaria,
pueden hacerlo. Confieso, con mas
de setenta afios, que no me
acostumbro a vivir; nunca me he
acostumbrado. Esto provoca un buen



humor especial. La Iglesia que me
descubrio Chesterton es una Iglesia
de alegria sustantiva.

He aqui explicado el segundo aspecto
de mi familiaridad. El Padre Escriva
era un formidable “chestertoniano”,
si es que puede decirse asi; encarno
un nuevo estilo de espiritualidad en
la Iglesia porque no era un personaje
novelesco, sino un ser real, un
hombre de carne y hueso, un hijo de
su tiempo. Ya no serda mas el Kempis
del otofio de la Edad Media, ni menos
aun las formas multiples de
jansenismo que la Iglesia vivié mas
alla del jansenismo stricto sensu; ya
no hay lugar para una ascética
negadora del mundo. En su lugar, el
Padre Escriva ofrece una ascética
jovial: el dolor se trasciende por la
alegria de ser, la cruz se transmuta
en esperanza y el amor fundante
todo lo invade.



El espiritu de la obra que Dios le
pidio6 al Fundador del Opus Dei se
sintetiza en el titulo de una de sus
mas importantes homilias: “Amar al
mundo apasionadamente”. Con estas
pocas palabras se impulsa una nueva
forma de llegar a lo de siempre, una
ascética sonriente para alcanzar el
cielo. Asi, en un siglo que abren
Chesterton y Péguy, en el que brilla
Von Balthasar y aparece el Papa Juan
Pablo II, el Padre Josemaria Escriva
se constituye en un pilar del vastoy
admirable edificio abierto al
porvenir que es la Iglesia.

Un libro de Pilar Urbano sobre el
Padre Escriva se inicia con un
acapite que causa extrafieza al lector
cuando por primera vez se lo
encuentra. Pero a medida que va
entendiendo algo de la vida y del
mensaje del Fundador del Opus Dei,
entonces cobra sentido pleno. La
afirmacion enuncia: “Nietszche decia
que solo podia creer en un Dios que



supiera bailar. Sé de un hombre que
bailaba con Dios”. Hago del acapite
mi conclusion.

Alberto Methol Ferré

Aceprensa

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/desde-la-
religion-del-pueblo/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-es/article/desde-la-religion-del-pueblo/
https://opusdei.org/es-es/article/desde-la-religion-del-pueblo/

	Desde la religión del pueblo
	Un personaje chestertoniano


