
opusdei.org

Declaración de los
Obispos del Ecuador

Declaración de los Obispos del
Ecuador a propósito de la
difusión escandalosa de la
novela «El Código Da Vinci» y
del llamado «Evangelio de
Judas»

10/05/2006

Ante el irrespeto a los creyentes y
a la verdad histórica

Los Obispos del Ecuador sentimos el
deber de dar una palabra, ante el
irrespeto a la conciencia religiosa de



los ecuatorianos –cristianos y
católicos en su gran mayoría–, así
como ante la desinformación que la
sociedad en general ha sufrido. Nos
referimos a la falsificación histórica
que la novela “El Código Da Vinci” ha
difundido, situación a la que se ha
sumado la reciente propaganda
sobre el llamado “Evangelio de
Judas”. Consideramos un deber
moral y pastoral levantar con
serenidad una voz de alerta para
orientar a la comunidad cristiana
ante tanta agresión antirreligiosa, y
para advertir a la sociedad en
general sobre el carácter tendencioso
de este material, rayano en el fraude
y la calumnia.

El «Código Da Vinci»

La novela “El Código Da Vinci”,
escrita por Dan Brown y publicada
por primera vez en 2003 (y que ha
vendido hasta ahora cerca de 40
millones de ejemplares en todo el



mundo), tiene el claro objetivo de
descalificar la fe en la divinidad de
Jesucristo mediante un supuesto y
sistemático “desenmascaramiento”
histórico. En este sentido, propone
que la proclamación de Jesucristo
como Dios se realizó recién en el
siglo IV, como parte de una maniobra
política del emperador romano
Constantino (“Constantino subió de
categoría a Jesús cuatro siglos
después de su muerte”, afirma), lo
que habría logrado al presionar a los
obispos del Concilio de Nicea a votar
en ese sentido. De aquí que sostenga
que “la divinidad de Jesús fue el
resultado de una votación”, que
habría sido incluso “muy ajustada”.
Señala, además, que este emperador
encargó, financió y supervisó “la
redacción de una nueva Biblia” que
enseñara lo que él acababa de hacer
proclamar.

Esto lo complementa con la
propuesta de que, hasta ese



momento de la historia, “Jesús era,
para sus seguidores, un profeta
mortal”, tan común y “normal” que
habría estado incluso casado con
María Magdalena y tenido
descendencia, la cual perduraría
hasta el día de hoy, en Francia.

El testimonio de los primeros
seguidores de Jesús, que serían los
“gnósticos”, a pesar de las
“maniobras” de la Iglesia Católica
para ocultar lo anterior (también que
Jesús, como “primer feminista”,
confió su Iglesia a su esposa
Magdalena y no a Pedro), habría
sobrevivido a través de los escritos
de ellos, que serían “los primeros
documentos del cristianismo”. Y
luego, ante la “campaña de
desprestigio” que la Iglesia habría
montado contra la Magdalena para
que nadie la tomara por “pareja” de
Jesús (pudiéndose así reafirmar
mejor su “divinidad” al presentarlo
célibe), los auténticos seguidores



comenzaron a referirse a ella en
clave, en una forma críptica, como al
“santo grial” (cáliz de la Última Cena
del que hablaban ciertas leyendas
medievales). De esta forma se podría
transmitir la “verdadera” historia de
Jesús y de la Magdalena sin que la
Iglesia se diera cuenta. Así, este
“secreto” habría llegado hasta el
pintor renacentista Leonardo da
Vinci, quien lo habría plasmado en
sus obras mediante un “código”
oculto, particularmente en la pintura
de “La Última Cena”, del refectorio
de los dominicos de Milán.

Toda esta tesis, inspirada casi en su
totalidad en libros sensacionalistas
anteriores a Brown, es presentada
como una trama novelesca que
incluye un complot actual por parte
de la Iglesia, para eliminar a los
“últimos descendientes de Jesús”.
Este objetivo se confiaría a un monje
del Opus Dei, asesino profesional.



Hay adornos de erudición histórica,
como la hipótesis bíblica del
“Documento «Q»”, los hallazgos en
las cuevas palestinas de Qumrán, la
historia de la dinastía de los
merovingios, etc.. Lo impactante de
la tesis, el género de suspenso en que
se desarrolla la narración y la
aparente coherencia de los datos
históricos hacen un producto
cultural que, con el respaldo de
poderosas redes de propaganda y
difusión, han logrado el resonante
éxito comercial de esta novela, ahora
llevada también al cine.

Antes de nada, es preciso aclarar que
la novela está llena de errores
históricos de todo tipo. Por ejemplo:
1) los escritos gnósticos, que “El
Código Da Vinci” asegura ser los
“primeros escritos del cristianismo”,
pertenecen en realidad a los siglos II
y III y son, por tanto, más de cien
años posteriores al Nuevo
Testamento; 2) se conservan listas de



los libros del Nuevo Testamento
aceptados por las iglesias desde el
siglo II, doscientos años antes de
Constantino (siglo IV); 3) el Concilio
de Nicea no tuvo como objetivo
discutir sobre la divinidad de Cristo,
sino rechazar la afirmación del
presbítero Arrio de que Jesucristo
“no era Dios como el Padre”; lo que
se discutió fue sólo la mejor fórmula
para descalificar aquella idea; 4) en
dicho Concilio sólo dos obispos, de
los más de 300 que participaron,
apoyaron abiertamente a Arrio; 5)
existen multitud de testimonios
escritos desde fines del siglo I (de
todas las regiones de la antigua
cristiandad), en los que se proclama
explícitamente la divinidad de
Jesucristo; por no hablar de la
aplicación a Jesucristo, en el Nuevo
Testamento, de los mismos textos
bíblicos que el judaísmo aplicaba
sólo a Dios (profetas, salmos, etc.); 6)
la primera vez que se habla de María
Magdalena como “pecadora” es a



finales del siglo VI, es decir, casi tres
siglos después de Nicea; en
consecuencia, mal pudo ser dicha
afirmación el “fundamento” para la
declaración de un concilio del siglo
IV.

La seriedad histórica de la obra, por
lo tanto, se descalifica
absolutamente. Incluso por
inexactitudes históricas y culturales
elementales, como el afirmar que los
textos de Qumrán se descubrieron
“en la década de 1950” cuando lo
fueron en 1947; que en el Opus Dei
hay “monjes”, algunos de ellos
asesinos, cuando en esa Prelatura
personal de la Iglesia Católica ni
existen monjes ni es pensable que se
cobijen asesinos profesionales; que
Constantino declaró “el cristianismo
como religión oficial”, cuando esto
no sucedió sino 55 años después con
el emperador Teodosio I; que el
personaje pintado a la derecha de
Jesús en “La Última Cena” de Da



Vinci es la Magdalena y no San Juan,
cuando el mismo Leonardo, cuando
describe su cuadro en su “Tratado
sobre la pintura”, habla de este
personaje en género masculino y
describe la escena representada
como la del evangelio de Juan 12,
21-25 en que Jesús está solo con sus
apóstoles celebrando su última
Pascua en la tierra (y no como la del
momento de ningún supuesto
“matrimonio” de Jesús); que la
técnica que utilizó Leonardo en esa
pintura fue “al fresco”, cuando en
realidad fue “al óleo”; que el
“Vaticano”, en el siglo VII, intervino
en el asesinato del rey merovingio
Dagoberto II, cuando la colina
vaticana comenzó a ser utilizada por
los Papas recién en el siglo XIV; por
lo demás, Dagoberto no era “rey de
Francia”, como dice Brown, sino de
Austrasia, ya que Francia todavía no
existía como país (su actual territorio
estaba dividido en tres reinos); o, que
recién con Constantino (siglo IV) los



cristianos comenzaron a celebrar el
Domingo, cuando la celebración
dominical ya se encuentra
testimoniada en el mismo Nuevo
Testamento y por varios autores de
los siglos II y III.

El «Evangelio de Judas»

Coincidiendo con la Semana Santa de
este año, se ha sumado a lo anterior
la difusión, por la National
Geographic Society, del hallazgo en
1978 de una versión copta del siglo
III o IV del llamado “Evangelio de
Judas”. Tal difusión ha revestido un
carácter un tanto escandaloso, desde
el momento en que se ha presentado
tal documento como
“auténtico” (habría sido sometido a
la prueba del carbono 14) y como
potencialmente capaz de
“revolucionar” la historia de Jesús
(“descubrimiento espectacular”, lo
llaman).



Este escrito viene a decir que Judas
entregó a Jesús por solicitud de él
mismo, con el objetivo de liberarlo
de su “envoltorio carnal” y favorecer
la salvación de la humanidad. Judas
sería un héroe, no un traidor. Por
ello, destacan la frase que dice “tú los
sobrepasarás a todos (los demás
apóstoles)”.

Lamentablemente, la National
Geographicofrece una información
completamente sesgada. No señala
que tal documento era desde hace
tiempo conocido (aunque no se
tuviera a mano el texto completo), y
que nunca se lo consideró digno del
menor crédito.

Se trata, en efecto, de un escrito del
siglo II perteneciente a la secta
gnóstica de los “cainitas”, grupo
libertino egipcio separado de los
gnósticos valentinianos llamados
“ofitas”. Esta secta, que no contó
nunca con gran número de



partidarios, tomaba su nombre de
Caín, el hermano asesino de Abel,
porque sus seguidores tributaban
culto a todos los personajes
reprobados por el “Dios de los
judíos”, entre los que destacaba Caín.
De aquí su veneración también por
Judas Iscariote, otro individuo de
triste recuerdo para la historia
sagrada (motivo por el que
celebraban lo que llamaban el
“misterio de la traición”).

El origen de este escrito no tiene,
pues, nada que ver ni con la época de
Judas (es más de un siglo posterior);
ni con Palestina (surge en Egipto); ni
con la mentalidad judía (su dualismo
y espiritualismo contradice la
antropología hebrea); ni con el
cristianismo (es un texto del
gnosticismo). La única “autenticidad”
que se le puede conceder al papiro
publicitado es la de pertenecer al
siglo III o IV y de ser una traducción
copta de un texto anterior. Pero esto



no avala para nada la veracidad de
su contenido.

Más aún, habiendo surgido los
gnósticos en polémica con la Iglesia
Católica, su literatura miraba en gran
medida a contradecir y a “superar” el
cristianismo; por ello no tiene
sentido asumirlo como fuente del
cristianismo. Sin embargo, nada de
esto destaca con claridad la National
Geographic. Y, efectivamente,
quienes lo conocieron desde la
antigüedad, como los obispos Ireneo
de Lión (siglo II), Epifanio de
Salamina (siglo IV) y Teodoreto de
Ciro (siglo V), así como los estudiosos
modernos, lo señalan como apócrifo
gnóstico. De ningún modo es un
Evangelio auténtico, ni fue
marginado por un supuesto poderío
eclesiástico que seleccionó entre
varias versiones. La recepción de los
escritos inspirados en la Iglesia de los
primeros siglos encierra una clara y
sencilla lección sobre la obra del



Espíritu Santo, inspirador de un
criterio lúcido en las comunidades
cristianas para discernir acerca de
las tradiciones realmente llegadas de
los Apóstoles, por vía oral y escrita,
respecto de las que intentaron
introducir otros agentes históricos.

Juicio pastoral

Percibimos en todo esto una
campaña de desprestigio contra la
Iglesia y un ataque a las creencias
religiosas. Se han irrespetando los
sentimientos y la fe de los cristianos,
difamando sin argumentos reales no
pocos valores de gran importancia
para miles de personas. Pues tanto
“El Código Da Vinci” como la
publicidad sobre el “Evangelio de
Judas”, proponen sistemáticamente y
de la peor manera facetas “oscuras”
o “problemáticas” de la fe cristiana y
de sus fundamentos, ajenas por
completo a la mínima seriedad
científica. Se ha confundido la



libertad de expresión con el derecho
a difamar con mentiras las
convicciones de los demás.

Pero no es sólo esto. Se da también
un verdadero atentado contra la
veracidad histórica, y, en
consecuencia, contra la misma
cultura. La ficción elevada a verdad
indiscutible implica un atentado a la
dignidad de las personas. Todos
tenemos derecho a que se nos
proporcionen datos fidedignos y bien
fundados, cuando se trata de
presentar una revisión histórica de
tales dimensiones y con explícitas
pretensiones de exhaustividad, como
la que implica la novela de Dan
Brown o el argumento del “Evangelio
de Judas”. Pero nada de esto aparece.
Es flagrante la violación del derecho
que tiene toda persona a recibir
información veraz de quienes se
presentan como expertos en
determinados temas. En una
sociedad civilizada, en efecto, no



puede justificarse la deformación
novelesca de realidades históricas y
hacerlas pasar por “veraces” y
“reales” (como “El Código Da Vinci”
califica a sus datos y descripciones).

Somos conscientes de que, como ha
dicho el predicador pontificio, Fr.
Raniero Cantalamessa, ‘Cristo sigue
siendo vendido, ya no a los jefes del
sanedrín por treinta denarios, sino a
editores y libreros por miles de
millones de denarios’, por parte de
‘hábiles retocadores de antiguas
leyendas’. En toda época histórica ha
habido una producción de panfletos
anticristianos. Hoy día la novedad
consiste en que un cuidadoso estudio
del mercado detecta la posibilidad de
grandes ganancias, cuando se
golpean convicciones profundas de
muchos, pues la polémica y la
confrontación de criterios acelera los
tirajes, los ratings y el éxito de
taquilla de las películas. Se trata de
un nefasto método que altera la



naturaleza y los fines de una
comunicación social válida y digna,
que nunca puede basarse en sembrar
inquietudes y suscitar escándalos
mediante el procedimiento de
propalar deliberadas mentiras y de
silenciar claras verdades. Se tiene
una nueva prueba de que la codicia,
en esta sociedad que va perdiendo
los valores, prima sobre el respeto a
las personas, a sus convicciones
profundas y a su derecho a una
información objetiva. Por último, la
industria de la información y del
entretenimiento manipula
cínicamente a quienes debería
servir.

Algunas orientaciones

Esta “campaña” irrespetuosa, sin
embargo, es también una
oportunidad que los cristianos
podemos aprovechar positivamente.
En efecto, el interés despertado por
este debate abre muchas



oportunidades para hablar sobre la
fe, la Iglesia y la historia del
cristianismo; temas que,
probablemente, aparecían en
algunos ambientes como poco
interesantes hasta ahora. Nos
encontramos, así, con una
inesperada curiosidad sobre temas
como la transmisión de la fe en los
primeros siglos, la formación del
“canon” bíblico, la historia de la
Iglesia en general, el mensaje
esencial de la fe cristiana, etc. Lo cual
debe constituir un estímulo, tanto
para los pastores como para los fieles
en general, en orden a adquirir una
formación doctrinal, bíblica y
cultural más amplia, a la altura de
dichos temas.

Es también una circunstancia para
revisar la calidad de la predicación
eclesial, rectificando lo que ha
podido tener de excesiva exhortación
moral y de descuido en las
dimensiones doctrinal, bíblica y



catequética, que son indispensables
para una equilibrada formación de la
comunidad cristiana. Esto implica,
por supuesto, una mayor valoración
por la preparación intelectual, y un
dejar atrás toda práctica de
improvisación y repetición de
lugares comunes.

Es una ocasión, además, para
fortalecer en los fieles la confianza
en la Iglesia y en su doctrina,
haciendo ver que muchas de las
sospechas y acusaciones que se
repiten constantemente contra la
Iglesia (oscurantismo, intrigas,
ignorancia, fanatismo, etc.), no son
más que prejuicios heredados de los
racionalismos y materialismos de
siempre. Debemos mostrar que, por
el contrario, la Iglesia es “experta en
humanidad”, como afirmó S. S. Pablo
VI. Que ella no rehúye la
confrontación con la verdad, sino
que la busca honestamente, pues
confiesa que toda verdad viene de



Dios y lleva a Dios. En este sentido,
puede destacarse la seriedad y
hondura del empeño de la Iglesia por
la cultura, así como la confirmación
y la armonía de varios resultados
científicos para con cuestiones
relacionadas con la fe (pedagogía,
psicología, arqueología, etc.). Que no
se abra paso el prejuicio de que, si se
dice algo contrario a la Iglesia, “debe
ser verdad mientras no se demuestre
lo contrario”.

Se puede aprovechar también para
un acercamiento con cristianos de
otras confesiones, con quienes
lamentablemente ha existido
demasiada rivalidad en el pasado,
pues también a ellos les afectan estos
ataques. No han faltado, en efecto,
respuestas de autores evangélicos a
“El Código Da Vinci”,
particularmente en los Estados
Unidos[4], así como de otras iglesias
a la cuestión del “Evangelio de
Judas”, como la del Patriarcado de



Moscú. Esta puede ser, pues, una
buena ocasión para compartir una
causa común y crecer en el
conocimiento y la comprensión.

Y, análogamente, también esta
circunstancia debe llevar a los
católicos a ser más sensibles en no
ahondar los partidismos
intraeclesiales, cayendo en cuenta de
que contribuir a fortalecer la
conciencia de una misma tradición
de fe es el mejor servicio que se
puede hacer a una comunidad
cristiana afectada por intentos de
desorientación.

Incentivamos a los intelectuales y
estudiosos serios a manifestarse
contra este tipo de “campañas”
pseudocientíficas, que devalúan el
valor de la investigación histórica y
atentan contra los debates de altura.
Las verdaderas aportaciones
científicas son respetuosas y se
alejan de la polémica sensacionalista.



Respecto del consumo de esos
lamentables productos culturales,
declaramos que no es aconsejable.
Conviene despertar la lucidez de los
fieles, para que no se dejen
manipular, ni quiere premien al
manipulador con la pingüe ganancia
que buscaba. Superemos la
ingenuidad con que cuentan para su
lucro los fabricantes de las fantasías
seudohistóricas.

Oración

Roguemos al Señor Jesús, que es el
Camino, la Verdad y la Vida, por
intercesión del Santo Hermano
Miguel, Patrono de la Catequesis, por
la conversión de quienes lucran con
el ataque a la fe, porque ningún
creyente deje entrar dudas en su fe a
partir de las manipulaciones, por el
renovado compromiso para conocer
y amar más la doctrina de la fe y
para difundirla en la familia y en la
sociedad.



Quito, 28 abril 2006

+ Néstor Herrera Heredia

Obispo de Machala

Presidente de la Conferencia
Episcopal Ecuatoriana

+Luis Antonio Sánchez, SDB

Obispo de Tulcán

Secretario General de la Conferencia
Episcopal Ecuatoriana

(siguen las firmas de los demás
Arzobispos y Obispos del Ecuador)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/declaracion-de-
los-obispos-del-ecuador/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/declaracion-de-los-obispos-del-ecuador/
https://opusdei.org/es-es/article/declaracion-de-los-obispos-del-ecuador/
https://opusdei.org/es-es/article/declaracion-de-los-obispos-del-ecuador/

	­Declaración de los Obispos del Ecuador

