
opusdei.org

Dar más sin ser
héroes

Ser santos es “dar lo mejor de
uno mismo” y, al mismo tiempo,
darse cuenta “de que al final
siempre es Dios quien lo hace
todo”. Texto sobre la santidad
que nos pide el Señor.

06/01/2019

El episodio de la pesca milagrosa que
narra san Lucas puede ayudarnos a
descubrir lo que el Señor nos pide a
cada uno; una petición que se
resume en una palabra exigente y a
menudo incomprensible: santidad.



Fijémonos en la vida de Jesús, que en
el momento en que se narra este
pasaje del Evangelio es un maestro
famoso, buscado, escuchado y
seguido por muchas personas. Jesús
ve dos barcas a orillas del lago de
Genesaret. “Los pescadores, que
habían desembarcado, lavaban sus
redes. Subiendo a una de las barcas,
la de Simón, le pidió que se alejara
un poco de tierra. Desde la barca,
sentado, enseñaba a la gente. Cuando
terminó de hablar, dijo a Simón:
`Rema mar adentro y echad las
redes para la pesca´. Respondió
Simón: `Maestro, hemos estado
bregando toda la noche y no hemos
pescado nada; pero, por tu palabra,
echaré las redes´” (Lc 5, 2-5).

Como sabemos, la historia continúa
con una pesca abundante, pero es
importante fijarse en el hecho de que
Jesús sube a la barca de los
pescadores y los llama, les pregunta,
les anima a hacer algo más grande de



lo que ya estaban haciendo. Al
considerar esta historia, se nos
podría venir a la mente: “Sí, debería
hacer algo más, pero bastante tengo
con sobrevivir...”. Es una reacción
normal, pero equivocada. El Señor
no nos dice: “No has hecho ni la
mitad de lo que tenías que hacer,
ahora tienes que hacer más...”. Jesús
sube a la barca porque quiere saber
cómo se está dentro de nuestra
barca: eso es la vocación. Es una
llamada para dar lo mejor de uno
mismo. Curiosamente, en esa escena
la llamada se produce cuando los
pescadores lavan sus redes después
de haber trabajado toda la noche sin
éxito. Es decir, el Señor llama a los
pescadores justo en el momento en
que han fracasado.

El cardenal Ratzinger, en un artículo
publicado en el Osservatore Romano
el día de la canonización de san
Josemaría, el 6 de octubre de 2002,
señaló que existe una idea



equivocada de lo que es la santidad:
“Sabiendo que en los procesos de
canonización se busca la virtud
heroica, casi inevitablemente se nos
mete un concepto erróneo de
santidad: `No es para mí´, podemos
pensar, porque no me siento capaz
de alcanzar las virtudes heroicas: es
un ideal demasiado alto”. La
santidad se convertiría entonces en
algo reservado a algunas personas 
especiales, no a personas normales
como nosotros. “Pero se trata de una
concepción equivocada de la
santidad, una percepción errónea
que ha sido corregida –y este me
parece el punto clave– por el propio
Josemaría Escrivá”.

El esfuerzo gimnástico por la
perfección

Sin embargo, sabemos que la
santidad normal y ordinaria no es
exclusiva de san Josemaría: hay
muchos otros testimonios de



santidad alcanzable –“la santidad de
la puerta de al lado”, la denominó el
Papa Francisco en Gaudete et
exsultate–. En efecto, existe una
concepción muy peligrosa de lo que
es la santidad: la santidad concebida
como un esfuerzo gimnástico por
hacer todo a la perfección. Esta no es
la experiencia de los santos, ni es la
experiencia de los apóstoles. Su
llamada no se explica porque fueran
buenos o porque en ese momento
estuvieran dando lo mejor de sí. El
santo no es el que hace todo bien,
sino el que deja que la voluntad de
Dios actúe en su vida. ¿Por qué?
Porque confía en Él.

Por eso, el error debe corregirse en
primer lugar a nivel terminológico,
porque se habla de santidad en la
vida cotidiana, de santificación del
trabajo, de una llamada a la santidad
dirigida a todos... Pero “las palabras
son importantes”, y si no se
entienden las palabras tenemos un



problema. No podemos dar por
supuesto que atribuimos su
verdadero significado a términos
como bienaventurado, manso,
santidad, pecado, reconciliación,
eucaristía... En concreto, la
“santificación” puede entenderse
equivocadamente como una especie
de perfección ética o incluso estética,
propia de una persona infalible
(“porque he aprendido y ya no me
equivoco”).

El Señor no se sube a nuestra barca
porque hayamos pasado la noche
triunfando y pescando con éxito. En
realidad, a veces lo hará en los
momentos de fracaso: “Hemos
trabajado toda la noche y no hemos
pescado nada; pero por tu palabra
echaré las redes” (Lc 5, 5). Y Pedro
lanza las redes de nuevo, en contra
de su experiencia, porque el
pescador sabe que se pesca de noche.
Pero aun sabiendo esto, confía más
en Dios que en su propia



experiencia. Este es el gran acto de
confianza de Pedro, gracias al cual
“se llevaron una enorme cantidad de
peces, hasta el punto de que las redes
casi se rompían. Tuvieron que llamar
a los compañeros de la otra barca
para que vinieran a ayudarlos.
Vinieron y llenaron las dos barcas
hasta casi hundirse” (Mt 5,6-7).

Si uno se fía de Dios, suceden cosas
que uno no espera. Santificar el
trabajo, santificarse en la vida diaria,
no significa que Dios nos
recompensa porque lo hacemos todo
bien y no nos equivocamos nunca.
Aunque no lo pensemos así, en el
fondo, cuando cometemos un acto
malo, por orgullo, envidia o celos,
con frecuencia nos viene a la cabeza
pensar: “Ahora el Señor me castiga
porque he hecho algo mal”. Esta es
una concepción no evangélica, no
cristiana de la santidad. De igual
manera, la santificación de la vida
familiar no equivale a que el orden



siempre reinará en casa. Una madre
o un padre con hijos pequeños o
adolescentes puede tener la
tentación de pensar: “Si santificara
mi vida diaria, mis hijos siempre
irían bien peinados, con las manos
limpias, los dientes blancos como en
los anuncios de pasta de dientes…”.
No, santificación no es una
perfección externa de la vida diaria,
o de la vida social o familiar.
Significa más bien tratar de poner
buena cara, incluso cuando el
desorden parece prevalecer; significa
sonreír pese a que todo en la jornada
vaya mal o nuestro entorno sea
caótico y muestre su imperfección de
modo evidente.

Los santos, como nosotros

En la exhortación Gaudete et
exsultate, el Papa Francisco recuerda
que “para ser santos, no es necesario
ser obispos, sacerdotes,
religiosos” (Gaudete et exsultate, n.



14). La santidad no es para personas 
especiales. “Muchas veces nos
sentimos tentados -dice el Papa- a
pensar que la santidad está
reservada a aquellos que tienen la
posibilidad de distanciarse de las
ocupaciones ordinarias para dedicar
mucho tiempo a la oración”. Por
supuesto, no hay santidad sin
oración, pero corremos el riesgo de
pensar (quizá después de leer la
biografía de un santo o el resumen
de dos líneas de su voz en Wikipedia)
que los santos son personas que
tuvieron frecuentes “arrebatos
místicos”...

Los santos, por el contrario, fueron
como cada uno de nosotros. No
escaparon a las ocupaciones
ordinarias, no lograron ser santos
escapando de la presión de las mil y
un preocupaciones y ocupaciones
que nos afectan a todos. Es gracias a
ellas que acudieron a la misericordia
del Señor.



Por eso, la santidad es tratar de estar
en la realidad amando a los demás,
considerando las personas y las
situaciones como un don, viendo la
presencia de Dios en la propia
existencia diaria. La santidad no se
alcanza “a pesar” de la realidad en la
que nos encontramos, sino
precisamente a través de la realidad,
que consiste sobre todo en la familia
y el trabajo. Luego, pueden existir
situaciones extraordinarias, pero
antes de nada está la situación en la
que nos encontramos.

Lavar cada uno las propias redes

La santidad también significa lavar
las redes cuando parece que se
pierde el tiempo, porque la pesca no
ha servido para nada. Las redes son
las herramientas de trabajo para los
apóstoles; para cada uno de nosotros
son las cosas que usamos
habitualmente. Lavarlas supone
mantenerlas en orden, es decir,



tratar de hacer las cosas con
puntualidad y sentido común,
fomentando una actitud sonriente
mientras se vive una vida normal. Y
si a mí me parece que todo ha ido
mal, intento seguir poniendo buena
cara. Santidad no significa que todo
ha ido bien y que he conseguido
sonreír; significa que lo he intentado
y que, después de una noche entera
en la que no he pescado nada, al día
siguiente lo intentaré de nuevo con
paciencia.

Luchar por la santidad significa
también ayudarse mutuamente entre
una barca y otra. Quizá en el
momento de la pesca nos demos
cuenta que tal vez fue decisivo lavar
las redes para que no se rompieran:
ese detalle de cuidado de las cosas
pequeñas ha hecho que resistan. Y
ha sido necesaria entonces la ayuda
de otra barca. Luchar por la santidad
es tratar de ayudar en las
necesidades del otro sin pensar que



ahora “tiene que arreglárselas solo;
tiene su propio barco, yo tengo el
mío”.

Lavar las redes e ir hacia la otra
barca significa cultivar las virtudes y
las cualidades relacionales que
ayudan a llevarse bien con los
demás, porque no hay santidad
encerrada en una torre de marfil, en
un edificio donde todo es preciso y
no hay contratiempos. En la
convivencia ordinaria, aporta hablar
con sentido positivo, más aún cuando
se trata de personas, para reconocer
las cosas buenas que han hecho. En
general, hablar bien de los demás,
mostrar estima, ayuda a crear ese
buen ambiente que san Pablo
recomienda: “Competid en la estima
hacia los demás” (Rm 12, 10). Esto
significa que se tiene que notar ese
amor; no se puede querer a una
persona sin manifestar ese cariño
con palabras o gestos.



En el mensaje que el Señor ha
confiado a san Josemaría hay
también otro aspecto esencial. La
santidad en la vida diaria no es solo
una llamada a la vida individual de
una persona: hay algo más. La
llamada específica es una vocación
personal, una especie de “ignición
del bautismo”, que nos hace
descubrir que la normalidad de la
propia vida es una llamada y al
mismo tiempo una misión. Es preciso
sentirse enviado, con la misión de
llevar luz y afecto allí donde cada
uno desarrolla su propia vida. No
porque sea mejor, sino porque he
sido llamado. No se trata de una
elección hecha en virtud de una
supuesta superioridad, sino una
misión para la que el Señor, en su
sorprendente imaginación y bondad,
nos elige y nos envía por medio del
bautismo.

Atreverse a más, sin ser héroes



Cuando se da cuenta de lo que ha
pasado, es decir, de que Jesús se ha
metido en su barca después de un
fracaso y de que entonces, paradójica
y milagrosamente, la pesca ha sido
un éxito, Simón Pedro se arroja a los
pies de Jesús diciendo: “Señor, aléjate
de mí porque soy un pecador” (Lc 5,
8). Pedro tiene miedo. Se trata de un
sentimiento normal cuando uno
percibe que Dios le llama. Si este
encuentro fuera una cuestión
académica, histórica, si fuera objeto
de un estudio sobre otra época u
otras personas, no tendría miedo.
Pedro, por otro lado, tiene miedo de
cómo se puede transformar toda su
vida. Tiene miedo porque se siente
llamado personalmente a
involucrarse, a tratar de dar lo mejor
de sí mismo, aquí y ahora.

Recuerdo que en un encuentro con
jóvenes, el Papa san Juan Pablo II
escuchó a un grupo cantando “Se
puede dar más”, una canción que



había ganado el festival de San
Remo. Inmediatamente después,
improvisó un comentario sobre la
canción y dijo que había un verso
muy profundo: “Pueden atreverse a
más sin ser héroes. Hay quienes
piensan que para atreverse a algo
hay que mostrar ya una virtud
heroica. Pero no todo es heroico, lo
que cuenta es el valor y siempre
podemos atrevernos a más sin ser
héroes” (Juan Pablo II, Encuentro con
los jóvenes del UNIV, 19 de abril de
1987). Se puede dar más sin que esto
nos convierta en personas diferentes,
diversos de quien el Señor quiere
que seamos. “Tú, Señor –podríamos
decirle–, me pides que sea lo que soy,
pero siendo la mejor versión de mí
mismo”. Es como cuando nos hacen
una foto y sonreímos. No es que la
sonrisa sea falsa, sino que al sonreír
estamos dando lo mejor que
llevamos dentro. Es la mueca la que
no es auténtica. La sonrisa siempre
es auténtica aunque suponga un

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html


esfuerzo, y el Señor nos pide una
santidad sonriente. Toda persona
que nos ama, si lo pensamos bien,
nos imagina sonrientes, porque es
nuestro verdadero rostro.

El cardenal Luciani, unas semanas
antes de convertirse en Juan Pablo I,
escribió que Josemaría Escrivá de
Balaguer (que en aquel momento ni
siquiera había sido beatificado)
había enseñado a convertir el trabajo
en una “sonrisa diaria”. Muchas
veces la santidad consiste en sonreír
a los propios límites, a los del
cónyuge, del colega, de los amigos…
en definitiva, en sonreír a la
realidad, porque nos sabemos
mirados con cariño por nuestro
Padre Dios. No tenemos que ser
héroes pero, al mismo tiempo –diría
san Juan Pablo II– sí que podemos
hacer más.

Jesús comprende muy bien nuestro
miedo y el de Simón Pedro y dice:



“No tengas miedo”. Poco antes puede
leerse en el Evangelio de Lucas un
detalle muy bonito sobre el estado de
ánimo del apóstol: “el asombro lo
había invadido a él y a todos los que
estaban con él por la pesca que
habían hecho” (Lc 5, 9), incluso a
Santiago y a Juan, los hijos de
Zebedeo y compañeros de Simón. Es
consolador saber que los tres
apóstoles más cercanos a Cristo,
cuando fueron llamados, sintieron
miedo, “se llenaron de asombro”, tal
vez pensando: “No puede ser, no soy
un profeta, no soy un santo”. Jesús
dice a Simón: “No tengas miedo. De
ahora en adelante serás pescador de
hombres” (Lc 5, 10). Es decir, a partir
de ahora no solo tendrás un trabajo,
sino que ayudarás a otros a través de
tu vida, tu trabajo, tu presencia. Pero
debemos entender bien este “de
ahora en adelante”, que no significa 
de una vez por todas; significa más
bien que cada vez que tengamos
miedo, el Señor nos dirá: “No tengas



miedo, a partir de ahora... vuelve a
empezar”.

La fiesta litúrgica de san Josemaría
es el 26 de junio. Unas semanas antes
de su muerte (a finales de marzo de
1975), san Josemaría celebró el 50º
aniversario de su ordenación
sacerdotal e hizo una reflexión
espontánea e improvisada sobre su
vida: “He querido –decía– hacer la
suma de estos cincuenta años, y me
ha salido una carcajada. Me he reído
de mí mismo, y me he llenado de
agradecimiento a Nuestro Señor,
porque es Él quien lo ha hecho todo”.

Esta es la santidad a la que estamos
llamados. No es la de los que dicen “a
partir de ahora mi trabajo, mis
relaciones, mis hijos serán como yo
digo”, sino la de los que se dan
cuenta de que al final siempre es
Dios quien lo hace todo. Al
contemplar la llamada de los
apóstoles en el Evangelio, es bueno



recordar que Pedro, Santiago y Juan
cometerán después muchos errores,
pero que Jesús continuará
llamándolos. La llamada a la
santidad es diaria, no es de una vez
por todas, sino que se renueva cada
día. Fuera de Nuestra Señora, no hay
santo que en la tierra no haya tenido
experiencia del pecado, y el Señor no
se aleja de sus hijos por esta razón,
no se aleja de nuestra casa porque
nos equivoquemos, sino que sube
cada día a nuestra barca. A nosotros
nos corresponde acogerlo, confiando
en la promesa de una vida llena de
frutos, de una vida hermosa.

Y vale la pena tratar de responder
cada día, como la Virgen: “Hágase en
mí según tu palabra” (Lc 1,38).

Carlo De Marchi



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/dar-mas-sin-
ser-heroes/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/dar-mas-sin-ser-heroes/
https://opusdei.org/es-es/article/dar-mas-sin-ser-heroes/
https://opusdei.org/es-es/article/dar-mas-sin-ser-heroes/

	​Dar más sin ser héroes

