
opusdei.org

Cuaresma 2010, el
Papa: "Revisemos
nuestra vida"

El Papa, en su mensaje
cuaresmal, sugiere una
reflexión sobre la justicia, a la
que todos tenemos que
contribuir difundiéndola en
nuestro entorno. Proponemos
también un texto sobre el
origen de la imposición de la
ceniza.

15/02/2010

Queridos hermanos y hermanas:



Cada año, con ocasión de la
Cuaresma, la Iglesia nos invita a una
sincera revisión de nuestra vida a la
luz de las enseñanzas evangélicas.
Este año quiero proponeros algunas
reflexiones sobre el vasto tema de la
justicia, partiendo de la afirmación
paulina: «La justicia de Dios se ha
manifestado por la fe en
Jesucristo» (cf. Rm 3,21-22).

Justicia: “dare cuique suum”

Me detengo, en primer lugar, en el
significado de la palabra “justicia”,
que en el lenguaje común implica
“dar a cada uno lo suyo” - “dare
cuique suum”, según la famosa
expresión de Ulpiano, un jurista
romano del siglo III.

Sin embargo, esta clásica definición
no aclara en realidad en qué consiste
“lo suyo” que hay que asegurar a
cada uno. Aquello de lo que el
hombre tiene más necesidad no se le
puede garantizar por ley. Para gozar



de una existencia en plenitud,
necesita algo más íntimo que se le
puede conceder sólo gratuitamente:
podríamos decir que el hombre vive
del amor que sólo Dios, que lo ha
creado a su imagen y semejanza,
puede comunicarle.

Los bienes materiales ciertamente
son útiles y necesarios (es más, Jesús
mismo se preocupó de curar a los
enfermos, de dar de comer a la
multitud que lo seguía y sin duda
condena la indiferencia que también
hoy provoca la muerte de centenares
de millones de seres humanos por
falta de alimentos, de agua y de
medicinas), pero la justicia
“distributiva” no proporciona al ser
humano todo “lo suyo” que le
corresponde.

Este, además del pan y más que el
pan, necesita a Dios. Observa san
Agustín: si “la justicia es la virtud que
distribuye a cada uno lo suyo... no es



justicia humana la que aparta al
hombre del verdadero Dios” (De
Civitate Dei, XIX, 21).

¿De dónde viene la injusticia?

El evangelista Marcos refiere las
siguientes palabras de Jesús, que se
sitúan en el debate de aquel tiempo
sobre lo que es puro y lo que es
impuro: “Nada hay fuera del hombre
que, entrando en él, pueda
contaminarle; sino lo que sale del
hombre, eso es lo que contamina al
hombre... Lo que sale del hombre,
eso es lo que contamina al hombre.
Porque de dentro, del corazón de los
hombres, salen las intenciones
malas” (Mc 7,15. 20-21).

Más allá de la cuestión inmediata
relativa a los alimentos, podemos ver
en la reacción de los fariseos una
tentación permanente del hombre: la
de identificar el origen del mal en
una causa exterior.



Muchas de las ideologías modernas
tienen, si nos fijamos bien, este
presupuesto: dado que la injusticia
viene “de fuera”, para que reine la
justicia es suficiente con eliminar las
causas exteriores que impiden su
puesta en práctica.

Esta manera de pensar -advierte
Jesús- es ingenua y miope. La
injusticia, fruto del mal, no tiene
raíces exclusivamente externas; tiene
su origen en el corazón humano,
donde se encuentra el germen de una
misteriosa convivencia con el mal. Lo
reconoce amargamente el salmista:
“Mira, en la culpa nací, pecador me
concibió mi madre” (Sal 51,7).

Sí, el hombre es frágil a causa de un
impulso profundo, que lo mortifica
en la capacidad de entrar en
comunión con el prójimo. Abierto
por naturaleza al libre flujo del
compartir, siente dentro de sí una
extraña fuerza de gravedad que lo



lleva a replegarse en sí mismo, a
imponerse por encima de los demás
y contra ellos: es el egoísmo,
consecuencia de la culpa original.

Adán y Eva, seducidos por la mentira
de Satanás, aferrando el misterioso
fruto en contra del mandamiento
divino, sustituyeron la lógica del
confiar en el Amor por la de la
sospecha y la competición; la lógica
del recibir, del esperar confiado los
dones del Otro, por la lógica ansiosa
del aferrar y del actuar por su cuenta
(cf. Gn 3,1-6), experimentando como
resultado un sentimiento de
inquietud y de incertidumbre. ¿Cómo
puede el hombre librarse de este
impulso egoísta y abrirse al amor?

Justicia y Sedaqad

En el corazón de la sabiduría de
Israel encontramos un vínculo
profundo entre la fe en el Dios que
“levanta del polvo al desvalido” (Sal
113,7) y la justicia para con el



prójimo. Lo expresa bien la misma
palabra que en hebreo indica la
virtud de la justicia: sedaqad,.

En efecto, sedaqad significa, por una
parte, aceptación plena de la
voluntad del Dios de Israel; por otra,
equidad con el prójimo (cf. Ex
20,12-17), en especial con el pobre, el
forastero, el huérfano y la viuda (cf.
Dt 10,18-19).

Pero los dos significados están
relacionados, porque dar al pobre,
para el israelita, no es otra cosa que
dar a Dios, que se ha apiadado de la
miseria de su pueblo, lo que le debe.
No es casualidad que el don de las
tablas de la Ley a Moisés, en el monte
Sinaí, suceda después del paso del
Mar Rojo.

Es decir, escuchar la Ley presupone
la fe en el Dios que ha sido el
primero en “escuchar el clamor” de
su pueblo y “ha bajado para librarle
de la mano de los egipcios” (cf. Ex



3,8). Dios está atento al grito del
desdichado y como respuesta pide
que se le escuche: pide justicia con el
pobre (cf. Si 4,4-5.8-9), el forastero
(cf. Ex 20,22), el esclavo (cf. Dt
15,12-18).

Por lo tanto, para entrar en la justicia
es necesario salir de esa ilusión de
autosuficiencia, del profundo estado
de cerrazón, que es el origen de
nuestra injusticia. En otras palabras,
es necesario un “éxodo” más
profundo que el que Dios obró con
Moisés, una liberación del corazón,
que la palabra de la Ley, por sí sola,
no tiene el poder de realizar.

¿Existe, pues, esperanza de justicia
para el hombre?

Cristo, justicia de DiosEl anuncio
cristiano responde positivamente a la
sed de justicia del hombre, como
afirma el Apóstol Pablo en la Carta a
los Romanos: “Ahora,
independientemente de la ley, la



justicia de Dios se ha manifestado...
por la fe en Jesucristo, para todos los
que creen, pues no hay diferencia
alguna; todos pecaron y están
privados de la gloria de Dios, y son
justificados por el don de su gracia,
en virtud de la redención realizada
en Cristo Jesús, a quien exhibió Dios
como instrumento de propiciación
por su propia sangre, mediante la fe,
para mostrar su justicia (Rm 3,21-25).

¿Cuál es, pues, la justicia de
Cristo?

Es, ante todo, la justicia que viene de
la gracia, donde no es el hombre que
repara, se cura a sí mismo y a los
demás.

El hecho de que la “propiciación”
tenga lugar en la “sangre” de Jesús
significa que no son los sacrificios del
hombre los que le libran del peso de
las culpas, sino el gesto del amor de
Dios que se abre hasta el extremo,
hasta aceptar en sí mismo la



“maldición” que corresponde al
hombre, a fin de transmitirle en
cambio la “bendición” que
corresponde a Dios (cf. Ga 3,13-14).

Pero esto suscita en seguida una
objeción: ¿qué justicia existe dónde
el justo muere en lugar del culpable y
el culpable recibe en cambio la
bendición que corresponde al justo?
Cada uno no recibe de este modo lo
contrario de “lo suyo”?

En realidad, aquí se manifiesta la
justicia divina, profundamente
distinta de la humana. Dios ha
pagado por nosotros en su Hijo el
precio del rescate, un precio
verdaderamente exorbitante.

Frente a la justicia de la Cruz, el
hombre se puede rebelar, porque
pone de manifiesto que el hombre no
es un ser autárquico, sino que
necesita de Otro para ser plenamente
él mismo. Convertirse a Cristo, creer
en el Evangelio, significa



precisamente esto: salir de la ilusión
de la autosuficiencia para descubrir
y aceptar la propia indigencia,
indigencia de los demás y de Dios,
exigencia de su perdón y de su
amistad.

Se entiende, entonces, como la fe no
es un hecho natural, cómodo, obvio:
hace falta humildad para aceptar
tener necesidad de Otro que me
libere de lo “mío”, para darme
gratuitamente lo “suyo”. Esto sucede
especialmente en los sacramentos de
la Penitencia y de la Eucaristía.
Gracias a la acción de Cristo,
nosotros podemos entrar en la
justicia “más grande”, que es la del
amor (cf. Rm 13,8-10), la justicia de
quien en cualquier caso se siente
siempre más deudor que acreedor,
porque ha recibido más de lo que
podía esperar.

Precisamente por la fuerza de esta
experiencia, el cristiano se ve



impulsado a contribuir a la
formación de sociedades justas,
donde todos reciban lo necesario
para vivir según su propia dignidad
de hombres y donde la justicia sea
vivificada por el amor.

Queridos hermanos y hermanas, la
Cuaresma culmina en el Triduo
Pascual, en el que este año
volveremos a celebrar la justicia
divina, que es plenitud de caridad, de
don y de salvación. Que este tiempo
penitencial sea para todos los
cristianos un tiempo de auténtica
conversión y de intenso
conocimiento del misterio de Cristo,
que vino para cumplir toda justicia.

Con estos sentimientos, os imparto a
todos de corazón la bendición
apostólica.

Vaticano, 30 de octubre de 2009



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
cuaresma-2010-el-papa-revisemos-

nuestra-vida/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/cuaresma-2010-el-papa-revisemos-nuestra-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/cuaresma-2010-el-papa-revisemos-nuestra-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/cuaresma-2010-el-papa-revisemos-nuestra-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/cuaresma-2010-el-papa-revisemos-nuestra-vida/

	Cuaresma 2010, el Papa: "Revisemos nuestra vida"

