
opusdei.org

¿Cuál sería su
secreto?

Testimonio de Cardenal
Marcelo González Martín,
Arzobispo de Toledo Primado
de España Capitulo de “Así le
vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

28/10/2008

Varias veces hablé con el fundador
del Opus Dei, Josemaría Escrivá de
Balaguer. En Roma, donde vivía, y en
Madrid, por donde pasaba con
destino a sus viajes apostólicos o al



volver de los mismos, después de
haber sembrado la semilla de la
palabra y la gracia de Dios. Porque
eso fue toda su vida: un sembrador
incansable. Las cosechas no las
retenía en su mano; las volvía a
sembrar inmediatamente en
beneficio de todos.

Me ha preguntado cuál sería el
secreto de este gran sacerdote del
Reino de Cristo en la Iglesia de
nuestro tiempo. Y he aquí la
reflexión que hago a raíz de su
muerte, que hirió su corazón con un
movimiento brusco y suave a la vez,
como eran los suyos propios. ¡Cuánto
ardimiento en aquel hombre
excepcional que se pasó la vida sin
conocer el sosiego, ni siquiera el que
proporciona a tantos otros la última
enfermedad!

Capacidad para el entusiasmo por las
causas grandes, tesón invencible,
optimismo reflexivo, minuciosidad



en la ejecución, delicadeza suma
para los detalles...; he aquí algunos
rasgos de su condición humana.
Cuando coinciden en una persona, la
hacen capaz de grandes resoluciones
y la disponen para el triunfo,
empleando esta palabra en su valor
puramente objetivo, como sinónimo
de logro de lo que uno se propone. El
fundador del Opus Dei consiguió
muchos de sus propósitos; el primero
de todos, dar vida, sólido

arraigo a una obra a la que se
entregó totalmente, la asociación que
predica y promueve la santificación
del hombre en medio del trabajo
ordinario de la vida. Esto, que era
tan sencillo y tan evangélico, estaba
prácticamente olvidado.

Pero para poder explicar el éxito en
esta empresa no basta acudir al
carácter de quien la acometió; no
está ahí el secreto. Porque la
empresa es de índole sobrenatural y,



por mucho que ayuden las
condiciones personales del que la
promueve, como instrumento eficaz,
se necesita otra clave mucho más
íntima y radical. Un carácter
humano, por muy dotado que esté
para la perseverancia y el entu‐
siasmo en el servicio a una causa, si
sólo cuenta con sus propios recursos
instrumentales, se dispersa en la
inoperancia real, cuando la causa es
precisamente vivir enamorado de la
santidad y comunicar a los demás el
mismo amor. Su actividad se
convierte entonces en activismo; su
palabra, en grito o en susurro; pero
nada más, y la energía de su
voluntad se transforma en puro afán
de mando. Nada de esto sirve para
llevar por los caminos de la
perfección cristiana. El que lo intente
fracasará a las primeras de cambio.

Monseñor Escrivá tuvo tiempo para
«fracasar». Los casi cincuenta años
transcurridos desde que fundó la



asociación hasta el momento actual
dan de silo suficiente para sentirnos
obligados a contemplar con inmenso
respeto el proceso de una obra que,
como es frecuente en la historia de la
Iglesia, ha encontrado enormes difi‐
cultades para su desarrollo. Pero él,
Escrivá, no las rehuía. Sabía que las
dificultades forman parte del plan de
Dios y las aceptaba con la humildad
característica del que tiene fe.

Sumergido para siempre en la
vivencia cálida del misterio de la
Iglesia, más que enfrentarse con las
dificultades, lo que hacía era
incorporarlas y asimilarías hasta
hacerlas correr dentro de su sangre
como un alimento más de su vida de
fe. De ahí que lo que parecía
optimismo temperamental era más
bien realismo cristiano, que ni se
arredra ni huye por muy oscuro que
se presente el horizonte. Era la
Iglesia de Cristo la que invitaba a
trabajar así, porque así tienen que



ser siempre las cosas para los
seguidores del que llevó la cruz.

Su amor a la Iglesia era amor al
Papa, a los obispos, a los sacerdotes,
al Magisterio eclesiástico, al culto
litúrgico y a la devoción privada, y
desde ahí a los hombres de toda
condición porque para ellos era esa
Iglesia tan amada, y mal podía ser
querida ésta si no lo eran a la vez
todos los que, dentro o fuera del
redil, eran, en la intención del
Salvador, beneficiarios de sus dones.
Esto es amor a la Iglesia, quererla tal
como es en sí, sin echar agua al vino,
y quererla para todos.

El universalismo del Opus Dei, en la
extensión geográfica y en la
diversidad de las personas llamadas,
y las originalidades en la concepción
de la obra y en sus métodos de
apostolado obedecía a esta
identificación tan cabal del fundador
con el misterio de la Iglesia. No le



demos vueltas. Sorprendente y a
veces desconcertante en sus
expresiones y en sus anhelos
apostólicos, Monseñor Escrivá no
guardaba otras sorpresas ni producía
otros desconciertos que los de la
misma Iglesia, a la que servía como
un enamorado lleno de confianza y
persuadido de que la Iglesia es
siempre original. Él no fracasó nunca
y lo que hubo de «no logro» de
determinados propósitos parciales
en su vida formaba parte del plan, no
en virtud de un juego de
consolaciones artificiales y forzadas,
sino como oblación que había que
ofrecer porque así es la Iglesia.

Tres grandes fuerzas animaban su
vida interior, presentes cada día y
cada hora en su espíritu, de valor
supremo e insustituible para vivir
como hijo de la Iglesia en su doble
dimensión mística (amor al misterio
de la esposa de Cristo) y apostólica
(dinamismo de una fe que aspira a



renovar el mundo). Eran la
Eucaristía, particularmente el santo
sacrificio de la Misa (sentido de
redención); amor a la humanidad de
Cristo niño, hombre, muerto y
resucitado (sentido de encarnación
de la fe en el mundo), y amor
vivísimo a la Santísima Virgen Maria,
de la cual no quería ver separado a
San José (sentido de familia de los
hijos de Dios que tienen junto a si
motivos de gozo, al encontrarse con
la belleza espiritual y la ayuda
materna de María).

Esta triple fuerza que caldeó su vida
le movió a lanzarse a la gran tarea,
santificar a los hombres tal como
son, tal como viven, tal como
trabajan. Su sacerdocio lo entendió
así, y toda su vida fue como la
prolongación de una Misa
ininterrumpida que glorificaba al
Padre, trataba de obtener el perdón
para el pecado mediante la gracia
sacramental, y ponía el trabajo



profesional y las preocupaciones
familiares como una hostia
purificada junto al altar. Todo esto es
lo que percibí en las conversaciones
que tuve con él, y también lo he
captado en sus escritos, y lo vengo
comprobando en los sacerdotes del
Opus Dei que he conocido. ¿Era este
su secreto?

Por supuesto que esas fuerzas a que
he hecho alusión, cuando se
convierten en motor de una
existencia humana iluminada por la
fe, hacen del hombre un servidor de
Dios, de Jesucristo y de la Iglesia
hasta el heroísmo. Pero, ¿por qué?
¿Por qué en unos la respuesta es tan
plena y en otros tan escasa? Hace
falta encontrar otra clave, que es
también fruto de la gracia, desde
luego, pero que comporta igualmente
una actitud o disposición inicial
capaz de explicar el secreto de la
perseverancia y la generosidad en el
amor. Es ese pequeño toque, matiz



delicadísimo en la relación de un
alma con Dios, del que en un
momento dado dependen, con
frecuencia, todas las generosidades
para la acogida de lo que Dios ofrece
y para la respuesta a lo que pide. Yo
lo llamo pobreza, en el sentido
evangélico de la palabra. Algo así
como en Maria, la Santísima Virgen,
Madre de Dios. ¡Qué corazón tan
pobre, es decir, tan limpio, en la
doncella de Nazaret cuando recibió
el mensaje del cielo! ¡Y qué riqueza
había, sin embargo, en su entrega a
la voluntad de Dios! Sólo estos
pobres son los que se dejan llevar y,
por tener el alma limpia, los motores
funcionan. Después, por el camino
más inesperado viene lo que viene
siempre, el triunfo de Dios en ellos.

De Monseñor Escrivá se ha dicho
que, a veces, parecía un niño, que
arreglaba un problema grave con
una broma, que huía de la tristeza
como de la peste, que concebía o



impulsaba la fundación de una
Universidad o de una editorial con el
más vivo entusiasmo, pero no con
mayor empeño que el que ponía para
rezar el Rosario, por ejemplo, o para
ayudar privadamente a quien se lo
pedía, que contagiaba a los demás el
deseo y la dicha de la gracia y la
verdad de Dios, que no se reservaba
nada teniéndolo todo, que lanzaba a
sus hijos hacia el mundo al que
amaba, y vivía totalmente apartado
del mundo, que no temía a personas
ni acontecimientos porque no tenía
nada que perder... ¿Qué significa
todo esto más que el limpio
resplandor de un corazón pobre, no
instalado, desprendido, abierto a
todos, saturado de confianza en Dios
en medio de las mayores pruebas?
Esta es la pobreza evangélica
auténtica, aunque el que así la vive
se dedique a movilizar todos los
recursos imaginables para servir a
Dios y a los hombres. Acaso esté aquí
el secreto que explica algo de su vida.



Por haber sido así desde los años
primeros de su sacerdocio, tan
disponiblemente abierto a la acción
de Dios, fue encontrado apto, en su
pequeñez de esclavo, para las más
grandes tareas apostólicas. Hay miles
de detalles en su vida que lo
confirman así. Y no es necesario
pertenecer al Opus Dei para
conocerlos, ni para comprender que
donde existe esa pobreza se ama
apasionadamente la verdad y se
alcanzan resultados inimaginables.
Basta tener un poco de sensibilidad
sacerdotal, recta y justa, para sentir
la noble curiosidad de saber a qué
puede deberse el formidable
despliegue de tantas energías al
servicio del Evangelio, como es el
que encontramos en la vida de
Josemaría Escrivá de Balaguer.

Mucho antes del Concilio Vaticano II
trabajó él, como nadie, en la
promoción del laicado, en la
auténtica y profunda promoción, no



en las ridículas y tristes experiencias
que tanto han abundado y siguen
haciendo acto de presencia en los
años del posconcilio, y en el campo
del ecumenismo, y en el diálogo con
el mundo moderno, y en el
reconocimiento efectivo de la sana
autonomía de las realidades
temporales.

Precisamente por eso, ahora, cuando
tantos se mueven alocadamente, sin
rumbo, porque su frivolidad les
priva de la luz, él supo mantenerse
tan firme y enhiesto en la roca de la
fidelidad sin convertirse jamás en un
futurólogo insustancial que,
creyendo atisbar el porvenir,
consiente en que el presente se le
desmorone entre las manos. Porque
supo ser un auténtico progresista,
fue también –como no puede ser
menos– un conservador denodado y
valiente, de la raza de los mártires y
los confesores de la fe, o
simplemente del linaje espiritual de



los que, a imitación de Maria, saben
conservar en su corazón de pobres
del Reino lo que debe ser conservado
siempre para ser fieles.

Yo espero y deseo que sus hijos, los
sacerdotes y los laicos, sepan seguir
este camino. La Iglesia española y la
Iglesia universal necesitan de su
testimonio en este sentido.

Artículo publicado en ABC

Madrid, 2-VIII-75

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/cual-seria-su-
secreto/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/cual-seria-su-secreto/
https://opusdei.org/es-es/article/cual-seria-su-secreto/
https://opusdei.org/es-es/article/cual-seria-su-secreto/

	¿Cuál sería su secreto?

