
opusdei.org

Crecer para adentro

"La fundación del Opus Dei".
Libro escrito por John F.
Coverdale, en el que narra la
historia del Opus Dei hasta
1943.

05/01/2009

Escrivá veía la estancia de los
miembros de la Obra en la legación
no como un intervalo sin sentido,
sino como una oportunidad de
desarrollar su vida interior de
oración y sacrificio. Haciendo una
analogía con el trigo en invierno,
más tarde escribió: “No se veían las



plantas cubiertas por la nieve. -Y
comentó, gozoso, el labriego dueño
del campo: ‘ahora crecen para
adentro’.

-Pensé en ti: en tu forzosa
inactividad...

-Dime: ¿creces también para
adentro?” [1] .

Para facilitar este crecimiento
interior, Escrivá estableció un
horario con Misa, oración mental,
lectura espiritual y Rosario; y
también tiempo para el estudio,
tertulias con los demás miembros de
la Obra y espacio para relacionarse
con los otros refugiados. Pensando
en la futura expansión de la Obra, les
animó a estudiar lenguas
extranjeras. Por ejemplo, del Portillo
comenzó con el japonés. Un
sacerdote de la Congregación del
Sagrado Corazón, también refugiado
de la legación, observa: “Es
significativo que en aquel ambiente,



en el que pasábamos muchas horas
jugando a los naipes, jamás vi a los
chicos del Padre entretenidos en el
juego. Daba la sensación de que el
Padre estaba pensando en el después
viviendo muy plenamente el hoy” 
[2] .

Gracias a su vida de oración y a tener
el día lleno, los miembros de la Obra
consiguieron mantener la paz, la
serenidad y el buen humor. La hija
del cónsul recuerda que ellos
“mantenían entre los demás un
ambiente muy cordial, hablando con
unos y con otros (...). El Padre y los
suyos estaban muy unidos, se
ayudaban intensamente y
demostraban tener una gran
educación y sensibilidad. Como
demostración graciosa de lo que
estoy diciendo, pronto se conoció
entre los demás aquel grupo con un
mote cariñoso: ‘el susurro’, por lo
delicadamente que hablaban” [3] .



Una característica de la conducta de
Escrivá fue evitar cualquier
manifestación de partidismo político.
Se abstuvo de criticar a las
autoridades de la República y de
unirse a las celebraciones que los
demás refugiados hacían al recibir
noticias sobre las victorias
nacionales. El yerno del cónsul relata
que “estaba dotado de un increíble
equilibrio, de enorme serenidad; era
exquisitamente educado y correcto.
Jamás le vimos un gesto de
inquietud, o de depresión: era la
persona que hacía fácil y amable la
convivencia, que no planteaba
problemas de ninguna clase, que
nunca hizo un comentario menos
positivo, ni para el gobierno rojo, ni
para el blanco, ni para los
bombardeos, ni para las dificultades.
Y esta actitud, en lugar de resultar
ficticia, parecía a todos normal,
lógica y, sin proponérselo, contagiaba
el ambiente de serenidad y de
alegría. Porque don Josemaría



transmitía su seguridad a quienes le
rodeábamos” [4] .

Escrivá predicaba la meditación a
sus compañeros casi a diario.
Alastrué describe la escena:
“Sentados en los colchones, sumidos
en la penumbra que nos envolvía
(...), oíamos casi día a día las pláticas
y meditaciones del Padre. Sus
palabras, unas veces serias, otras
impetuosas y emotivas, siempre
luminosas, descendían sobre
nosotros y parecían ponerse en
nuestra alma. Todo en ellas giraba en
torno a la persona, la vida, las
palabras, la Pasión de Cristo, en una
referencia más o menos directa.
Contemplar despacio y con amor a
Cristo, gustar sus palabras, seguir
paso a paso sus milagros, sus
enseñanzas, sus sufrimientos eran su
materia inagotable” [5] .

En aquellas circunstancias, muchos,
incluso los que antes habían tenido



una vida de piedad vigorosa,
probablemente se hubieran
contentado con esperar a que pasase
la tormenta, manteniendo un
mínimo nivel de vida cristiana. En
las meditaciones y en sus
conversaciones con los miembros del
Opus Dei, sin embargo, Escrivá
marcó metas altas de crecimiento en
la vida interior: “La vida es lucha.
Pero, insisto, esta lucha debe ser
continua. Si no nos la presenta el
enemigo, presentémosla nosotros. Si
no distinguimos qué hemos de
combatir en nosotros,
examinémonos con mayor
detenimiento y cuidado.
Recojámonos profundamente en
nosotros mismos. Acudamos así,
alerta, al encuentro del enemigo,
dispuestos a provocarle y a reñir con
él en cuanto lo percibamos. No
aceptemos la inacción; mientras
vivamos, el enemigo de nuestra alma
nos acecha.



Pero, además, estamos llenos de
defectos que es necesario extirpar, y
carentes de virtudes que es preciso
adquirir. Busquemos en qué es
necesario violentarse, qué es lo que
hay que suprimir, qué es preciso
hacer arraigar. ¿Qué debe ser
nuestra existencia sino un sacrificio
y un esfuerzo constantes para
realizar la Voluntad de Dios, para
darle alegría y gloria, con una
perfección buscada a costa de
mortificación y trabajo? Luchemos,
luchemos siempre, con humildad,
con perseverancia, con ánimo;
luchemos, sabiéndonos hijos de Dios,
que esta conciencia adquirimos de
manera especial al llegar a la Obra.
Luchemos, manteniendo en nosotros
el gaudium cum pace, sin turbarnos,
sin inquietarnos por fracasos y por
reveses (...).

Pero de nada vale nuestro cuidado, si
no contamos con Dios. Lo primero,
casi lo único, es su ayuda. Pidámosle



el gaudium cum pace para todas
nuestras peleas. Supliquémosle que
nos conceda gracia, fuerza, paciencia
y humildad para que, conociéndonos,
confiemos sólo en Él. Y recojámonos,
finalmente, para que –contempladas
nuestras necesidades- formemos
nuestros propósitos concretos” [6] .

Escrivá urgía a los miembros de la
Obra no sólo a sobrellevar con
alegría el hambre, el frío, el
aislamiento y la ansiedad que
entrañaba su situación, sino también
a buscar oportunidades de ofrecer
pequeños sacrificios a lo largo del
día. En esto él iba por delante hasta
un grado que es difícil de entender.
Adelgazó tanto por la escasez y
pobreza de la comida, que cuando su
madre fue a visitarle no le reconoció
hasta que oyó su voz. A pesar de
todo, para poder ofrecer a Dios algo
más como reparación y penitencia,
en repetidas ocasiones comía menos
de lo que le correspondía, de modo



que los demás pudiesen tener un
poco más. Practicaba también otras
fuertes mortificaciones corporales,
como el uso de las disciplinas,
movido por el deseo de desagraviar a
Dios por los muchos sacrilegios y
crímenes que la guerra traía consigo.

Con su intensa oración y espíritu de
sacrificio ayudó a los miembros de la
Obra a mantener la alegría a pesar
de la dureza de su situación.
Alastrué, haciendo memoria de los
meses pasados en la legación,
escribe: “Parecía como si la carencia
de todo, la sombría estrechez del
encierro, el peligro que se cernía en
torno nuestro, trajeran una dulzura
escondida; era una bendición real
que tocábamos día a día. No era sólo
que Dios nos diese fuerzas para
soportar la prueba; es que,
efectivamente, ‘aquel yugo era suave
y aquella carga ligera’, es ‘que
podíamos correr con el corazón
henchido de alegría por la vía de la



voluntad de Dios’. Recuerdo la frase
sencilla y sincera de uno de nosotros,
José María, cuando un día,
comentando esta disposición de
ánimo decía: ‘esto no puede
continuar, es demasiada felicidad’” 
[7] .

[1] Josemaría Escrivá de Balaguer.
Ob. cit. n. 294

[2] AGP P03 1981 p. 253

[3] Ibid. p. 249

[4] Ibid. p. 250

[5] Ibid. p. 257-258

[6] AGP P12 p. 121-122

[7] AGP P03 1981 p. 251

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/crecer-para-adentro/


opusdei.org/es-es/article/crecer-para-
adentro/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/crecer-para-adentro/
https://opusdei.org/es-es/article/crecer-para-adentro/

	Crecer para adentro

