
opusdei.org

Los demás son
nuestros (II): la
corrección fraterna

La corrección fraterna es un
fruto de la cercanía con la otra
persona y supone mirarla con
la amplitud con que lo hace
Dios.

01/06/2021

«Llegó entonces a una ciudad de
Samaría, llamada Sicar, junto al
campo que le dio Jacob a su hijo
José» (Jn 5,5). Ese viaje y ese
momento concreto habían sido



cuidadosamente planeados por Jesús;
quería que en el pozo se pudieran
encontrar su sed y la de la mujer
samaritana. Se trata de un ambiente
propicio para el don, todo allí
rezuma sabor a ofrenda: la
naturaleza, el pozo, el agua… Sin
embargo, Jesús busca el don mayor:
quiere la alegría y la paz de un alma
elegida desde la eternidad, aunque
durante el último tiempo tal vez algo
escurridiza al corazón de Dios.

La cercanía es el estilo de Dios

San Josemaría decía que «más que en
“dar”, la caridad está en
“comprender”»[1], en hacerse cargo
de los problemas y dificultades de los
demás. Cuando emprendemos esta
iniciativa, las personas o sus
dificultades no son algo ajeno, sino
parte de nosotros mismos. Cristo no
escatimó en cálculos de tiempo o de
oportunidad para acudir al
encuentro con la samaritana. Quien



se hace cargo de la otra persona
reconoce el don que es cada una,
contempla la imagen de Dios que hay
en ella, la infinitud de amor con que
Jesús la ama. Cada uno es un don
para quienes están cerca y
descubrirlo es el primer paso para
poder ayudarnos mutuamente. Jesús
reconoce el don que es la vida de la
samaritana y por eso le pide de
beber. Tiene sed de su amor.

El Papa, en el hecho de que Jesús,
años antes, haya querido ser
bautizado como uno más a pesar de
no necesitarlo, ve el origen de
aquella actitud: Cristo va al
encuentro del otro para
comprenderlo, para acompañarlo, y
no simplemente lo asiste desde
afuera. «En el primer día de su
ministerio, Jesús nos ofrece su 
manifiesto programático. Nos dice
que él no nos salva desde lo alto, con
una decisión soberana, un acto de
fuerza o un decreto. No: él nos salva



viniendo a nuestro encuentro y
tomando consigo nuestros pecados.
Así Dios vence el mal del mundo:
bajando, haciéndose cargo. Es
también la forma en la que nosotros
podemos levantar a los otros: no
juzgando, no insinuando qué hacer,
sino haciéndonos cercanos, com-
padeciendo, compartiendo el amor
de Dios. La cercanía es el estilo de
Dios con nosotros»[2].

Decía el fundador del Opus Dei que
«la corrección fraterna es parte de la
mirada de Dios, de su Providencia
amorosa»[3]. Quien se hace cargo de
su hermano no juzga a los demás:
procura mirarlos como lo hace Dios
y, por eso, todos le parecen un tesoro,
trata de custodiarlos como algo
precioso. «La corrección fraterna
nace del cariño; manifiesta que
queremos que los demás sean cada
vez más felices»[4]. Esa convicción de
buscar su felicidad nos implica en su
vida con el máximo respeto a su



libertad, porque solo así el amor es
verdadero. Ayudar en el camino de
santidad de un hermano nuestro
tiene más que ver con una paciente y
cálida noche en vela, en la que se
espera la acción de Dios, que con una
fría supervisión. «Supervisar hace
referencia más al cuidado de la
doctrina y de las costumbres, en
cambio velar dice más a cuidar que
haya sal y luz en los corazones.
Vigilar habla de estar alerta al
peligro inminente, velar, en cambio,
habla de soportar, con paciencia, los
procesos en los que el Señor va
gestando la salvación de su
pueblo»[5].

Importa el corazón de las personas

«Vosotros, mientras hacéis una
corrección fraterna, tenéis que amar
los defectos de vuestros hermanos»[6],
decía también san Josemaría. Cuidar
no es solo curar una pequeña herida,
sino fijarse en la persona de manera



integral, quererla en el tiempo,
proyectada hasta el cielo. En ese
sentido, en el corazón del hombre es
donde se forjan las buenas o malas
acciones en su conjunto (cfr. Mt
15,19): eso es lo que nos interesa de
manera particular, más que detalles
pequeños que muchas veces pueden
ser parte de una manera de ser.
Quien desea ayudar no se queda
atrapado solo en lo externo, no
valora aisladamente un aspecto, sino
que mira los sucesos a la luz de ese
afán de santidad del otro, quitándose
las sandalias porque está en lo más
profundo de su alma (cfr. Ex 3,5).
Una corrección fraterna expresa, de
algún modo, la actitud de quien
quiere ayudar a descubrir los dones
que Dios quiere regalarnos en las mil
y una batallas diarias: «Si conocieras
el don de Dios» (Jn 4,10). Toda ayuda
debe presentarse así, como una lente
para descubrir el regalo que se
encierra en cada lucha. En la
corrección fraterna debemos ser



como quien vela tiernamente la
santidad del otro, no como quien
vigila el cumplimiento de «ciertos
estándares que nos hayamos
impuesto como tarea»[7].

Jesús, por ejemplo, no se queda en
las cuestiones periféricas de la vida
de la samaritana. Va al núcleo del
dolor de esa alma predilecta. A
través de la conversación, Jesús la ha
ido conduciendo hacia aquella
verdad que ya no le avergüenza. Por
eso vuelve al pueblo y cuenta a todo
el mundo cómo se ha sentido
liberada: «Me ha dicho todo lo que he
hecho. ¿No será él el Cristo?» (Jn
4,29).

Jesús nos enseña que la mirada de
Dios es integradora. Sabe ascender
de lo aparentemente insignificante
hasta lo espiritual, grande y
relevante. Es paciente, ve todo como
parte del conjunto de una vida
entera. «En nuestro mundo



impregnado de individualismo, es
necesario que se redescubra la
importancia de la corrección
fraterna, para caminar juntos hacia
la santidad (…). Es un gran servicio
ayudar y dejarse ayudar a leer con
verdad dentro de uno mismo, para
mejorar nuestra vida y caminar cada
vez más rectamente por los caminos
del Señor. Siempre es necesaria una
mirada que ame y corrija, que
conozca y reconozca, que discierna y
perdone (cf. Lc 22,61), como ha
hecho y hace Dios con cada uno de
nosotros»[8]. Esa mirada no se queda
solo en detalles de poca importancia,
no los magnifica; más bien se llena
de esperanza por horizontes grandes
y, de ser el caso, así lo transmite.
Sabe que cumple un deseo expreso
de Jesús, así que trata de hacerlo
como lo haría él: «Vete y corrígele a
solas tú con él. Si te escucha, habrás
ganado a tu hermano» (Mt 18,15).



A través de la corrección fraterna
apoyamos a un hermano en sus
deseos de santidad concretos y
diarios. No es una enmienda a la
totalidad, pues Dios está obrando en
cada persona, sino precisamente lo
contrario: una confirmación de que
la santidad es compatible con esa
debilidad. Pueden ayudarnos estas
palabras de san Juan Crisóstomo:
«No dice el Señor: acusad, reñid,
pedid venganza, sino corregid»[9].
Transmitimos a los demás nuestro
aprecio por su lucha, reconocemos
sus sentimientos, le sostenemos en
esa batalla; con nuestra ayuda le
recordamos que también contamos
con la suya. En toda corrección
fraterna hay una discreta admiración
por el hermano y por la obra de la
gracia en su alma.

Un fruto de la amistad

Para crear un contexto en el que un
apoyo así sea posible, es necesaria la



cercanía, el interés sincero, la
preocupación real por la vida del
otro. Quien hace favores de hermano
y conoce a los demás con
profundidad puede entablar una
relación de mutua y verdadera
amistad. La corrección fraterna es un
fruto natural de este terreno
cultivado con paciencia. Además,
para poder entrar en el corazón de
los demás es necesaria la empatía.
No cabe cumplir ese servicio desde
fuera, ni desde lejos. En nuestros días
se llevan a cabo operaciones
quirúrgicas de gran precisión con un
instrumental que es capaz de actuar
en el interior de los pacientes sin
necesidad de practicar cirugías
invasivas. Se podría decir que un
hermano que se hace cargo, busca
penetrar hasta el lugar sagrado que
es el corazón, delicadamente, sin
invadir esa intimidad.

También es indispensable conocer
bien a quien se va a corregir. Hay



disposiciones del temperamento que
nos hacen muy diferentes unos de
otros y que san Josemaría
consideraba parte central de ese
«numerador diversísimo»[10] de
personas en el Opus Dei y en la
Iglesia. No es justo pensar que esa
diversidad de reacciones solo tiene
que ver con la humildad de quien
recibe la corrección fraterna o con su
susceptibilidad. Para unos, las
palabras, hasta las más delicadas,
fácilmente suenan a reproche; a ellos
Jesús los pone delante de su verdad
con elogios y suavidad. Lo hizo, por
ejemplo, con aquella mujer que le
ungió los pies en casa de Simón el
fariseo (cfr. Lc 7,36-50). Otros, en
cambio, si las palabras no son
especialmente claras, sienten una
falta de interés y cariño verdadero.
Marta necesitó oír su nombre dos
veces para descubrir que ella
también podía elegir la mejor parte
en su trabajo (cfr. Lc 10,38-42).
Tomás precisó la cercanía física del



Señor para volver a ser el apóstol fiel
que daría la vida por su maestro (cfr.
Jn 20,26-29). Al buen ladrón la
corrección le llegó mediante un
regalo inesperado: esa misma tarde
estaría con Jesús en el paraíso (cfr. Lc
23,39-43). La propia samaritana
necesitó tiempo, una conversación
pausada y tranquila, en un lugar
apartado: a solas con Jesús. No hay
dos personajes iguales en el
evangelio, ni dos reacciones iguales,
tampoco en quienes nos rodean.

«Cuando tenemos algo que no está
bien, nos ayudan con esa bendita
corrección fraterna, que exige un
cariño muy sobrenatural y hacerse
mucha fuerza, porque a veces cuesta
mucho ejercitar la corrección
fraterna. Con lealtad nos advierten lo
que no va y nos dan las razones. En
cambio, detrás de ti están diciendo
que eres un santazo, que eres más
bueno que el pan. ¿No es esto una
hermosura, hijos míos? Hablamos de



lealtad, y esto es lealtad humana. No
mentimos, no afirmamos de otra
persona que tiene unas excelencias
humanas de las que carece; pero no
toleramos jamás que se le critique a
sus espaldas. Y las cosas
desagradables las decimos así,
cariñosamente, para que las
corrija»[11].

* * *

San Josemaría afirmaba con gran
convicción, como quien lo ha
experimentado en su propia carne,
tanto de forma pasiva como activa:
«Convéncete: cuando haces la
corrección fraterna, estás ayudando,
con Jesucristo, a llevar la Cruz a tu
hermano; una ayuda enteramente
sobrenatural, pues la corrección
fraterna va precedida, acompañada y
seguida por tu oración»[12]. En Caná
de Galilea, María detecta que se ha
acabado el vino y eso puede
comprometer la alegría de los recién



casados. Como buena observadora
pone en marcha una corrección
materna. Busca la solución, habla con
Jesús, habla con los que servían.
Ayudar de esta forma a una hermana
o un hermano supone lograr de
Cristo el mejor vino para ellos. Y eso
se consigue solo poniendo a las
almas junto a él, hablando con Jesús
de ellas, sabiendo que quien más las
ama es quien ha emprendido la
misión de salvarlas.

Diego Zalbidea

[1] San Josemaría, Camino, n. 463.

[2] Francisco, Ángelus, 10-I-2021.

[3] Mons. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Rialp,
Madrid 2000, p. 127.



[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 1-XI-2019, n. 16.

[5] Francisco-Cardenal Bergoglio, X
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos, 2-X-2001.

[6] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 18-X-1972.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 28-X-2020, n. 6.

[8] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2012, n. 1.

[9] San Juan Crisóstomo, Homiliae in
Matthaeum, n. 60, 1.

[10] En el Opus Dei caben todos, por
eso san Josemaría escribía que,
aunque el «denominador común» sea
la búsqueda de la santidad, existen
«muy diversos numeradores
(autonomía) correspondientes a las
diversas condiciones de su carácter y
temperamento, y hasta el diverso



camino por donde Jesús conducirá
sus almas». Apuntes íntimos, n. 511.

[11] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 21-V-1970.

[12] Mons. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Rialp,
Madrid 2000, p. 128.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/correccion-
fraterna-ii/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/correccion-fraterna-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/correccion-fraterna-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/correccion-fraterna-ii/

	​Los demás son nuestros (II): la corrección fraterna

