
opusdei.org

Conversaciones con
Escrivá de Balaguer.

Artículo de opinión sobre la
edición crítico-histórica de
Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer

18/03/2013

Hace sólo unos pocos meses se
publicó, en el marco de las Obras
Completas de San José María, como
3º Volumen, las Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer, una
cuidadosa y concienzuda edición
crítico-histórica preparada bajo la
dirección de José Luis Illanes, y fruto



del trabajo del Instituto Histórico
“San Josemaría Escrivá de Balaguer”.
El libro, obviamente, es de Ediciones
Rialp, S.A., y aporta notas y
comentarios que ayudan sin duda a
entender en profundidad el texto, en
su perspectiva textual, literaria,
espiritual, teológica, canónica, etc. Es
decir, ayuda a revelar lo que ya la
semiótica de Julia Kristeva llamaba
“el ideologema”.

Para quienes ya habíamos leído hace
muchos años este libro (las veintiuna
ediciones españolas anteriores
suman un total de 232.350
ejemplares, a los que habría que
sumar los 119.639 ejemplares que se
vendieron en distintas lenguas
extranjeras en otra docena de
ediciones), la nueva lectura no sólo
supone un alegre reencuentro con el
“esforzado escritor” San Josemaría,
sino que también implica el
conocimiento del entorno histórico y
religioso en el que se fraguaron las



seis entrevistas y la homilía de
Pamplona, y el modo en que fueron
elaborándose los textos desde la
oficina del apostolado de la opinión
pública hasta ser publicados en 1968.

El primer conocimiento podría ser
sencillamente el desvelamiento de
un pequeño misterio: ¿Por qué un
escritor de raza como San Josemaría,
con un gracejo singularísimo de
escritor con voz propia, no había
escrito nada para su publicación
desde Camino? ¿Por qué guardó
silencio durante más de treinta años?
En parte por el frenesí trepidante de
la Obra y, en parte, porque algunos
deseos de San Josemaría (como
convertir el Opus Dei en una
prelatura personal y otras ideas que
entrañaban más poder a los seglares
chocaban con la Iglesia
prevaticanista de los años 40 y 50, y
buena parte de los 60, que podía ver
en ciertos rasgos del pensamiento del
Padre posturas cuasi anticlericales.



A pesar de estar compuesta esta obra
por seis entrevistas y una homilía-
manifiesto, el libro está
perfectamente cohesionado por
varias ideas-fuerza que atraviesan
sus partes y le dan un sentido
unitario, casi de tesis. Estas ideas se
cuajan en ocho temas, que son los
siguientes: la realidad espiritual y
apostólica del Opus Dei (diríase que
para San José María la gran
revolución religiosa que supone el
Opus Dei es hacer del laicado el
protagonista verdadero y sujeto de la
Historia de la Iglesia, siendo el resto
(clero) la comparsa necesaria); la
libertad de sus fieles en todas las
cuestiones temporales (en el Opus
caben todos los cristianos con
cualquier ideología política); la
búsqueda del Opus Dei de una
configuración jurídica adecuada a su
naturaleza (la prelatura personal que
no llegó a ver San Josemaría y, desde
luego, una “organización
desorganizada”); la Iglesia como



comunidad viva transformadora del
mundo; el Concilio Vaticano II y los
años que le siguieron; la valoración
del mundo y de las realidades
terrenas; la cultura y la misión de la
Universidad; la complementariedad
varón-mujer y su reflejo en la familia
y en la sociedad.

Al Dios invisible que buscamos sólo
lo podemos encontrar en las cosas
más visibles y materiales, en este
mundo tangible y mejorable. Todos
los caminos del hombre normal
tienen el aroma del paso de Dios. La
herencia que quiso dejar San José
María a los miembros del Opus Dei
fue un indesmayable amor a la
libertad y un buen humor
inexpugnable, pase lo que pase. En el
Opus Dei el pluralismo ideológico es
querido y amado, no sencillamente
tolerado y en modo alguno
dificultado. El respeto a la libertad de
sus socios es condición esencial de la
vida misma del Opus Dei. Y dirá en



una entrevista Monseñor Escrivá: “Si
se diera alguna vez — no ha
sucedido, no sucede y, con la ayuda
de Dios no sucederá jamás — una
intromisión del Opus Dei en la
política el primer enemigo de la Obra
sería yo”.

En estas Conversaciones para San
Josemaría la comprensión de la
Iglesia como una comunidad viva se
funda en la misión confiada en
Cristo. La Iglesia es, ante todo, una
misión en marcha, y ello podría
explicar que algunos teólogos hablen
de cierto mesianismo opusdeísta.

La atracción del Opus hacia el
mundo intelectual provocó que
durante muchos años esta “partecica
de la Iglesia” recibiese
injustificadamente acerbas críticas
por clasismo. Pero si entendemos las
razones del amor de San Josemaría
por la intelectualidad, en general, y
muy particularmente por la



Universidad, expuestas en estas
Conversaciones, en seguida
absolveremos al Opus Dei de ese
pecado de clasismo y falso
señoritismo intelectual. En San
Josemaría la atracción hacia los
intelectuales nace de su atracción
irressistible a la verdad que
fundamenta todas las cosas, a la
verdad última. Los intelectuales son
aquellos hombres que se definen
fundamentalmente como buscadores
de la verdad, “Dsetoûntes tês
alêtheías”, y al desentrañar los
misterios del universo, la vida y el
ser del hombre, nos ayudan
maravillosamente a comprender
mejor a Dios.

Dígase lo que se diga sobre el Opus
Dei (la parte de la Iglesia más
calumniada sin duda), la idea que de
la mujer tuvo San Josemaría,
expuesta en la entrevista de Telva,
en 1968, fue la noción más
“progresista” que nunca antes la



Iglesia desde el punto de vista de los
derechos políticos, sociales y
profesionales. La palabras de san
Pablo en la carta a los Gálatas 3, 28:
“Ya no hay diferencia entre judío y
griego, ni entre esclavo y libre, ni
entre varón y mujer, porque todos
vosotros sois uno en Cristo Jesús”,
sirven al Fundador del Opus Dei (que
había abierto las puertas de la Obra a
las mujeres en 1930) para sostener
que varones y mujeres deben estar
presentes, con una igualdad radical
de derechos profesionales, en los
más diversos ámbitos de la sociedad.
El “Conditor Operis Dei” lo afirma y
proclama con absoluta nitidez.

Respecto al amor entre hombres y
mujeres sostiene que no se debe dar
por supuesto jamás, sino que “debe
ser recuperado en cada nueva
jornada”, con sacrificio, con alegría
— con sonrisas -, con detalles de
delicadeza, con entrega. Y como dice
la Escritura, “aquae multae” —las



muchas dificultades, físicas y
morales— “non potuerunt extinguere
caritatem” (Cant. 8, 7) —no pudieron
apagar el amor—. De ahí que soñara
con que las familias cristianas fueran
“hogares luminosos y alegres”,
hogares en los que reinara la alegría
que deriva del saberse amados por
Cristo y desde los que ese amor y ese
fuego se extendiera al resto de la
sociedad.

Martín-Miguel Rubio Esteban //
El Imparcial

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
conversaciones-con-escriva-de-

balaguer-2/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/conversaciones-con-escriva-de-balaguer-2/
https://opusdei.org/es-es/article/conversaciones-con-escriva-de-balaguer-2/
https://opusdei.org/es-es/article/conversaciones-con-escriva-de-balaguer-2/
https://opusdei.org/es-es/article/conversaciones-con-escriva-de-balaguer-2/

	Conversaciones con Escrivá de Balaguer.

