
opusdei.org

Contexto histórico-
eclesial de Mons.
Álvaro del Portillo
(1935-1994)

Texto facilitado por Josep-Ignasi
Saranyana de la conferencia
que pronunció el 27 de marzo
de 2014 en la Universitat
Internacional de Catalunya
(UIC) con motivo del centenario
del nacimiento de Álvaro del
Portillo.

08/04/2014



PDF: Contexto histórico-eclesial de
la vida y de la actividad de Mons.
Álvaro del Portillo (1935-1994)
Conferencia pronunciada por Josep-
Ignasi Saranyana.

1. Introducción

Permítanme que comience de modo
escueto con una tesis que pretendo
argumentar a o largo de mi
disertación: Don Álvaro del Portillo
fue básicamente un hombre liberal,
en el sentido más genuino del
término.

De entrada, no resulta sencillo
alcanzar un acuerdo sobre el
significado del término liberal.
Conviene proceder con mucha
cautela, apelando a precisiones
etimológicas, porque esta noción
ofrece un abanico semántico muy
amplio. Es frecuente, por ejemplo,
que se califique de liberal a una
persona tolerante e indulgente; o
bien a alguien partidario del

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf


liberalismo, entendido el liberalismo
como doctrina política; o a quien
actúa con liberalidad o generosidad
en el empleo de sus bienes
materiales o intelectuales. Estas
definiciones, aunque acertadas, no
expresan el significado primitivo de
la palabra.

En el latín clásico, el adjetivo liberalis
derivaba del substantivo liber, que
técnicamente denotaba, según
Cicerón, “hombre libre, o sea, que no
ha nacido esclavo” o bien, según
Fabio Quintiliano, “el hijo”. Su
derivado liberalis, además de
significar ilustre, noble y generoso,
apunta obviamente a la libertad, de
modo que Quintiliano empleó el
sintagma “liberale iudicium” como
sinónimo de “una sentencia judicial
que aseguraba la libertad”. También
en Quintiliano encontramos la
expresión “liberalis causa”,
denotando “una causa en la que se
trataba acerca de la libertad de



alguno”. Así, pues, cuando señalo
que el Venerable Álvaro del Portillo
fue un hombre fundamentalmente 
liberal, indico que fue no sólo amante
de la libertad, sino muy libre en su
actuar, desprendido y generoso,
tolerante y tenaz defensor de los
derechos y libertades ajenas. Por
ello, entiendo que liberalidad
significa lo mismo que largueza.
Liberal es, pues, sinónimo de
liberador, de quien no retiene, sino
que se desprende de algo o de
alguien[1].

La argumentación anterior, apoyada
en la etimología del término liberalis,
puede tropezar con una dificultad
insuperable, derivada de los
prejuicios de la moderna crítica
historiográfica. Los historiadores
acostumbran a contextualizar la
adjetivación liberal en el marco de
las polémicas decimonónicas, entre
liberales y conservadores. Por lo
mismo, ser liberal implica, para



muchos, una connotación relativa.
Consideran, en efecto, que cualquier
liberal de una época es
tradicionalista contemplado desde la
siguiente, por la mera evolución de
los tiempos. No lo niego. Con todo,
permítanme que insista en mi tesis.
Tomado en su acepción clásica, hay
personalidades que por carácter
fueron liberales en su época y lo
habrían sido en cualquier otra.
Algunas épocas ha tenido muchas en
su haber. Por citar cuatro ejemplos
ya pasados: la Italia del Humanismo;
el Renacimiento cincocentista; a
finales del XVIII, la Convención de
Delegados, reunida en Virginia
(1776); y la Inglaterra de comienzos
del XIX.

Por tanto, no utilizo el termino
“liberal” o “liberalismo” en aquella
acepción que surge de la primera
Ilustración, que enfatizó la libertad
de conciencia, propuso el liberalismo
como práctica política, y presentó el



Estado como un “pacto” del
ciudadano, sino más bien en su
significación más básica o aparente:
una persona liberal, es decir, la que
se caracteriza sobre todo por su
generosidad y por respetar las
libertades de los demás, sintiéndose
incómoda en ambientes de violencia
y coacción, y asumiendo las
consecuencias que todo esto implica.

Como colofón, vayan dos
definiciones ingeniosas de persona
liberal. La primera es del alemán
Johann Wofgang von Goethe: “El
verdadero liberal busca, con los
medios que están a su alcance, hacer
todo el bien posible, y se abstiene de
atajar a fuego y espada los defectos
con frecuencia evitables (de los
demás)”[2]. La segunda es del
austriaco Ludwig von Mises, y tiene
cierto punto humorístico: “Un
hombre liberal puede soportar que
los demás se comporten y vivan de
manera distinta, y descarta llamar a



la policía cada vez que algo le
disgusta”[3].

Aclarados los términos, vayamos a la
vida de Don Álvaro y delineemos sus
principales actitudes, que le definen
como un hombre verdaderamente
liberal… al menos a mi entender.

2. El marco histórico,
especialmente español, de la vida
de Don Álvaro

Como señaló Benedicto XVI, en su
memorable discurso a la curia
romana de 22 de diciembre de 2005,
el siglo XIX contempló un triple
enfrentamiento entre “la Iglesia y la
edad moderna”: (1º) en el plano
científico, un desacuerdo que
comenzó tempranamente con el
“problemático proceso a Galileo
Galilei” y se recrudeció cuando
Immanuel Kant “definió la religión
dentro de la razón pura”; (2º) en el
plano político, una disconformidad
que sobrevino por la imposibilidad



de entendimiento entre el Estado
liberal surgido de la Revolución
francesa, sobre todo en su etapa más
virulenta (a partir de 1848), y “las
ásperas y radicales condenas de ese
espíritu”, por parte de la Iglesia,
particularmente en tiempos de Pío
IX, vertidas en no pocos artículos del 
Syllabus de 1864; y (3º) en el plano
del análisis histórico-crítico, la
resistencia de los exegetas católicos
ante las propuestas de la nueva
crítica literaria, y el carácter
beligerante de esta crítica,
reclamando la última palabra contra
la exégesis católica tradicional. Sin
embargo, los aires comenzaron a
cambiar, como indicó Benedicto XVI
en su discurso, durante el período de
entreguerras, es decir entre 1918 y
1939; aunque la verdadera novedad,
por lo que se refiere al campo
católico, no se produciría hasta la
última etapa del Concilio Vaticano II,
no tanto en los documentos mayores,
sino en dos de los menores: la 



Declaración sobre la libertad religiosa
(“Dignitatis humanæ”) y la 
Declaración sobre las relaciones de la
Iglesia con las religiones no cristianas
(“Nostra ætate”), aprobadas ambas
en 1965[4].

En las coordenadas que acabo de
trazar, la historia de España desde
1808 a 1978 ha sido un tanto
peculiar, con una tensión constante
(aunque ciertamente muy variada en
sus manifestaciones) entre los
partidarios del antiguo régimen (los
llamados “tradicionalistas”) y los del
nuevo (los llamados “liberales”)[5].
Salvo en períodos muy cortos y
siempre borrascosos, España
continuó rigiéndose por tres
principios que caracterizaron (entre
otros) el Antiguo Régimen: la
confesionalidad del Estado, una
tolerancia muy limitada de otras
confesiones que no fuesen la
confesión católica, y el voto
restringido de los ciudadanos



(concedido sólo a un grupo selecto de
españoles)[6]. Este marco se
transformó a la muerte del general
Franco, comenzando una nueva era
con la aprobación de la Constitución
de 1978.

En otros términos: a pesar de las
cuatro confrontaciones bélicas entre
liberales y tradicionalistas, ocurridas
a lo largo del siglo XIX y primera
mitad del XX, no cambiaron
substancialmente en España las
coordenadas socio-político-religiosas.
Hubo lenta evolución, ciertamente,
pero dentro de un marco muy
limitado de libertades individuales.
Aunque las tres primeras guerras
fueron vencidas por los liberales[7],
éstos no consiguieron imponer su
concepción de la vida, por causas
muy variadas que no es ahora el
momento de recordar, y el Antiguo
Régimen continuó más o menos
incólume. Hubo aún una cuarta
guerra (1936-1939), mucho más



cruenta que las anteriores y con
tintes claramene revolucionarios,
ganada esta vez por los
tradicionalistas. Si antes los liberales
no consiguieron imponer un cambio
de régimen, ahora los perdedores
cedieron toda la iniciativa a los
tradicionalistas. De este modo se
perpetuó en España, como un caso
insólito en la Europa occidental, una
situación de antiguo régimen hasta
bien entrada la segunda mitad del
siglo XX (no considero ahora el caso
del Portugal salazarista).

Se votaba por estados, es decir:
trabajo, familia y corporaciones, que
constituían los tres tercios de las
Cortes Españolas[8]. Las mujeres
tenían muy limitados sus derechos
civiles (si solteras, estaban sometidas
a la patria potestad hasta cumplir
veinticinco años; y si casadas,
dependían en aspectos básicos de la
autoridad del marido[9]). Estaba
restringida la actividad sindical (sólo



sindicatos profesionales de carácter
vertical) y estaban prohibidos los
partidos políticos. La confesionalidad
del Estado era, además, un principio
fundamental del Movimiento
Nacional. En tal contexto, los cultos
no católicos eran simplemente
tolerados, aunque sólo en el ámbito
privado o, a lo sumo, en capillas sin
especiales signos exteriores y muy
vigiladas por las fuerzas de
seguridad.

Por los motivos señalados, los
españoles no digirieron fácilmente
las dos declaraciones conciliares
antes citadas, sobre la libertad
religiosa y sobre las relaciones con
religiones no cristianas. Incluso los
padres conciliares españoles no
entendieron, de primeras, ni el
alcance ni el sentido de tales
declaraciones, aunque votaron a
favor[10]. Y la sociedad española se
sintió perpleja, por un doble motivo:
porque no estaba preparada para



comprender la sutil distinción entre
el nivel veritativo, donde sólo la
verdad tiene derechos (que nos los
tiene el error religioso), y el nivel de
los derechos civiles o humanos
fundamentales (en el cual, el respeto
a las libertades subjetivas constituye
una frontera infranqueable, porque
nadie puede ser violentado por sus
convicciones religiosas)[11].

A las perplejidades señaladas se
añadió en España una última y
especial dificultad, que quiero
subrayar. El régimen político
instaurado por el general Francisco
Franco, denominado Movimiento
Nacional, contaba con siete textos
legales que tenían rango de leyes
fundamentales, equiparables, más o
menos, a un cuerpo constitucional. El
primero de esos textos había sido
promulgado en 1938, y el último de
ellos fue otorgado en 1967[12]. Tiene
especial interés, para el tema que nos
ocupa, la Ley de Principios



Fundamentales del Movimiento
Nacional, proclamada en 1938, que
establecía, en su segundo principio,
lo siguiente:

“La Nación española considera como
timbre de honor el acatamiento de la
Ley de Dios, según la doctrina de la
Santa Iglesia Católica, Apostólica y
Romana, única verdadera y fe
inseparable de la conciencia
nacional, que inspirará su
legislación”[13].

Por consiguiente, cuando Pablo VI
firmó la declaración conciliar 
Dignitatis humanæ, a finales del año
1965, el Estado español tuvo que
plantearse la revisión del artículo 6
de la ley de 17 de julio de 1945,
comúnmente denominada Fuero de
los Españoles, que sancionaba,
siguiendo la pauta del artículo 11 de
la Constitución española de 1876 (ya
derogada), la confesionalidad del
Estado, por una parte, y la mera



tolerancia civil de otras formas
religiosas, por otra[14]. La revisión
del citado artículo 6 del Fuero de los
Españoles era además obligada,
porque el Estado español se había
comprometido, por ley fundamental
de 1958, a ajustar su legislación a la
ley de Dios, según la doctrina de la
Iglesia romana, que recién acababa
de modificar sus enseñanzas sobre
tales cuestiones.

Los cambios entonces introducidos
muestran, no obstante, las
reticencias de los legisladores
españoles a aceptar por completo el
espíritu del Vaticano II. El nuevo
texto del artículo 6 del Fuero de los
Españoles fue redactado en los
siguientes términos:

“La profesión y práctica de la
Religión Católica, que es la del Estado
español, gozará de la protección
oficial. El Estado asumirá la
protección de la libertad religiosa,



que será garantizada por una eficaz
tutela jurídica que, a la vez,
salvaguarde la moral y el orden
público”.

Se intentó lo imposible, a mi
entender: compaginar la
confesionalidad del Estado con el
principio de libertad religiosa; un
equilibrio inestable que chirriaba, y
que habría de acarrear nuevos
problemas en los últimos seis años
del franquismo[15]. El pleno
reconocimiento de la libertad
religiosa, hasta sus últimas
consecuencias, no llegó hasta la
aprobación de la Constitución
española de 1978 (artículo 16), a la
cual siguió, el 24 de julio de 1980,
una Ley orgánica de libertad
religiosa[16].

3. La actitud de Don Álvaro en tal
contexto

Cabe ahora que nos preguntemos por
la actitud de Don Álvaro del Portillo,



en el contexto que acabo de
describir, aunque Don Álvaro había
dejado de residir establemente en
España en 1946. ¿Qué sentía Don
Álvaro ante los hechos antes
relatados? Una pista útil, en mi
opinión, para descubrir su talante y
vislumbrar la fuerte componente
liberal de su personalidad, podría ser
un trabajo que publicó
primeramente en italiano, en 1971,
traducido al castellano tres años
después, titulado Morale e diritto[17].

El punto de partida de este estudio es
la distinción entre la moral y el
derecho u orden jurídico positivo.
“Entendemos por Moral […] el
conjunto de exigencias que
derivande la estructura óntica del
hombre en cuanto que es un ser
personal”[18]. Por ello, la moral es
un orden intrínseco al ser humano,
aunque objetivo (porque la
estructura óntica personal se recibe
de Dios), y es, además, “un orden



inherente a la libertad, puesto que
corresponde al desarrollo de la
personalidad del hombre según su
propio ser”. Por el contrario, el
derecho tiene un carácter distinto,
porque significa el orden social, o
sea, “el conjunto de estructuras que
ordenan y organizan a los hombres
en la comunidad”[19]; las cuales
estructuras se caracterizan por la
positividad y la historicidad[20]. El
orden moral y el orden jurídico son,
pues, diversos, aunque no estén
disociados. La conclusión de tales
premisas resulta inmediata:

“Aunque sea necesario hablar de un
fundamento moral de las reglas de
derecho, sería erróneo pasar del
fundamento a la totalidad del
edificio. Y esto sucedería si se
pretendiese afirmar que un
ordenamiento jurídico ha de ser el
desarrollo completo -por conclusión
y deducción- de las normas
morales”[21].



Por ello, derecho y moral no tienen
por qué coincidir completamente: no
todo pecado tiene que ser delito, ni
todo delito, pecado[22]. Estas
aseveraciones se hallan en las
antípodas de la confesionalidad del
Estado, es decir, de un ordenamiento
positivo que plasme punto por punto
las expresiones del magisterio de la
Iglesia. La tesis de Don Álvaro era
incompatible, en definitiva, con
cualquier violencia a la libertad
individual, en nombre de la religión.

Permítanme otra anotación, que
ilustra -a mi entender- el aprecio que
tenía Don Álvaro por los derechos de
la naturaleza, nunca contrarios a la
elevación sobrenatural, sino su
presupuesto básico. Volvamos
nuestros ojos quince años atrás. A
mediados de julio de 1955 se celebró
en Río de Janeiro el XXXVI Congreso
Eucarístico Internacional, previo a la
primera Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano.



Coincidiendo con ese congreso
eucarístico tuvo lugar un importante
simposio teológico. He podido
comprobar, en los archivos de la
Pontificia Comisión para América
Latina, que estaba prevista una
intervención de Don Álvaro en el
citado encuentro teológico sobre la
formación humana del sacerdote[23].
Con todo, aunque Don Álvaro no
pudo finalmente acudir a Río, su 
paper se publicó en la revista Nuestro
Tiempo en noviembre de ese mismo
año de 1955[24].

En ese ensayo, Del Portillo sienta, al
hilo de un texto de Santo Tomás, que
el fin de la educación es doble: la
“perfección de la naturaleza” y la
“perfección de la gracia”: Toda
educación cristiana debe tender a la
formación completa de la persona,
que abraza a la vez el aspecto
humano y el aspecto sobrenatural.
Seguidamente, y después de traer a



colación un texto de Pío XI, añade,
refiriéndose al sacerdote:

“Entre estos aspectos de la educación
hay un punto concreto, que podría
parecer secundario y cuya
importancia no conviene exagerar,
pero que también se puede echar en
olvido: el de la educación del hombre
en la formación del sacerdote
secular. Hablamos, por consiguiente,
de aquella nota que la formación
sacerdotal tiene en común con la
educación de cualquier cristiano: 
perfectio hominis ut homo est”[25].

El enunciado perfectio hominis ut
homo est recuerda algunas
expresiones del fundador del Opus
Dei. Por ejemplo, dos puntos de 
Camino: el número 4 (“Sé varón –
‘esto vir’”), redactado el 1932, y el
punto 22 (“Sé recio. –Sé viril. –Sé
hombre. – Y después… sé ángel”), que
data de 1933. Refiriéndose a este
punto 22, en que se contraponen



“hombre” y “ángel”, ha escrito Pedro
Rodríguez que caben varias lecturas
(muy próximas entre sí, según me
parece). La primera de ellas indicaría
que es preciso cultivar las virtudes
humanas para pasar a un situación
posterior de ángel, una realidad más
alta, que viene de arriba, es decir, la
vida de unión con Dios, o sea la
divinización de la criatura. En
definitiva, que lo humano es “soporte
histórico de lo divino”[26]

A partir de los presupuestos que
hemos considerado, Don Álvaro
subraya obviamente la importancia
de las virtudes humanas, como
“hábitos morales que debe poseer el
hombre como hombre, aunque no
sea cristiano, y que el cristiano eleva
al orden sobrenatural por medio de
la gracia”[27]. Omito los desarrollos
posteriores ofrecidos por Don Álvaro,
que conservan toda su frescura y
actualidad. Baste lo dicho para
señalar la importancia que el



Venerable del Portillo concedía a la
naturaleza, cuyos derechos nunca
deberán obviarse, y de qué manera
se presentaba como defensor de las
libertades fundamentales.

4. La evolución de la teología
católica hasta el Vaticano II y
después

Pasemos ahora a otra cuestión. La
teología católica sufrió, desde los
años en que Don Álvaro del Portillo
cursó sus estudios para la
ordenación sacerdotal, acaecida en
junio 1944, hasta la celebración del
Concilio Vaticano II, una evolución
notable. Del Portillo entró en el
Concilio, incluso después de haber
trabajado en las comisiones
preparatorias[28], con una
arquitectura intelectual bien
establecida, alimentada por los
grandes principios de la
neoescolástica latina. Era lo que se
enseñaba en los Ateneos pontificios y



lo que él había aprendido en Madrid,
en el Laterano y en el Angelicum. A
lo largo del Concilio fue adaptándose
a los cambios que el Espíritu Santo
inducía en el aula conciliar, donde
Don Álvaro desarrolló una destacada
actividad como secretario de la
comisión conciliar para el clero,
encargada de la redacción del
decreto Presbyterorum ordinis.

Benedicto XVI ha descrito con
autorizadas palabras esa evolución
de los padres y de los peritos, a lo
largo de los años conciliares: “Los
obispos se consideraban aprendices
en la escuela del Espíritu Santo y en
la escuela de la colaboración
recíproca, pero lo hacían como
servidores de la Palabra de Dios, que
vivían y actuaban en la fe”[29]. ¿Qué
significa esto? Indica que los padres
maduraron sus perspectivas
teológicas, a lo largo del sexenio
conciliar (contando el bienio
preparatorio), por nuevas lecturas,



por contactos personales, al escuchar
las intervenciones en el aula, etc.

Es muy fácil detectar una evolución
intelectual entre los primeros
pareceres que los padres remitieron
a la Comisión Antepreparatoria, en
respuesta a una circular del cardenal
Tardini, de 18 de junio de 1959, y los
puntos de vista defendidos por esos
mismos padres en el aula conciliar, a
medida que adelantaban las
sesiones.

Estos cambios fueron muy rápidos. A
modo de ejemplo, citaré, siguiendo la
secuencia de los hechos, el caso del
cardenal Giovanni Battista Montini,
después Pablo VI[30].

a) En junio de 1959, el cardenal
Tardini envió una circular a todos los
obispos, centros eclesiásticos de
cultura superior, institutos religiosos,
etc., preguntando sobre los temas
que debía tratar el Concilio que se
avecinaba. Montini respondió el 8 de



mayo de 1960. En el parecer
montiniano resonaba todavía el eco
de las polémicas acerca del
sobrenatural e incluso la discusión
sobre los “curas obreros” y los
posicionamientos de la “nouvelle
théologie”. En cuanto a la
eclesiología, Montini proponía que se
definiese la naturaleza sacramental
de la consagración episcopal; que se
explicase con detalle la necesidad de
la Iglesia para la salvación y las
condiciones de pertenencia a la
Iglesia, entendida como Cuerpo
Místico de Cristo; y que se hiciera
una declaración sobre la misión de
los laicos, quizá contemplada desde
su experiencia en la Federazione
Universitaria Cattolica Italiana (FUCI)
[31]. La cuestión ecuménica ocupaba
un tímido segundo lugar, porque se
consideraba cuestión “insuperable
para las fuerzas humanas”.

b) El 16 de agosto de 1960, tres meses
después de este parecer, Montini



pronunció un discurso en Milán
sobre los temas que debería abordar
el Concilio. En sus propuestas se
aprecia ya un enriquecimiento,
porque aparecen como cuestiones
ineludibles la colegialidad episcopal
y la cuestión ecuménica. En esta
conferencia descubre sus lecturas: el
tratado de Karl Joseph Hefele (puesto
al día por Henri Leclerq) sobre la
historia de los concilios, el manual de
Joseph Lortz sobre historia de la
Iglesia, el tratado de Hubert Jedin
sobre el Concilio de Trento, y el
magnífico L’Église du Verbe incarné,
de Charles Journet.

c) Dos años más tarde, en una
pastoral sobre el Concilio que se
avecinaba, publicada en la cuaresma
de 1962, emergen nuevas lecturas:
Yves-Marie Congar, Roger Aubert,
Hans Küng, Romano Guardini, Henri
de Lubac, Gérard Philips, Carlo
Colombo (por supuesto), etc.



d) El 18 de octubre de 1962, ya
inaugurado el Concilio, el cardenal
Montini escribió una carta al
cardenal Cicogniani, secretario de
Estado, lamentando que el Concilio
careciera de un plan orgánico de
trabajo[32]. Había transcurrido sólo
una semana desde la solemne
apertura y Montini insistía ya en que
todo el Concilio debía girar en torno
a un solo tema: la santa Iglesia, y ser,
en algún sentido, la continuación del
Vaticano I, destacando, sobre todo, la
potestad del episcopado y las
relaciones de éste con el Romano
Pontífice[33].

e) El 23 de noviembre de 1962, pocas
semanas después de la carta a
Cicogniani, se distribuyó a los padres
el esquema de ecclesia, elaborado por
la Comisión Teológica del Concilio. El
1 de diciembre el cardenal Ottaviani
lo presentó a la asamblea conciliar
con muy poca convicción,
persuadido de que ese esquema iba a



tener muy poco recorrido. Flotaba en
el ambiente la sensación de que los
padres no aceptarían el esquema,
porque en él se sugería la identidad
entre Cuerpo místico de Cristo e
Iglesia católico-romana, y se
subrayaba demasiado la dimensión
societaria de la Iglesia, en detrimento
de la Iglesia como misterio. Después
de Ottaviani intervinieron los
cardenales Frings, Suenens y Bea (día
4 de diciembre), Montini (día 5) y
Lercaro (día 6). Montini, como era de
esperar, expuso con brevedad el
contenido de la carta antes aludida.

f) Por último, y para cerrar el ciclo,
podríamos referirnos a su primera
encíclica, titulada Ecclesiam suam, de
6 de agosto de 1964. En ella, Pablo VI
reconocía que la eclesiología había
avanzado mucho y lo agradecía:

“Bien sabido es, además, cómo la
Iglesia, en estos últimos tiempos, ha
comenzado, por obra de insignes



investigadores, de almas grandes y
reflexivas, de escuelas teológicas
calificadas, de movimientos
pastorales y misioneros, de notables
experiencias religiosas, pero
principalmente por obra de
memorables enseñanzas pontificias,
a conocerse mejor a sí misma” (n.10).

En definitiva: en un intervalo de
apenas cuatro años Montini había
pasado de cierta prevención
ecuménica, a la abierta promoción
del ecumenismo; de pensar en las
categorías teológicas de la década de
los cuarenta, recogidas y aclaradas
en la encíclica Humani generis (1950),
a considerar esos temas ya
superados, abriéndose a la
eclesiología que cristalizaría en la
espléndida Lumen gentium; de una
concepción del laicado, según el
modelo del apostolado jerárquico, a
captar toda la energía sobrenatural
que reside en el sacerdocio común de
los fieles.



5. Don Álvaro, intérprete del
espíritu conciliar

El 21 de noviembre de 1964, la
asamblea conciliar aprobó la
constitución Lumen gentium, que
sanciona “la dignidad y libertad de
los hijos de Dios” (LG, 9), comunes,
por tanto, a todos los miembros del
Pueblo de Dios. La primera
invitación para que se pusieran por
escrito “los derechos y deberes más
importantes de los fieles sin
distinción de ritos” apareció en la 
Relatio circa quæstiones
fundamentales, discutida en la
reunión plenaria de cardenales
miembros de la Comisión Pontificia
para la Reforma del Código de
Derecho Canónico, que tuvo lugar en
Roma el 25 de noviembre de
1965[34]. El reconocimiento de que
los fieles tienen derechos y deberes
era, por ello, un fruto que había
madurado durante ese largo
itinerario emprendido por los padres



conciliares, desde la crítica al
esquema de ecclesia, en otoño de
1962, hasta la aprobación de Lumen
gentium, dos años más tarde[35].

A lo largo del verano de 1965, Don
Álvaro adelantó mucho en la
redacción de una respuesta a un 
quæsitum (una consulta) que le había
pedido la citada Comisión Pontificia
para la reforma del Código de
Derecho Canónico, con fecha 20 de
julio de 1965, sobre la conveniencia
de confeccionar un Código
fundamental, que contuviera el
derecho constitucional de la Iglesia,
previo a los dos Códigos de Derecho
Canónico (uno para la Iglesia latina y
otro para las Iglesias de ritos
orientales). La respuesta de Don
Álvaro, de carácter claramente
afirmativo, lleva fecha 23 de
septiembre de 1965[36].Finalmente,
y a partir de esa respuesta y de su
amplia experiencia conciliar, Del
Portillo preparó un importante libro,



que vio la luz en 1969, con el título 
Fieles y laicos en la Iglesia[37].

Del Portillo fue capaz de expresar en
ese libro, como nadie lo había hecho
hasta entonces, la noción de fiel
(antes que laico, clérigo o religioso),
una noción importantísima para el
derecho de la Iglesia. Más en
concreto, y como leemos al comienzo
de la “introducción”, se propuso
reflexionar “en torno a los principios
teológicos y jurídicos que deberían
fundamentar […] las nuevas normas
canónicas sobre los derechos y
deberes de los laicos en la Iglesia”.
Desarrolló así, a partir de Lumen
gentium, la necesidad de precisar
técnicamente “las nociones de
derecho fundamental y derecho
subjetivo, que, en un planteamiento
científico no deben confundirse”[38].
Tal distinción ha tenido, después,
una gran repercusión en la doctrina.



¿Qué son los derechos
fundamentales? Son los derechos
derivados de la condición de fiel;
aquellos, por tanto, que deben ser
reconocidos en un nivel superior o
constitucional, prevalente frente a
otras normas de rango inferior[39].
En cambio, los derechos subjetivos
son situaciones de poder personal,
institucionalizadas por una norma o
por la voluntad de los particulares,
los cuales convienen en obligarse
unilateral o bilateralmente[40]. Don
Álvaro señaló, además, la necesidad
de introducir una serie de cambios
en el ejercicio de la potestad
eclesiástica (como los recursos, las
garantías procesales, la
diferenciación de funciones y otros),
sin escudarse en "la peculiaridad del
derecho canónico", pues, de lo
contrario, podría ser que la
autoridad eclesiástica actuase
recortando o lesionando los derechos
de los fieles, como de hecho ha
ocurrido alguna vez en la historia. La



protección de los derechos subjetivos
es necesaria –insistía- por la
falibilidad de la persona, tanto del
súbdito como del titular del poder.
Por ello, tampoco la jerarquía
eclesiástica está libre de esa
falibilidad[41].

Con todo, la novedad más relevante
de don Álvaro no ha sido tanto la
distinción entre derecho
fundamental y derecho subjetivo,
sino haber formulado por vez
primera un elenco de derechos
propios de todos los fieles y haberlos
descrito[42]. Como se sabe, el Código
pio-benedictino había prestado muy
escasa atención a los derechos y
deberes de los fieles. Hablar de
derechos y deberes en la Iglesia era
casi impensable, en 1917. Así, pues,
fue extraordinario el salto entre 1917
y 1969, fecha de la edición del libro
de don Álvaro. Del Portillo había
madurado intelectualmente y se
avanzaba a su tiempo. Detrás



quedaban sus estudios teológicos en
Madrid, su doctorado en Derecho
Canónico en Roma, su colaboración
en las comisiones conciliares
preparatorias, su intenso trabajo en
la comisión que redactó 
Presbyterorum ordinis y su reflexión
sobre el legado doctrinal de San
Josemaría Escrivá, que tanto insistía
en la inviolabilidad de la libertad de
los fieles, querida por Dios y exigible
ante la Iglesia.

Como ya se ha indicado, la reflexión
sobre los derechos de los fieles pedía,
de alguna manera, la promulgación
de una ley fundamental de la Iglesia.
Sobre esta cuestión pensarían, en
años sucesivos, otros canonistas,
desarrollando las perspectivas
ofrecidas por Del Portillo[43]. Al final
quedó descartada la promulgación
de esa ley. Lástima, porque, en el
camino el adjetivo “fundamental”
desapareció del nuevo Código de
Derecho Canónico (libro II, parte I,



título I), por ser el Codex una ley
ordinaria y no una ley fundamental.
¿Quién sabe si el libro de Don Álvaro
no se adelantó demasiado a su
época? En todo caso, su condición de
pionero queda aquí atestiguada.

*

Llego ya al término de mi
disertación. Me propuse ilustrar, con
algunos ejemplos, que el Venerable
Álvaro del Portillo fue, en el contexto
socio-político-eclesiástico de su
tiempo, un adalid de la libertad, un
liberal convencido, en el sentido más
genuino y original del término.

En un marco tradicionalista, como lo
era particularmente el español de
esos años (si nos atenemos al
testimonio de la historiografía
especializada), Don Álvaro se mostró
partidario de la adecuada distinción
entre moral y derecho, salvando así
la libertad de las conciencias, pues
no todo delito es pecado, como



tampoco toda pecado es delito. Tal
posicionamiento suponía afirmar
decididamente la libertad religiosa
entendida como derecho civil, y
sostener la incompetencia del Estado
en materias religiosas, aunque no su
indiferencia o neutralidad.

En el ámbito canónico y teológico,
supo distinguir adecuadamente entre
derechos fundamentales del fiel y
derechos subjetivos del cristiano,
abogando así por una ley
fundamental de la Iglesia, en la que
esos derechos fundamentales
estuvieran convenientemente
enumerados y protegidos; un tema
que él mismo no desarrolló. No
olvidemos, tampoco, que fue pionero
al elaborar una relación de derechos
fundamentales de los fieles,
desarrollando con amplitud el
alcance jurídico de cada uno de esos
derechos. En todo caso, mostró con
qué profundidad había asimilado las
novedades del Concilio,



descubriendo nuevas consecuencias
de ese principio teológico formulado
por San Pablo: “la misma creación
espera ser liberada de la esclavitud
de la corrupción para participar de la
libertad gloriosa de los hijos de Dios”:
“in libertatem gloriæ filiorum
Dei” (Rom. 8,21).

Cuando una personalidad se
adelanta a su tiempo o madura más
rápidamente que su entorno, a veces
alcanza a influir en su contexto; en
otras ocasiones, en cambio, debe
ejercitar la paciencia y esperar
tiempos mejores. Obviamente Don
Álvaro no fue una excepción. Y, por
ello, también en esto nos señaló el
camino que debe seguir todo hombre
de paz y de bien, que sabe tirar de las
redes, sin que las redes se rompan
(cfr. Ioan. 21,11).

Versión 30.03.2014

www.opusdei.cat

https://www.opusdei.cat


* Membro in carica del Pontificio
Comitato di Scienze Storiche (Città
del Vaticano). Profesor ordinario
emérito de la Universidad de
Navarra (Pamplona. España). Esta
conferencia fue presentada, en su
versión italiana, en el congreso “Nel
centenario di Mons. Álvaro del
Portillo. Roma, 12-14 marzo 2014”,
organizado por la Pontificia
Università della Santa Croce, con el
titulo: “Contesto storico-ecclesiale
della vita e attività di Mons. Álvaro
del Portillo (1935-1994)”.

[1] En el medievo, siguiendo a
Aristóteles, se empleó también el
término liberalidad (liberalitas),
contrapuesto a la justicia, aunque
emparentado con ella: “quia iustitia
exhibet alteri quod est eius,
liberalitas autem exhibet id quod est
suum”, pues por la justicia se paga al
otro lo que es del otro, mientras que



por la liberalidad se paga al otro lo
que es propio del donante (Tomás de
Aquino, Summa theologiæ, IIª-IIæ, q.
117, a.2 ad 3; q.80, a.4). Por ello, “ad
liberalem pertinet emissivum esse
[del verbo emitto]” (ibid. a.2c). En
este sentido se dice “manumisión de
un esclavo”, cuando se le concede la
libertad, pues el amo lo deja escapar
de sus manos.

[2] “Der wahre Liberale sucht mit
den Mitteln, die ihm zu Gebote
stehen, soviel Gutes zu bewirken, als
er nur immer kann; aber er hütet
sich, die oft vermeidlichen Mängel
sogleich mit Feuer und Schwert
vertilgen zu wollen“.Cfr.
<www.aphorismen.de/suche?
f_thema=Liberalismus&seite=2>
Página consultada el día 3.01.12.

[3]"Ein freier Mensch muss es
ertragen können, dass seine
Mitmenschen anders handeln und
anders leben, als er es für richtig

https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/suche?f_thema=Liberalismus&seite=2
https://www.aphorismen.de/suche?f_thema=Liberalismus&seite=2


hält, und muss sich abgewöhnen,
sobald ihm etwas nicht gefällt, nach
der Polizei zu rufen". Cfr. < 
www.liberalismus-portal.de/
liberalismus.htm> Página consultada
el día 3.01.12.

[4]Cfr. Benedicto XVI, “Inédito del
Santo Padre publicado con ocasión
del 50 aniversario de la apertura del
Concilio Vaticano II”, en 
L’Osservatore Romano, 11 de octubre
de 2012 (corresponde a una
intervención del Romano Pontífice
en Castelgandolfo, el 2 de agosto de
2012).

[5] Gonzalo Redondo escribió,
refiriéndose en particular a España,
aunque no exclusivamente: “León
XIII se impuso con seriedad eliminar
en lo posible la existencia de dos
mundos cerrados sobre sí mismos y,
en consecuencia, enemigos: la
sociedad civil del liberalismo y la
sociedad tradicionalista cristiana”.

https://www.liberalismus-portal.de/liberalismus.htm
https://www.liberalismus-portal.de/liberalismus.htm


Más adelante, refiriéndose al
magisterio de León XIII sobre la
sociedad, añadió: “El mundo católico,
incluso el mundo católico más culto,
era notablemente tradicionalista. No
parece que alcanzara a percibir que
León XIII planteaba toda una nueva
forma de entender la presencia de
los cristianos en el mundo; y que, si
esta forma [propugnada por León
XIII] era todavía muy tradicional,
procuraba a la vez apartarse en lo
posible del fijismo
tradicionalista” (Gonzalo Redondo, 
Historia de la Iglesia en España
1931-1939, I. La segunda república
1931-1936, Eds. Rialp, Madrid 1993,
p. 55).

[6] Cfr. Por ejemplo José Álvarez
Junco,Mater Dolorosa. La idea de
España en el siglo XIX, Taurus,
Madrid 2001; Benoit Pellistrandi, Un
discours national? La Real Academia
de la Historia: entre science et
politique (1847-1897), Casa Velázquez,



Madrid 2004; Santos Juliá, Historia de
las dos Españas, Taurus, Madrid
2004; y Jaume Aurell, “Católicos,
liberales y tradicionalistas: el debate
historiográfico”, en Jaume Aurell -
Pablo Pérez, Católicos entre dos
guerras. La historia religiosa de
España en los años veinte y treinta,
Biblioteca Nueva, Madrid 2005, pp.
285-304.

[7] La primera, de 1833 a 1840; la
segunda, de 1846 a 1849; y la tercera,
de 1872 a 1876.

[8] Las Cortes españolas (como se
denominaba el parlamento) estaban
compuestas por tres tercios: el tercio
sindical (sólo sindicatos verticales y
no de clase), el tercio familiar (sólo
votaban los cabeza de familia) y el
tercio municipal. Eran además
diputados en Cortes un buen número
de miembros de procedencia
estamental (rectores de
universidades, miembros de la



jerarquía eclesiástica, miembros de
las Academias, etc.).

[9] Poco a poco se abrió la puerta a
las casadas, para que pudieran
también estar en las Cortes y para
que se atendiesen otras
reivindicaciones de las mujeres, si
bien siempre de forma muy limitada.

[10] Cfr., por ejemplo, José M.
Cirarda, “Recuerdos de un Padre
conciliar”, en Scripta theologica, 17
(1985) 816-823.

[11] Véase Josep-Ignasi Saranyana, 
Tres lecciones sobre la fe y un epílogo
acerca de la libertad religiosa, Eunsa,
Pamplona 2013, pp. 87-111. Cfr.
también Fernando Ocáriz, Sobre
Dios, la Iglesia y el mundo, Eds. Rialp,
Madrid 2013, pp. 87-88.

[12] Las siete Leyes Fundamentales
fueron: Ley de los Principios del
Movimiento Nacional (1958), Fuero
de los españoles (1945), Fuero del



trabajo (1938), Ley Orgánica del
Estado (1967), Ley constitutiva de las
Cortes (1942), Ley de sucesión (1946)
y Ley del referéndum (1945).

[13] He aquí un interesante
comentario de Lombardía, sobre el
régimen jurídico establecido después
de la guerra civil de 1936:
“Terminada la guerra civil española –
y en radical contraste con el anterior
[la Constitución de 1931, que tuvo
vida muy efímera- se va elaborando
paulatinamente el Derecho
eclesiástico de este período histórico,
que se caracteriza por basarse en el
principio de la confesionalidad
católica del Estado, por establecer
una normativa relativa a la Iglesia
Católica con amplio recurso al
procedimiento de la legislación
concordada y por basar el régimen
jurídico de las Confesiones religiosas
en criterios fundados, no en el
acuerdo con los grupos interesados,
sino en planteamientos del tema



deducidos de la doctrina oficial de la
Iglesia Católica” (Pedro Lombardía, 
Precedentes del Derecho eclesiástico
español, en VV. AA., Derecho
eclesiástico del Estado español,
Eunsa, Pamplona 1980, pp. 158-159).

[14] Sobre los cambios jurídico-
constitucionales que provocó en
España la declaración sobre la
libertad religiosa del Vaticano II, cfr.
María Blanco, “La regulación de la
libertad religiosa en España en su
trigésimo aniversario. Contribución
de A[madeo] de Fuenmayor a la
aplicación de la Declaración
‘Dignitatis humanæ’”, en Anuario de
Historia de la Iglesia, 4 (1995)
504-510; y de la misma autora: La
primera ley española de libertad
religiosa. Génesis de la ley de 1967,
Eunsa, Pamplona 1999.

[15] Cfr. Josep-Ignasi Saranyana, “La
libertad religiosa en España desde el
año 589 hasta 1978. Consideraciones



histórico-jurídicas sobre las
relaciones entre el poder civil y la
potestad eclesiástica”, en Kirchliche
Zeitgeschichte, 14 (2001) 123-134. -
Algunos estiman que la Dignitatis
humanæ no habría establecido una
incompatibilidad entre la libertad
religiosa y la confesionalidad del
Estado. Citan, para justificarlo, el n.
6c de la declaración. Allí, sin
embargo, se dice otra cosa. Sólo se
advierte que la libertad religiosa es
compatible con el especial
reconocimiento de una comunidad
religiosa, en atención a peculiares
circunstancias (por ejemplo, por ser
claramente mayoritaria, en un país,
una determinada confesión
religiosa). Tal es el caso de la
Constitución española de 1978, que
reconoce como derecho civil
fundamental la libertad religiosa y, al
mismo tiempo, menciona
expresamente la Iglesia católica (art.
16)..



[16] Sobre la legislación de 1978 y
1980, cfr. Joaquín Calvo Álvarez, 
Orden público y factor religioso en la
Constitución española, Eunsa,
Pamplona 1983; y Antonio Viana
Tomé, Los acuerdos con las
confesiones religiosas y el principio de
igualdad, Eunsa, Pamplona 1985.

[17] Álvaro del Portillo, “Morale e
Diritto”, en Seminarium, 3 (1971)
732-741, reproducido en Persona y
Derecho, 1 (1974) 493-502. Citaré la
traducción castellana, por ser la que
tengo a la vista cuando redacto estas
líneas.

[18] Ibíd., p. 494.

[19] Ibíd., p. 495.

[20] “Son, por ello, características de
estas estructuras: 1) la positividad, o
sea el hecho de que entran en vigor
sólo en el momento en que, de modos
diversos, quedan asumidas en la
comunidad como orden propio; 2) la



historicidad, es decir su necesaria
adecuación a la situación real de la
comunidad” (Álvaro del Portillo,
“Morale e Diritto”, cit. en nota 17, p.
495).

[21]Álvaro del Portillo, “Morale e
Diritto”, cit. en nota 17, p. 496.

[22]Recuérdese, a modo de ejemplo,
el gran debate que hubo en la Nueva
España, cuando comenzaron las
guerras de emancipación, a
propósito de las excomuniones 
ferendæ sententiæ fulminadas por el
obispo electo de Michoacán (ahora
Morelia), Manuel Ignacio Abad y
Queipo, contra el prócer mexicano y
sacerdote Manuel Hidalgo y quienes
le siguieran, y después la
secularización como pena canónica
impuesta contra Hidalgo y más tarde
contra José María Morelos, haciendo
entrega de ambos a la jurisdicción
militar. Sobre las críticas
desarrolladas entonces por el liberal



Servando Teresa de Mier, cfr.
Carmen-José Alejos Grau, “La
teología de la independencia”, en
Josep-Ignasi Saranyana (dir.), 
Teología en América Latina, II/2: De
las guerras de independencia hasta
finales del siglo XIX (1810-1899),
Iberoamericana – Vervuert, Madrid –
Frankfurt 2008, pp. 212-227.

[23] Sobre este simposio y su
desarrollo, véase: Josep-Ignasi
Saranyana (dir.) – Carmen-José Alejos
Grau (coord.), Teología en América
Latina, III. El siglo de las teologías
latinoamericanistas (1899-2001),
Iberoamericana-Vervuert, Madrid –
Frankfurt 2002, pp. 98-99.

[24] Cfr. “Formación humana del
sacerdote”, en Nuestro Tiempo, 17
(noviembre de 1955), recogido
después en Álvaro del Portillo, 
Escritos sobre el sacerdocio, Eds.
Palabra, Madrid 1970, pp. 23-38.



[25] Ibid., p. 24. La frase latina se
traduce, según el contexto tomista
aducido por el autor (Summa
theologiæ, Suppl. q. 41, a. 1c): “la
perfección del hombre según es
hombre”, o sea, la perfección del
hombre en su aspecto más
propiamente humano. La conjunción
ut, que rige aquí indicativo y no
subjuntivo (ambos usos son posibles
en el latín clásico), significa “según”;
no significa “para que”.

[26] Cfr. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Eds. Rialp, Madrid 2002, 
ad locum.

[27] Álvaro del Portillo, Escritos sobre
el sacerdocio, cit. en nota 26, p. 25.

[28] Fue presidente de la séptima
comisión preparatoria, en el seno de
la Congregación del Concilio, cuya
temática era el laicado católico, y
miembro de la tercera comisión,



encargada de los medios modernos
de apostolado. Nada más comenzar
el Concilio fue designado perito de
tres comisiones conciliares: la
dedicada a la disciplina del clero y el
pueblo cristiano (de la que fue
designado secretario), la de los
obispos y el régimen de las diócesis, y
la de religiosos. Cfr. Javier Medina
Bayo, Álvaro del Portillo. Un hombre
fiel, Eds. Rialp, Madrid 2012, especial
el cap. 14, dedicado a la actividad del
Venerable del Portillo en el Concilio
Vaticano II (pp. 381-412).

[29] Benedicto XVI, “Inédito del Santo
Padre Benedicto XVI publicado con
ocasión del 50 aniversario de la
apertura del Concilio Vaticano II”, cit.
en nota 4.

[30] Sobre este parecer y otras
intervenciones montinianas,
anteriores al concilio y durante el
concilio, previas a su elección para el
solio pontificio, cfr. Josep-Ignasi



Saranyana, “Doctrina montiniana
sobre la naturaleza del Concilio y sus
fines. Presupuestos y evolución”, en 
Giovanni Battista Montini
Arcivescovo di Milano e il Concilio
Ecumenico Vaticano II. Preparazione
e Primo Periodo. Colloquio
Internazionale di Studio, Milano,
23-25 settembre 1983, Pubblicazioni
dell'Istituto Paolo VI, Brescia 1985,
pp. 355-367.

[31]Giovanni Battista Montini había
leído Humanisme intégral de Jacques
Maritain, cuya edición francesa data
de 1936. Con todo, no parece haber
comprendido completamente, al
menos en un primer momento, el
fondo discutido por el filósofo
francés. Es cierto que, en 1937,
Montini escribió sobre la relación
entre profesión y vocación,
considerando que el nuevo ideal
histórico no debía ser "sacral-
cristiano", sino "profano-cristiano", o
sea, la sobrenaturaleza apoyada en la



naturaleza, como en su base o
fundamento. No nos engañe, sin
embargo, la terminología, porque,
cuando el cardenal Émile Suhard dio
a conocer su célebre pastoral de
cuaresma de 1947, titulada "Lettre
pastorale pour le Carême de l’an de
grâce 1947", Montini glosó
elogiosamente el texto suhardiano y
alabó la iniciativa de los sacerdotes-
obreros. Atención: ¡sacerdotes-
obreros, y no obreros-sacerdotes! Cfr.
Josep-Ignasi Saranyana, “Teología de
los santos’ o ‘teología de la santidad’”,
en Scripta theologica, 43 (2011)
593-620, aquí p. 614.

[32]Publicada en: Giovanni Battista
Montini Arcivescovo di Milano e il
Concilio Ecumenico Vaticano II.
Preparazione e Primo Periodo, cit. en
nota 32, pp. 420-423.

[33]Lo que después se declarará con
la feliz fórmula: “una cum capite suo



et nunquam sine hoc capite” (Lumen
Gentium, 22).

[34]El 28 de marzo de 1963, Juan XIII
había creado la Comisión para la
revisión del Código de Derecho
Canónico. Esta Comisión se había
reunido por vez primera el 12 de
noviembre de 1963 y había acordado
esperar a que terminase el Vaticano
II, antes de empezar sus trabajos. Su
presidente era el cardenal Pietro
Ciriaci.

[35] Cfr. Eduardo Molano, “Derechos
y obligaciones de los fieles”, en Javier
Otaduy – Antonio Viana – Joaquín
Sedano (eds.), Diccionario General de
Derecho Canónico, Ed. Thomson –
Reuters – Aranzadi, Pamplona 2012,
III, pp. 230-235. Como se sabe, en el
aula conciliar fueron discutidas tres
redacciones del esquema de ecclesia:
al final del período de 1962, la
redacción formulada por la Comisión
Teológica durante la fase



preparatoria del Concilio, que no
llegó a ser votada; en el período de
1963, el esquema Philips enriquecido
con muchas sugerencias; y en el
período de 1964, la tercera redacción,
finalmente aprobada, con cambios
estructurales y notas aclaratorias.

[36] En su respuesta, Don Álvaro
decía: “Me parece muy oportuno que
sea redactado un Código
fundamental, a semejanza de una ley
constitucional, para la Iglesia
universal, por estas razones: a) la
unidad de la Iglesia resaltará más, si
están reunidas en una sola cosa
aquellas que son comunes, y que son
como el fundamento de la unidad
dentro de la legítima diversidad;
además conviene tener una norma
jurídica escrita, donde conste
claramente tanto la estructura de la
Iglesia como el conjunto de los
derechos y deberes que obligan a los
fieles cristianos, cualquiera que sea
su Rito; b) tal código favorece el



ecumenismo, pues claramente en el
mismo pueden determinarse
aquellas cosas que pertenecen a la
constitución de la única de la Iglesia
de Cristo; a través del cual los
hermanos separados podrán conocer
bien cuál es el fundamento que debe
ser aceptado por todos, y aquellas
cosas que, por el contrario, pueden
ser dejadas a la libre determinación
de las Iglesias particulares, bajo la
autoridad del Supremo Legislador; y
por tanto el Código fundamental
contribuirá mucho a una mayor
claridad en el diálogo
ecuménico” (citado por Cristian
Sahli, “Álvaro del Portillo y los
primeros pasos del proyecto de una
Ley fundamental para la Iglesia”, en 
Atti del Congresso nel centenario della
nascita di Mons. Álvaro del Portillo,
Pusc, Roma, pro manuscripto). Cfr.
también de Cristian Sahli, La revisión
de las leyes de la Iglesia. Contexto
doctrinal y primeros pasos de una Ley



fundamental, Edusc, Roma
2011,passim.

[37] Álvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia. Bases de sus respectivos
estatutos jurídicos, Eunsa, Pamplona
1969. La introducción lleva fecha 14
de febrero de 1969.

[38] Álvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia, cit. en nota 39, p. 24.

[39] Por ejemplo: derecho a recibir la
ayuda de la palabra de Dios y de los
sacramentos; derecho a cultivar las
disciplinas teológicas o morales o de
historia eclesiástica, con la garantía
de que nadie puede ni debe ser
objeto de sanciones y medidas
disciplinares por el hecho de emitir
una opinión teológica, canónica o de
cualquier otra ciencia, mientras tal
opinión no constituya un delito, es
decir, mientras esté de acuerdo con
los dictámenes del Magisterio;
derecho a la propia espiritualidad;



derecho a asociarse; derecho al
apostolado; etc.

[40] Cfr. Abel Carmelo Andrade Ortiz,
“Derecho subjetivo”, en Javier
Otaduy – Antonio Viana – Joaquín
Sedano (eds.), Diccionario General de
Derecho Canónico, cit. en nota 37, III,
pp. 189-196.

[41] Álvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia, cit. en nota 39, pp. 78-80.
Cfr. el comentario de Francisca
Pérez-Madrid, “El acto admnistrativo
canónico. Los principios de certeza y
de defensa de los admnistrados”, en 
Il Diritto ecclesiastico, 122 / 3-4 (2011)
529-550.

[42]Cfr. Javier Otaduy,”Del Portillo,
Álvaro”, en en Javier Otaduy –
Antonio Viana – Joaquín Sedano
(eds.), Diccionario General de Derecho
Canónico, cit. en nota 37, II, pp.
1017-1021.



[43]Cfr. Daniel Cenalmor, La ley
Fundamental de la Iglesia. Historia y
análisis de un proyecto legislativo,
Eunsa, Pamplona 1991.

Josep-Ignasi Saranyana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/contexto-
historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-

portillo-1935-1994/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-es/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-es/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-es/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/

	Contexto histórico-eclesial de Mons. Álvaro del Portillo (1935-1994)

