
opusdei.org

CONTEMPLATIVOS
EN MEDIO DEL
MUNDO

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

07/12/2011

Santificar el trabajo es, acabamos de
verlo, tarea amplia, pero no agota la
frase del Beato Josemaría antes
citada: en ella se habla no solo de



santificar el trabajo, sino también de
santificarse en el trabajo y de
santificar con el trabajo. Prosigamos,
pues, el análisis considerando las
otras dos tablas de ese tríptico;
concretamente, ahora, la segunda:
santificarse en el trabajo. Para ello, y
aunque sea adelantar conceptos, tal
vez convenga insistir, ante todo, en
un dato fundamental: con la
expresión „santificarse en el trabajo“
el Fundador del Opus Dei se refiere
no simplemente a santificarse
mientras se trabaja, sino a
santificarse precisamente por medio
del trabajo, gracias al trabajo; el
trabajo, repitámoslo, no es solo
ámbito u ocasión, sino medio y
materia de santidad. En otros
términos, y como ya hemos señalado,
santificarse en el trabajo no se
yuxtapone a santificar el trabajo,
sino que se entremezcla con esa
santificación.



Algo resulta evidente, incluso para
una mirada superficial y ligera:
santificar el trabajo, realizarlo con la
seriedad que la vocación profesional
y divina exigen, presupone
perfección humana y trae consigo un
crecimiento en esa perfección. Es
imposible, en efecto, asumir
cumplidamente una tarea
profesional sin poner en práctica la
laboriosidad, la reciedumbre, la
justicia, la fortaleza, la
perseverancia, la prudencia, la
afabilidad, la veracidad...

No es, pues, sorprendente que en los
textos del Beato Josemaría Escrivá
encontremos un profundo aprecio y
una decidida valoración de lo que
suele llamar „virtudes humanas“, es
decir, el conjunto de cualidades que
hacen del ser humano un hombre en
el sentido acabado del término y le
permiten afrontar cabal y
honradamente la función que le
corresponde en la sociedad. En la



experiencia secular y,
concretamente, en un planteamiento
existencial como el que el espíritu del
Opus Dei reclama, la gracia, la vida
sobrenatural, no puede ser
indiferente ante el desarrollo de la
personalidad humana en todas sus
dimensiones.

"No pensemos que valdrá de algo
nuestra aparente virtud de santos, si
no va unida a las corrientes virtudes
de cristianos“, leemos en Camino (
79), esbozando un criterio que glosó
ampliamente en otras ocasiones.
Entre ellas, una homilía que, al ser
publicada en Amigos de Dios , recibió
precisamente ese título, es decir,
„virtudes humanas“.

„Cierta mentalidad laicista y otras
maneras de pensar que podríamos
llamar pietistas -leemos en ese texto-,
coinciden en no considerar al
cristiano como hombre entero y
pleno. Para los primeros, las



exigencias del Evangelio sofocarían
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caída pondría en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnación de Cristo,
ignorar que ‘el Verbo se hizo carne’,
hombre, ‘y habitó en medio de
nosotros’ (Jn 1,14). Mi experiencia de
hombre, de cristiano y de sacerdote
me enseña todo lo contrario: no
existe corazón, por metido que esté
en el pecado, que no esconda, como
el rescoldo entre las cenizas, una
lumbre de nobleza. Y cuando he
golpeado en esos corazones, a solas y
con la palabra de Cristo, han
respondido siempre“. „Las virtudes
humanas -proseguía más adelante-
componen el fundamento de las
sobrenaturales“. La rectitud humana
constituye, en efecto, una realidad
que, bajo la acción de la gracia, en
unos casos, allana el camino para la
conversión y, en otros, facilita el
desplegarse del vivir cristiano. „Si



aceptamos -concluye el texto que
estamos citando- nuestra
responsabilidad de hijos suyos, Dios
nos quiere muy humanos. Que la
cabeza toque el cielo, pero que las
plantas pisen bien seguras en la
tierra. El precio de vivir en cristiano
no es dejar de ser hombres o abdicar
del esfuerzo por adquirir esas
virtudes que algunos tienen, aun sin
conocer a Cristo. El precio de cada
cristiano es la Sangre redentora de
Nuestro Señor, que nos quiere –
insisto- muy humanos y muy divinos,
con el empeño diario de imitarle a Él,
que es perfectus Deus, perfectus homo
“ (80).

De forma más sintética, pero no
menos decidida, se expresó en otros
lugares y en otras homilías: „No me
cansaré de repetirlo: tenemos que
ser muy humanos; porque, de otro
modo, tampoco podremos ser
divinos“ (81); „Servir a los demás, por
Cristo, exige ser muy humanos. Si



nuestra vida es deshumana, Dios no
edificará nada en ella, porque
ordinariamente no construye sobre
el desorden, sobre el egoísmo, sobre
la prepotencia“ (82).

La afirmación del valor de las
virtudes humanas como parte
integrante de la tarea de
santificación personal es, a nivel
subjetivo, estrictamente paralela a la
afirmación, glosada en páginas
anteriores, respecto a la importancia
de la perfección técnica, profesional,
como parte de la santificación del
trabajo. En ambos casos, por lo
demás, presuponiendo la primacía
ontológica de la gracia se subraya su
asumir, vivificándola desde dentro,
la realidad creatural. La empresa de
santificar el trabajo y de santificarse
en él, la invitación a integrar la
responsabilidad humana en el
interior de la vocación divina,
presupone, por su propia naturaleza,
la llamada al encuentro personal con



Dios en Cristo y bajo la acción del
Espíritu Santo, y se abre a un
progresivo desarrollo de ese
encuentro. Llevar adelante la obra
de la creación, conducirla hacia Dios,
es tarea que ha de realizar el hombre
en virtud del auxilio de la gracia y en
diálogo con el Creador.

Estas consideraciones, importantes
desde muchos puntos de vista -
marcan la diferencia entre la
concepción cristiana del cosmos y los
planteamientos inspirados en el
panteísmo o en el naturalismo-,
deben ser especialmente subrayadas
aquí, precisamente en el momento
en que estamos pasando desde la
santificación del trabajo al
santificarse en el trabajo, es decir,
desde la consideración de la obra
realizada a la del sujeto que la
realiza, y por tanto abriéndonos a
perspectivas de orden tanto ético,
como ascético y místico, en el sentido
profundamente teologal de esas



expresiones. En ese paso se juega,
además, la plena percepción de
cuanto implica la afirmación de la
llamada universal a la santidad,
viendo en ella no una formulación
genérica, sino la formulación de un
ideal plenamente reconocido como
tal, es decir, como ideal que puede
ser hecho vida hasta sus últimas
consecuencias.

Estamos, en efecto, ante una
encrucijada decisiva en orden a
percibir con todas sus implicaciones
la llamada universal a la santidad.
Una falta de radicalidad en este
punto conduce bien a negar, al
menos en la práctica, esa llamada,
considerando que, de hecho, no todo
cristiano puede alcanzar la plena
intimidad con Dios; bien, lo que sería
aun mas grave, a difuminar el
horizonte teologal del existir
cristiano, oscureciendo esa
concepción cristiana del cosmos a la
que acabamos de aludir y



desembocando, por tanto, en un
humanismo empobrecido. Esta
segunda desviación constituye,
ciertamente, una tentación que
reaparece con frecuencia a lo largo
de la historia, también en nuestros
días. En el contexto espiritual en que
estamos situados, no parece, sin
embargo, necesario detenerse en
ella. Sí, en cambio, conviene hacerlo
en la primera, ya que al hacerlo se
contribuye -o, al menos, se puede
contribuir- a poner de manifiesto
aspectos importantes de la vivencia
cristiana de lo secular.

Digamos por eso claramente que,
durante demasiado tiempo y con
demasiado énfasis, se ha insistido -en
epocas anteriores a la nuestra, pero,
en algunos casos, no muy alejadas-
en las dificultades que las
ocupaciones terrenas, seculares,
pueden representar para la vida de
oración. Frases como „los afanes de
la vida“, „las tentaciones del siglo“,



son otros tantos tópicos que una
apología superficial del estado
religioso -superficial, porque no
partía de la raíz evangélica del
fenómeno que trataba de explicar-, y
una contraposición tajante,
intelectualista en exceso, entre vida
activa y vida contemplativa, han
contribuido a popularizar (83). Se
fomentaba así una espiritualidad
secular -si espiritualidad puede
llamarse- basada en la división, en la
contraposición interior: habéis de
santificaros -se venía a decir a
quienes vivían entre las tareas
seculares- a pesar de estar en el
mundo, a pesar de vuestro trabajo. El
medio ambiente en que se vivía, el
trabajo que ocupaba las horas del
día, eran vistos como una situación
en la que no se puede por menos de
permanecer, pero que ata y cohíbe;
más aún, como una cadena que
impide acercarse del todo a Dios,
pero a la que -extraña paradoja- se
ha de continuar ligado precisamente



por voluntad de Dios, que no se ha
dignado llamar a caminos más
fácilmente transitables. Las
consecuencias ascéticas y
psicológicas de una tal manera de
enfocar las cosas son fáciles de
adivinar (84).

Frente a todo ello, es necesario
proclamar con claridad que no es a
pesar del trabajo, contra el trabajo,
como los laicos, los cristianos
corrientes, deben conseguir su
santificación, ordenarse a Dios, sino
precisamente con el trabajo, a través
del trabajo. Así lo han proclamado
tanto el Concilio Vaticano II como el
magisterio posterior (85) y así lo
afirma, con especial nitidez, el
Fundador del Opus Dei: „Donde
quiera que estemos -afirmaba, por
ejemplo, en una de sus Cartas -, en
medio del rumor de la calle y de los
afanes humanos -en la fábrica, en la
universidad, en el campo, en la
oficina o en el hogar-, nos



encontraremos en sencilla
contemplación filial, en un constante
diálogo con Dios. Porque todo -
personas, cosas, tareas- nos ofrece la
ocasión y el tema de una continua
conversación con el Señor: lo mismo
que a otras almas, con vocación
diversa, les facilita la contemplación
el abandono del mundo -el 
contemptus mundi - y el silencio de la
celda o del desierto. A nosotros, hijos
míos, el Señor nos pide solo el
silencio interior -acallar las voces del
egoísmo del hombre viejo-, no el
silencio del mundo: porque el mundo
no puede ni debe callar para
nosotros“ (86). Y en la ya citada
homilía en la festividad de San José:
„Reconocemos a Dios no solo en el
espectáculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. El
trabajo es así oración, acción de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,



amados por Él, herederos de sus
promesas“ (87).

La profunda unidad que, desde la
perspectiva de la vocación o llamada,
encontrábamos más arriba en los
textos en los que se habla de
vocación humana y de vocación
cristiana, la reencontramos ahora, a
nivel de experiencia espiritual, en los
destinados a tratar de vida de trabajo
y de trato con Dios. El ideal que
propone el Beato Josemaria no es, en
efecto, el de una compaginacion, mas
o menos conseguida, entre
ocupaciones temporales y vida
teologal, entre trabajo y oración, sino
el de la plena unión entre ambas
realidades, de forma que el trabajo
alimente la oración y la oración
impregne el trabajo, más aún, que el
trabajo se convierta en oración, y eso
manteniéndose como tal trabajo, sin
derogar en modo alguno sus
exigencias humanas.



Las declaraciones en este sentido son
muchas, constantes y netas. „Una
hora de estudio, para un apóstol
moderno, es una hora de oración“,
leemos en Camino ( 88). „Estando
plenamente metido en su trabajo
ordinario, entre los demás hombres,
sus iguales, atareado, ocupado, en
tensión, el cristiano -se insiste en una
homilía- ha de estar al mismo tiempo
metido totalmente en Dios“ (89). Y en
una de las Cartas : „Debéis procurar
que, en medio de las ocupaciones
ordinarias, vuestra vida entera se
convierta en una continua alabanza
a Dios“ (90). Finalmente, para no
alargar la lista, en una homilía de
1967: „La vida cristiana debe ser vida
de oración constante, procurando
estar en la presencia del Señor de la
mañana a la noche y de la noche a la
mañana. El cristiano no es nunca un
hombre solitario, puesto que vive en
un trato continuo con Dios, que está
junto a nosotros y en los cielos“ (91).



En la enseñanza del Fundador del
Opus Dei, trabajo y oración se unen,
y se unen hasta tal punto que
desembocan en esa cúspide que es la
vida contemplativa. Sobre este punto
-la compatibilidad de la vida
contemplativa con las ocupaciones
temporales-, las palabras del Beato
Josemaría Escrivá son explícitas: el
camino que traza el Opus Dei es
„camino de almas contemplativas en
medio del mundo“, como escribe en
una de sus Cartas ( 92) recogiendo
una predicacion ampliamente
reiterada. „En Él (en Dios) vivimos,
nos movemos y existimos”, ha dicho
el Apóstol (93). Para conseguir esta
vida en Dios, los iniciadores del
monaquismo se apartaron del
mundo y se retiraron a la soledad de
la celda. El Fundador del Opus Dei
invita a quienes siguen su espíritu a
realizarla en medio del mundo:
„Nosotros vivimos en la calle -
escribe-, ahí tenemos la celda: somos
contemplativos en medio del



mundo“ (94). „Hemos de convertir -
añade en otra ocasión- el trabajo en
oración y tener alma
contemplativa“ (95) y ello con
necesidad ineludible ya que, „si no
fuéramos realmente contemplativos,
sería difícil que pudiéramos
perseverar en el Opus Dei“ (96).

La interconexión entre las
dimensiones teologales y las
seculares del vivir cristiano tiene
aquí una de sus mayores
realizaciones, como lo manifiesta un
texto que merece la pena citar
entero: „El trabajo, que ha de
acompañar la vida del hombre sobre
la tierra (Cfr. Gn 2,15), es para
nosotros a la vez y en grado máximo,
porque a las exigencias naturales se
unen otras claramente de orden
sobrenatural- el punto de encuentro
de nuestra voluntad con la voluntad
salvadora de nuestro Padre celestial.
Os digo una vez más, hijos míos: el
Señor nos ha llamado para que,



permaneciendo cada uno en su
propio estado de vida y en el
ejercicio de su propia profesión u
oficio, nos santifiquemos todos en el
trabajo, santifiquemos el trabajo y
santifiquemos con el trabajo. Es así
como ese trabajo humano que
realizamos puede, con sobrada
razon, considerarse opus Dei,
operatio Dei , trabajo de Dios. El
Señor da al trabajo de la inteligencia
y de las manos del hombre, al trabajo
de sus hijos, un valor inmenso.
Actuando así, de cara a Dios, por
razones de amor y de servicio, con
alma sacerdotal, toda la acción del
hombre cobra un genuino sentido
sobrenatural, que mantiene unida
nuestra vida a la fuente de todas las
gracias (...). Almas contemplativas en
medio del mundo: eso son los hijos
míos en el Opus Dei, eso habéis de
ser siempre para asegurar vuestra
perseverancia, vuestra fidelidad a la
vocación recibida. Y en cada instante
de nuestra jornada, podremos



exclamar sinceramente: loquere,
Domine, quia audit servus tuus (1 S
3,9); habla, Señor, que tu siervo
escucha. Dondequiera que estemos,
en medio del rumor de la calle y de
los afanes humanos -en la fábrica, en
la universidad, en el campo, en la
oficina o en el hogar-, nos
encontraremos en sencilla
contemplación filial, en un constante
diálogo con Dios“ (97).

Una de las características más
acusadas de la personalidad del
Beato Josemaría Escrivá fue el
realismo. Aspiró, en su predicación y
en su trato personal, a encender los
ánimos, a provocar ilusiones y afanes
de cosas grandes, pero no olvidó
nunca que los mejores deseos acaban
en la nada a no ser que engendren
decisiones, tal vez menudas, pero
concretas, exigentes, reales. Por eso
su palabra, siempre vibrante y no
exenta de acentos poéticos, abría
grandes horizontes, panoramas



inmensos, pero señalando a la vez el
camino por el que, paso a paso, se
llegaba a las alturas. „Recomendar
esa unión continua con Dios -se
preguntaba en una de sus homilías-,
¿no es presentar un ideal, tan
sublime, que se revela inasequible
para la mayoría de los cristianos?
Verdaderamente es alta la meta -
respondía-, pero no inasequible. El
sendero, que conduce a la santidad,
es sendero de oración; y la oración
debe prender poco a poco en el alma,
como la pequeña semilla que se
convertirá más tarde en árbol
frondoso“ (98).

La realidad de Dios no nos es
evidente ni tenemos de Él una
experiencia inmediata. Nuestra
inteligencia, limitada y débil, es
susceptible de distracción y de
olvido. Para crecer en la fe, para
connaturalizar nuestra alma con
Dios tenemos, por eso, necesidad de
actualizar su presencia, incluso



dedicándole a Él en exclusiva,
prescindiendo de toda otra
ocupación, algunos momentos del
día. „Procura lograr diariamente
unos minutos de esa bendita soledad
que tanta falta hace para tener en
marcha la vida interior“; „Me has
escrito, y te entiendo: ‘Hago todos los
días mi ratito de oración. ¡Si no fuera
por eso!’“, nos dicen unos puntos de 
Camino ( 99), que reflejan la
experiencia personal del Fundador
del Opus Dei y la de millones de
almas. No es, pues, extraño ni
sorprendente sino lógico, que en su
predicación y en su catequesis
encontremos constantes referencias
a la liturgia, a la oración vocal, a la
meditación... más aún, a un entero
plan de vida, es decir, a un conjunto
de medios ascéticos y normas de
piedad que constituyen como un
armazón que facilita la memoria de
Dios y el trato con Él (100).



Las normas de piedad que el
Fundador del Opus Dei recomienda
están tomadas de la tradición
ascética y espiritual cristiana. Al
revivirlas, vierte en ellas acentos
nuevos y, sobre todo -punto decisivo
desde la perspectiva en la que
estamos situados-, las encuadra
siempre en un contexto secular. En
otras palabras, no las concibe como
momentos en ruptura con un
precedente existir profano, como si
implicaran un dejar el mundo en que
hasta entonces se ha vivido para ir a
otro más divino, sino como
realizaciones más intensas de una
actitud que permanece siempre,
como algo que está en continuidad
con lo anterior y con lo que sigue, ya
que la vida de oración pertenece a la
esencia del existir cristiano: se ha
iniciado con la fe, incluso entre los
primeros balbuceos de la infancia, y
debe continuar creciendo con ella
(101).



„Me has escrito: ‘orar es hablar con
Dios. Pero ¿de qué?’ -¿De qué? De Él,
de ti: alegrías, tristezas, éxitos y
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones diarias... ¡flaquezas!:
y hacimientos de gracia y peticiones:
y Amor y desagravio. En dos
palabras: conocerle y conocerte:
‘¡tratarse!’“, escribió en Camino (
102). „Oración -repitió años más
tarde en una de sus homilías-, lo
sabemos todos, es hablar con Dios;
pero quizá alguno pregunte: hablar,
¿de qué? ¿De qué va a ser, sino de las
cosas de Dios y de las que llenan
nuestra jornada? Del nacimiento de
Jesús, de su caminar en este mundo,
de su ocultamiento y de su
predicación, de sus milagros, de su
Pasión Redentora y de su Cruz y de
su Resurrección. Y en la presencia
del Dios Trino y Uno (...) hablaremos
del trabajo nuestro de todos los días,
de la familia, de las relaciones de
amistad, de los grandes proyectos y



de las pequeñas
mezquindades“ (103).

"El tema de mi oración -añade en esa
misma homilía, con frase que lo
resume todo- es el tema de mi
vida“ (104). El cristiano vive de Dios
y lo encuentra y ama en el existir
diario. La oración del cristiano
corriente no se edifica de espaldas a
la vida ordinaria, al margen de ella,
sino en ella y desde ella, a fin de
descubrir su más profundo sentido -
aquel que tiene a los ojos de Dios- y
vivirla de acuerdo con la luz que de
esa profundización dimana. Por eso
los ratos de oración giran
inseparablemente en torno a Dios y
en torno a la propia vida, reconocida
como recibida de Dios y ordenada a
Él. Y, a su vez, el diálogo iniciado, o
reforzado, en los ratos dedicados
especialmente a la oración se
prolonga después a lo largo de la
jornada entre las múltiples
incidencias del vivir de cada día. „Me



has dicho alguna vez -escribe en 
Camino - que pareces un reloj
descompuesto, que suena a
destiempo: estás frío, seco y árido a
la hora de tu oración, y, en cambio,
cuando menos era de esperar, en la
calle, entre los afanes de cada día, en
medio del barullo y alboroto de la
ciudad, o en la quietud laboriosa de
tu trabajo profesional, te sorprendes
orando... ¿A destiempo? Bueno, pero
no desaproveches esas campanadas
de tu reloj. -El espíritu sopla donde
quiere“ (105). Los ratos de oración,
las prácticas de piedad -precisa en
otro momento-, „te llevarán, casi sin
darte cuenta a la oración
contemplativa. Brotarán de tu alma
más actos de amor, jaculatorias,
acciones de gracias, actos de
desagravio, comuniones espirituales.
Y esto, mientras atiendes tus
obligaciones, al descolgar el teléfono,
al subir a un medio de transporte, al
cerrar o abrir una puerta, al pasar
ante una iglesia, al comenzar una



nueva tarea, al realizarla y al
concluirla; todo lo referirás a tu
Padre Dios“ (106).

La palabra „contemplación“ y la
expresión „vida contemplativa“ se
cuentan, sin duda alguna, entre las
más usadas, desde hace siglos, por el
vocabulario de la teología espiritual,
y han sido objeto de interpretaciones
diversas, Para algunos, hacen
referencia a un conocimiento
experimental, intuitivo y directo de
la presencia de Dios, acompañado, en
ocasiones, por éxtasis o fenómenos
psicológicamente extraordinarios;
para otros, a un sentido vivo,
profundo y afectivo de la presencia
de Dios, fruto del desarrollo de la fe,
sin percepciones ni sensaciones
especiales, pero con profundas
resonancias existenciales; para unos
implica, en quien la vive, una actitud
puramente pasiva; para otros no
excluye una preparación y una
acción por parte del hombre (107). El



Beato Josemaría Escrivá evitó
expresamente entrar en esos
pormenores y distinciones. Y así, en
una de sus homilías, después de
haber descrito el itinerario que lleva
a vivir en trato con Dios en medio de
las más diversas ocupaciones
terrenas, se pregunta: „¿Ascética?
¿Mística? No me preocupa. Sea lo
que fuere, ascética o mística, ¿qué
importa?: es merced de Dios. Si tú
procuras meditar, el Señor no te
negará su asistencia“ (108).

Pero, aunque rehusara entrar en
dilucidaciones especulativas, hay
algo que señaló siempre con claridad
y firmeza: que la oración debe
prender en el alma del cristiano
hasta darle una tan viva conciencia
de la presencia de Dios que llegue a
impregnar por entero la vida dando
sentido a las más diversas
incidencias del existir diario. Así lo
manifestó, por lo demás, con su
propia vida, como pudieron percibir,



y posteriormente testimoniar,
muchos de cuantos le conocieron; tal
es el caso de las dos personas que
más intensa y largamente -bastantes
décadas- le trataron: sus dos
primeros sucesores al frente del
Opus Dei, Mons. Álvaro del Portillo
(109) y Mons. Javier Echevarría (110);
y, junto a ellos, el de otras muchas
personas (111).

Esa es, en efecto, la cuestión central:
la oración, diálogo con Dios que
versa sobre Dios mismo y sobre los
sucesos de la propia y personal
existencia, „no nos aparta del
mundo, no nos transforma en seres
extraños, ajenos al discurrir de los
tiempos“ (112). Al contrario, nos lleva
a advertir su valor de cara a Dios y
de cara a los hombres, a reconocer el
sucederse de los acontecimientos
como momento propicio para vivir la
fe, la esperanza y la caridad (113)
para plasmar en obras el espíritu de
servicio y, cuando la ocasión llega,



para unir la propia vida, en lo
pequeño y en lo grande, a la Cruz de
Cristo (114).

Unos diez años después de la
fundación del Opus Dei, el Beato
Josemaría Escrivá residió varios
meses en Burgos. Allí, al visitar la
magnífica catedral gótica, se le
ocurrió una comparación que usó en
su trato con los universitarios a los
que entonces atendía
espiritualmente, y otras muchas
veces después. „Me gustaba -comenta
en una homilía de 1960- subir a una
torre, para que contemplaran de
cerca la crestería, un auténtico
encaje de piedra, fruto de una labor
paciente, costosa. En esas charlas les
hacía notar que aquella maravilla no
se veía desde abajo. Y, para
materializar lo que con repetida
frecuencia les había explicado, les
comentaba: ¡Esto es el trabajo de
Dios, la obra de Dios!: acabar la tarea
personal con perfección, con belleza,



con el primor de estas delicadas
blondas de piedra. Comprendían,
ante esa realidad que entraba por los
ojos, que todo eso era oración, un
diálogo hermoso con el Señor“ (115).

„Pon un motivo sobrenatural a tu
ordinaria labor profesional, y habrás
santificado el trabajo“ (116). Quien
lea ese punto de Camino fuera del
contexto que presupone en quien lo
escribió, tal vez no vea en él más que
un consejo piadoso, la simple
invitación a levantar el corazón a
Dios ofreciéndole la tarea que se
tiene entre manos. Proyectado sobre
cuanto venimos exponiendo, se
advierte que es, ciertamente, una
invitación a levantar el corazón a
Dios, pero uniendo a ese recuerdo la
decisión de vivificar desde dentro la
actividad a la que se refiere, a fin de
realizarla de modo humano y
cristianamente acabado; en suma,
una invitación a santificarla.
Reencontramos así esa circularidad



que existe entre los diversos aspectos
de la enseñanza del Fundador del
Opus Dei a la que ya hemos hecho
referencia: santificarse en el trabajo,
unirse a Dios en el trabajo, nos
remite al trabajo mismo, a su
reafizacion cumplida; la santificación
del trabajo es, desde esta perspectiva,
un momento constitutivo del proceso
de santificarse en él y de santificar
con él.

Cuando el cristiano reconoce, con su
inteligencia, la bondad de Dios que se
transparenta a través de la realidad
creada y cuando, con su voluntad, se
entrega al cumplimiento de la tarea
que le corresponde ofreciéndola, y
ofreciéndose a sí mismo en ella,
como „hostia viva, santa, agradable a
Dios“ (117), entonces se constituye en
sacerdote de la propia existencia y de
la entera creación, llevándolas, una y
otra, hacia Dios. Y así, resume el
Beato Josemaría, „con alma
verdaderamente sacerdotal y con



mentalidad plenamente laical, todos
nosotros, unidos en Cristo, nos
convertimos en ese Iinaje escogido,
sacerdocio real, nación santa, pueblo
del patrimonio de Dios, para que
proclamemos las grandezas del que
nos sacó de las tinieblas a su luz
admirable“ (1 P 2,5)“ (118).

Notas

79 Camino , n. 409 ( Consideraciones
espirituales , p. 41).

80 Amigos de Dios , nn. 74-75

81 Es Cristo que pasa , n. 166. En
relación con las perspectivas
antropológicas que esta doctrina
implica, ver J. M. YANGUAS, Amar
„con todo el corazón “ (Dt 6, 5).
Consideraciones sobre el amor
cristiano, en las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá , en „Romana” 14
(1998) 144-157.



82 Es Cristo que pasa , n. 182. Un
comentario a algunos aspectos de
esta faceta de la enseñanza del
Fundador del Opus Dei, puede
encontrarse en J. URTEAGA, El valor
divino de lo humano , Madrid 1950. Y,
desde una perspectiva más concreta,
la sacerdotal, en A. DEL PORTILLO, 
Formación humana del sacerdote , en 
Escritos sobre el sacerdocio , Madrid
1970, pp. 23 ss.; ver también, en
referencia directa a Mons. Del
Portillo, pero con abundantes citas
del Beato Josemaría, J. ECHEVARRIA, 
La formación del sacerdote en la vida
y escritos de Mons. Álvaro del
Portillo , en „ Scripta Theologica “ 28
(1996) pp. 13-39 ss. (en especial, pp.
14-19).

83 No sería difícil alegar un florilegio
de citas a ese respecto en autores de
centurias alejadas de nuestro
presente; limitémonos, sin embargo,
a un texto escrito a principios de la
década de 1950, como parte de un



ensayo redactado precisamente con
la intención de criticar algunos
análisis sobre la espiritualidad laical:
„la vida en el mundo ha sido siempre
dura y agitada, y como quiera que
todos los adelantos de la civilización
contribuyen a crear nuevas
necesidades, cada vez lo va siendo
más. Desde este punto de vista de la
espiritualidad, esos afanes serán una
necesidad; pero son justamente una
tentación y un peligro“: BASILIO DE
S. PABLO, La perfección cristiana en
el laicado , en La teología del laicado
y otros estudios . Actas de la XIII
Semana Española de Teología,
Madrid 1954, pp. 297-298.

84 Sobre este punto ver las frases
enérgicas de G. TORELLÓ, La
spiritualita dei laici , en „Studi
cattolici“, n. 45 (1964) 17-25, y, del
mismo autor, el capítulo „ Condizione
laicale e vita contemplativa “, en el
libro Tentazioni del laicato , Milán
1966, pp, 5-38.



85 Remitamos a las citas ya incluidas
en el capítulo I, que podrían
ampliarse sin dificultad.

86 Carta 11-III- 1940, n. 15.

87 Es Cristo que pasa , n. 48.

88 Camino , n. 335 ( Consideraciones
espirituales , p. 34, aunque con una
redacción distinta, pues culmina
haciendo referencia no a la oración,
sino al apostolado).

89 Es Cristo que pasa , n. 65.

90 Carta 28-III-1955, n. 4.

91 Es Cristo que pasa, n. 116.

92 Carta 19-III-1954, n. 20.

93 Hch 17,28.

94 Carta 31-V-1954, n. 7.

95 Carta 15-X-1948, n. 22.



96 Carta 2-X-1958, n. 4. „La oración -
afirma en una homilía de 1951,
describiendo el progresar en la vida
espiritual- se hace continua, como el
latir del corazón, como el pulso. Sin
esa presencia de Dios no hay vida
contemplativa; y sin vida
contemplativa de poco vale trabajar
por Cristo, porque en vano se
esfuerzan los que construyen, si Dios
no sostiene la casa (cfr. Sal 126,1)“ ( 
Es Cristo que pasa , n. 8). Ver al
respecto M. BELDA, Contemplativos
en medio del mundo , en „Romana“ 14
(1998) 326-340.

97 Carta 11-III-1940, nn. 13 y 15.

98 Amigos de Dios , n. 295.

99 Camino , nn. 304 y 106.

100 La estructura misma de 
Consideraciones espirituales y 
Camino implica ese plan de vida;
descripciones sintéticas pueden
encontrarse en Es Cristo que pasa , n.



119, y en Amigos de Dios , nn. 149-152
y 248-249. Respecto a la liturgia, ver,
entre otros textos, Camino , n. 86, y 
Es Cristo que pasa , nn. 87 ss. Faltan
todavía estudios sobre la aportación
del Beato Josemaría a la renovación
litúrgica; una primera aproximacion
en A. LIVI, L ’Opus Dei e il
rinnovamento liturgico , en AA. VV., 
Uno stile cristiano di vita , Milán
1972, pp. 78-95; ver también el
testimonio del Card. Giacomo
Lercaro en Significato della presenza
dei cristiani nel mondo , en „ Corriere
della sera “, 25-VI-1976.

101 Sobre este tema es importante
ver la homilía, con claras
resonancias autobiográficas, que el
Beato Josemaría pronunció en 1967 y
fue luego incluida, con el título Hacia
la santidad , en Amigos de Dios , nn.
294-316. Ver también, aunque la
Perspectiva es otra, Estatutos , nn.
79-82.



102 Camino , n. 91.

103 Es Cristo que pasa , n. 174.

104 Ibidem.

105 Camino , n. 110 ( Consideraciones
espirituales , p. 15).

106 Amigos de Dios , n. 149. Ver, en
esa misma línea, A. DEL PORTILLO, Il
lavoro si trasformi in orazione , en „ Il
Sabato “ 7-XII-1984 (recogido en 
Rendere amabile la veritá. Raccolta di
scritii di Mons. Álvaro del Portillo ,
cit., pp. 647-651; versión castellana
en „ Palabra “, 238, 1985).

107 Una amplia panorámica histórica
sobre esta temática puede
encontrarse, en la voz Contemplation
del Dictionnaire de Spiritualité, t. 2,
cols. 1643-2193.

108 Amigos de Dios , n. 308.



109 A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei ,
Madrid 1992, pp. 134-135.

110 J. ECHEVARRíA, Memoria del
Beato Josernaría Escrivá , Madrid
2000, pp. 173-179.

111 Limitémonos a dos citas,
proveniente la primera del obispo
alemán Franz Hengsbach, y la
segunda del periodista español
Manuel Aznar. „Vivía y pensaba -
declaraba, por ejemplo- de forma
totalmente sobrenatural. La realidad
de Dios, la presencia de Cristo en el
Santísimo Sacramento del Altar, la
realidad del Cielo, las figuras de los
santos -ante todo de la Madre de Dios
y de San José-, es decir, las realidades
sobrenaturales, eran para Él las
realidades evidentes“ ( Ging in J.
Escrivá de Balaguer ein moderner
Heiliger von uns? , en „ Ruhrwort “,
23-VIII-1975). „No recuerdo a nadie
que, con tanta espontaneidad, con



naturalidad tan admirable, uniera en
un solo haz lo natural y lo
sobrenatural; Dios y el hombre; el
hombre y Dios. Esa dificilísima
empresa de tener presentes las
inspiraciones sobrenaturales en
medio de las más menguadas
trivialidades de la humana
existencia, se cumplía en el
Fundador del Opus Dei sin la menor
apariencia de esfuerzo, sin
rechinamientos a la hora de ajustar
las inquietudes del más allá con las
realidades del más acá“ ( Responso
personal por don Josemarla Escrivá ,
en „ La Vanguardia “, Barcelona, 6-
VII-1975).

112 Arnigos de Dios , n. 251.

113 „En nuestro trabajo hecho cara a
Dios -en su presencia-, oramos sin
interrupción, porque, al trabajar
como nuestro espíritu lo pide,
ponemos en ejercicio las virtudes
teologales en las que está la cumbre



del vivir cristiano. Actualizamos la
fe, con nuestra vida contemplativa,
en ese diálogo constante con la
Trinidad presente en el centro de
nuestra alma. Ejercitamos la
esperanza, al perseverar en nuestro
trabajo, semper scientes quod labor
vester non est inanis in Domino (1 Co
15,58), sabiendo que vuestro
esfuerzo no es inútil ante Dios.
Vivimos la caridad, procurando
informar todas nuestras acciones con
el amor de Dios, dándonos en un
servicio generoso a nuestros
hermanos los hombres, a las almas
todas“ ( Carta 15-X-1948, n. 24). Ver
también Es Cristo que pasa , nn. 49,
57 y 169.

114 „Al levantar la vista del
microscopio, la mirada va a tropezar
con la Cruz negra y vacía. Esta Cruz
sin Crucificado es un símbolo. Tiene
una significación que los demás no
verán. Y el que, cansado, estaba a
punto de abandonar la tarea, vuelve



a acercar los ojos al ocular y sigue
trabajando porque la Cruz solitaria
está pidiendo unas espaldas que
carguen con ella“ ( Camino , n. 277;
ver también n. 178).

115 Amigos de Dios , n. 65.

116 Camino , n. 359.

117 Rm 12,1.

118 Carta 28-III-1955, n. 10. Para una
profundización en la doctrina del
Fundador del Opus Dei sobre el
sacerdocio común o real del
cristiano, pueden consultarse J. L.
ILLANES, El cristiano „alter Christus-
ipse Christus“. Sacerdocio comun y
sacerdocio ministerial en la
ensenanza del beato Josemaría
Escriva de Balaguer , en AA.VV, 
Biblia, exégesis y cultura , Pamplona
1993, pp. 605-622; A. ARANDA, El
cristiano „alter Christus, ipse
Christus“ en el pensamiento del beato
Josernaría Escrivá de Balaguer , en



AA.VV., Santidad y mundo , cit., pp,
129-187 (recogido y ampliado en „El
bullir de la sangre de Cristo“. Estudio
sobre el cristocentrismo del beato
Josemaría Escrivá , Madrid 200, pp.
203-254), y M. M. OTERO, El „alma
sacerdotal“ del cristiano , en AA.VV., 
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei , cit., pp. 293-319. Ver
también, aunque el lema se enfoca
desde la perspectiva del sacerdocio
ministerial, J. ECHEVARRÍA, Il
sacerdote ministro di santificazione ,
comunicación presentada al
Simposio internacional organizado
con ocasión del 30 aniversario del
Decreto Presbyterorum ordinis en la
Ciudad del Vaticano, 23 a 28-X-1995
(recogida en „ Rornana “, 21, 1995,
371-378).

Jose Luis Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
contemplativos-en-medio-del-mundo/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/contemplativos-en-medio-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/contemplativos-en-medio-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/contemplativos-en-medio-del-mundo/

	CONTEMPLATIVOS EN MEDIO DEL MUNDO

