
opusdei.org

Consideraciones
sobre la
antropología “varón-
mujer” en las
enseñanzas de San
Josemaría

Estudio de Blanca Castilla y
Cortázar, Doctora en Filosofía y
Teología en la Escuela Europea
de Educación (Madrid),
publicado en "Romana", nº 21
(1995).

07/06/2015



Refiriéndose a quienes, con él,
habían seguido a Jesucristo por el
camino del Opus Dei, el Fundador
hablaba de «la gran muchedumbre
formada por hombres y por mujeres
—de diversas naciones, de diversas
lenguas, de diversas razas— que
viven de su trabajo profesional,
casados la mayor parte, solteros
muchos otros, que participan con sus
conciudadanos en la grave tarea de
hacer más humana y más justa la
sociedad temporal; en la noble lid de
los afanes diarios, con personal
responsabilidad, experimentando
con los demás hombres, codo con
codo, éxitos y fracasos, tratando de
cumplir sus deberes y de ejercitar
sus derechos sociales y cívicos. Y
todo con naturalidad, como
cualquier cristiano consciente, sin
mentalidad de selectos, fundidos en
la masa de sus colegas, mientras
procuran detectar los brillos divinos
que reverberan en las realidades
más vulgares»[1].



En efecto, el carisma fundacional le
empujó a promover una gran
movilización de hombres y mujeres,
cristianos comunes, que buscan a
Dios en el cumplimiento de los
deberes ordinarios, uniendo el
trabajo profesional con la lucha
ascética y la contemplación y
haciéndolo instrumento de
santificación propia y ajena.

Cuando hablaba de los comienzos de
la Obra decía a sus hijos:
«Ciertamente nuestra Obra —la Obra
de Dios— venía a hacer que
renaciera una nueva y vieja
espiritualidad de almas
contemplativas, en medio de todos
los quehaceres temporales,
santificando todas las tareas
ordinarias de los hombres: amando
el mundo, que huía del Creador;
poniendo a Jesucristo en la cumbre
de todas las actividades terrenas, en
las que los hombres están
comprometidos»[2].



Cuando nació el Opus Dei, esta
espiritualidad representaba una
auténtica novedad en la vida de la
Iglesia. En una ocasión confiaba a
sus oyentes: «Había que crear toda la
doctrina teológica y ascética, y toda
la doctrina jurídica. Me encontré con
una solución de continuidad de
siglos: no había nada. La Obra
entera, a los ojos humanos, era un
disparatón. Por eso, algunos decían
que yo estaba loco y que era un
hereje, y tantas cosas más»[3].

En la base de esta espiritualidad se
encuentra una antropología que
incluye una concepción de la
dualidad varón-mujer
sorprendentemente innovativa. Una
antropología que, con otros muchos
elementos, hace del Fundador del
Opus Dei un auténtico pionero en el
anuncio de una nueva civilización.
Su modo de concebir la misión
conjunta del varón y de la mujer no



era el habitual en los albores del
siglo XX.

1. Trabajo, familia y cultura: una
tarea común

Como es sabido, «el quicio, el gozne
sobre el que se apoya y gira la
espiritualidad del Opus Dei es la
santificación del trabajo
ordinario»[4]. En palabras del Beato
Josemaría: «No hay en el mundo una
labor humana noble que no se pueda
divinizar, que no se pueda santificar.
¡No hay ningún trabajo que no
debamos santificar y hacer
santificante y santificador! Esta es la
entraña de la Obra. A la vuelta de dos
mil años, hemos recordado a la
humanidad entera que el hombre ha
sido creado ut operaretur (Gn 2, 15),
para que trabajara; y nosotros
tenemos obligación de trabajar, cada
uno donde deba —en una tarea
ordinaria en medio del mundo, en su
oficio o en su profesión—, con una



gran alegría, con un gran optimismo;
sacando bien de todo, porque omnia
in bonum!, todas las cosas son para
bien»[5].

Como se advierte, la inspiración de
este mensaje proviene del designio
eterno de Dios Creador sobre el ser
humano. En efecto, la base
inmutable de toda la antropología
cristiana está recogida en aquel 
principio bíblico según el cual el
hombre fue creado varón y mujer, a
imagen y semejanza de Dios. Pues
bien, el capítulo primero del libro del
Génesis revela también que al
principio Dios encomendó al varón y
a la mujer una tarea común
caracterizada por un doble aspecto:
la familia y el domino del mundo —
dominio que se hace efectivo a través
de lo que podríamos llamar hoy el
trabajo profesional: «Creced,
multiplicaos, llenad la tierra y
dominadla» (Gn 1, 28). El varón y la
mujer están llamados, por tanto, a



colaborar conjuntamente en todas
las actividades humanas.

El Beato Josemaría enseñaba que la
persona humana, tanto el varón
como la mujer, está enraizada en la
familia. La familia ocupa un lugar
central en la vida humana. Y, cuando
hablaba de la familia, se refería a ella
en un amplio sentido. En primer
lugar, la familia que deriva del
matrimonio, pero también la Iglesia,
y el Opus Dei dentro de la Iglesia, es 
familia. Existen modos de realizar la
vocación cristiana que no pasan
necesariamente a través del
matrimonio y que, sin embargo,
contribuyen a crear y a difundir en
la sociedad un clima familiar, de
servicio y entrega a los demás,
empezando por los más cercanos.

Por otra parte el Beato Josemaría
animaba a no contraponer los
ámbitos en los que se desarrolla la
actividad humana: el privado y el



público[6]. Si toda persona nace y se
desarrolla en la familia, su primer
trabajo, su tarea fundamental, ha de
estar como ad intra del núcleo
familiar. En cambio, el trabajo fuera
de ella tiene el sentido de contribuir
al sostenimiento de la familia y de
edificar la sociedad, cuya célula
básica es precisamente la familia.

En un sociedad como la actual,
caracterizada por cambios profundos
y radicales, las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei resultan
primicias, tan clarificadoras como
globalizadoras, en dos temas que, si
se disocian, además de separar a la
mujer del varón, se convierten en
dos fuerzas contradictorias y
aparentemente irreconciliables: la
familia y el trabajo. En efecto, familia
y trabajo vertebran la vida ordinaria,
pero sólo se articularán
coherentemente si el trabajo
profesional se pone al servicio de la
persona y de la familia.



El Fundador del Opus Dei,
inspirándose en el designio creador y
redentor de Dios, considera que tanto
la familia como el trabajo en las
diversas profesiones son tarea
común del varón y de la mujer,
llamados a contribuir conjuntamente
a la edificación de una cultura
acorde con la dignidad de la persona
humana. La antropología que
subyace a sus obras y a sus
enseñanzas pone de manifiesto esta
verdad radical, en un tiempo
histórico en el que, humanamente, la
cuestión no parecía planteable.

2. Mujeres en el Opus Dei

El Beato Josemaría Escrivá reconoció
humildemente que el 2 de octubre de
1928, cuando por inspiración divina
fundó el Opus Dei[7], no pensó que
en la Obra hubiera mujeres.
Ciertamente, el mensaje de la
llamada universal a la santidad en
medio del mundo se dirigía afectaba



a todos los fieles en general, y por
tanto a las mujeres. Pero el Fundador
no pensaba que también las mujeres
habrían de formar parte de la Obra
que Dios le pedía, para difundir ese
mensaje. Por otro lado, en aquellos
tiempos, el trabajo de la mujer estaba
generalmente circunscrito a la esfera
privada; habitualmente las mujeres
no tenían títulos de estudio, y ni
siquiera las leyes les permitían
desarrollar una actividad en el
mundo económico y laboral, si no
estaban bajo la tutela de algún
varón.

Sin embargo, por un expreso querer
de Dios, el 14 de febrero de 1930
entendió que el Opus Dei debía
desarrollar su apostolado también
con las mujeres. Comprendió que el
trabajo de las mujeres era
igualmente necesario para poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas. Con su
docilidad a la gracia, superando la



mentalidad de la época, se convirtió
en un claro pionero del papel y de la
misión de la mujer en el mundo y en
la Iglesia. En este ámbito bien se
puede afirmar que sus ideas llegaron
con muchos decenios de
anticipación.

Era anticipación abrir Centros del
Opus Dei dirigidos por mujeres,
porque en aquellos años nadie o casi
nadie pensaba que las mujeres
podían llevar una vida
independiente, sin el apoyo
masculino, al menos en lo referente a
la esfera económica y a la autoridad.
Era anticipación animarles desde el
primer momento a desarrollar
actividades similares a las de los
varones, con un amplio abanico de
labores apostólicas en todos los
campos y profesiones. El Beato
Josemaría decía a sus hijas:
«Desarrolláis personalmente en la
sociedad, entre las mujeres, labores
semejantes a las que realizan



también en medio del mundo
vuestros hermanos; y desempeñáis,
como vuestras iguales, toda clase de
cargos profesionales, sociales,
políticos, etc.»[8].

Dirigiéndose a las mujeres del Opus
Dei, el Fundador afirmaba: «Tenéis
todas las condiciones para ser
independientes: en vuestro gobierno,
ya que mi mente ha sido siempre que
os gobernéis vosotras mismas; en
vuestro régimen económico; en
vuestros apostolados
corporativos»[9]. Se trataba de
criterios revolucionarios, tanto
entonces como ahora. Por ello, su
actuación práctica costó grandes
esfuerzos al Fundador del Opus Dei,
también en lo referente al aspecto
jurídico de la cuestión. Como señala
la periodista española Pilar Urbano,
para ir consiguiendo ese objetivo
tuvo que proponer a la Santa Sede
varias modificaciones en los
Estatutos del Opus Dei[10].



El Fundador decía a sus hijas que
debían tener un santo orgullo de
haber sido creadas mujeres, como la
Virgen. En su actitud y en sus
palabras se adivinaba una gran
confianza en sus posibilidades. En un
contexto histórico que no les había
educado para trabajar en la forja de
la civilización —aunque siempre
estuvieron activas en esa forja de la
humanidad, que es la familia—, las
animaba a estar presentes en todas
las actividades humanas. Así, les
decía: «¡Qué tarea tan inmensa
podéis hacer! ¡Y cuánta confianza
tengo en vosotras!»[11].

En este sentido, una de las primeras
mujeres del Opus Dei relata: «Yo fui
una de las que vivieron en el primer
Centro de mujeres de la Obra: un
pequeño chalet, en la calle Jorge
Manrique, de Madrid. Recuerdo que,
al poco tiempo de estar allí, vino un
día el Padre y nos hizo ver que
además del apostolado personal que



cada una debía realizar con
parientes, colegas y amigos, había
una serie de labores que
desplegaríamos en el mundo entero:
nos habló de granjas-escuela para
campesinas, de residencias
universitarias, de clínicas, de
bibliotecas, de centros de
capacitación de la mujer en distintos
ámbitos (hostelería, idiomas,
secretariado...), actividades en el
campo de la moda, etc. El Padre nos
animaba, "¡soñad y os quedaréis
cortas!". Monseñor Escrivá quería
que la mujer tuviera verdadero
cariño al hogar, y se aplicase a las
tareas de sacar adelante una casa,
con arte, con profesionalidad, con
sentido común y con mucho amor.
Pero nunca pensó en recluir a la
mujer en casa. Nos veía, desde el
primer momento, trabajando en
todos los terrenos de la actividad
humana: en la Enseñanza, en la
Industria, en la Sanidad, en el
comercio, en la investigación, en la



moda, en el periodismo... También
tenía mucho interés en que
hiciéramos estudios de Teología. Veía
que era muy necesario conocer a
Dios para poder amarle más y tener
una sólida formación doctrinal, para
hacer una buena apología de la Fe.
Además, nos decía, "el error práctico
acompaña siempre al error teórico".
Él quería que tuviésemos rectamente
formada nuestra conciencia»[12].

Esta confianza y amplitud de miras
suscitaban gran impresión, sobre
todo si se tiene en cuenta, como se ha
dicho, el tejido social en el que nació
el Opus Dei, cuando las mujeres
generalmente no estudiaban y no
tenían la preparación necesaria, ni
existía un marco legislativo que les
permitiera intervenir con plena
autonomía en la vida profesional. A
pesar de ello, el Beato Josemaría
siempre trató a las mujeres como
personas maduras, teniendo plena
confianza en la calidad y



trascendencia de su trabajo, tanto
dentro como fuera del hogar. Esta
confianza, manifestada más con
obras que con palabras, generaba en
sus hijas una seguridad que les
llevaba a dar lo mejor de sí mismas y
a alcanzar todas las metas que les
proponía.

Por otra parte, cuando pensaba en
las mujeres del Opus Dei, el
Fundador nunca dejó de tener
presente que estaban ahí, no por
iniciativa suya, sino por expresa
voluntad de Dios. En este sentido
describe Pilar Urbano los
sentimientos que se podían entrever
en él cuando se encontraba en
presencia de sus hijas. Con ellas
«guarda, en las formas, la gravedad y
la distancia que, desde que se ordenó
sacerdote, ha vivido siempre en el
trato con las mujeres. No hay
acepción, ni grados, ni distingos, en
el cariño. Sin embargo, con ellas
tiene una delicadeza más exquisita,



unos modos más suaves, unos
detalles más esmerados. Y también,
¿por qué no decirlo?, cierta
contenida admiración, cierto tímido
deleite que trata de disimular y que
responde a la convicción de que,
precisamente ellas, están en el Opus
Dei sin él haberlas buscado, ni
llamado, ni invitado. Aún más;
contra su voluntad y por manifiesto
deseo de Dios. Esa certeza —"moral y
física"—, de la que Escrivá es testigo
único, pone en casi todos sus
encuentros con sus hijas un toque de
emoción muy sobrenatural. Al
verlas, el Padre siente un vuelco, el
leve sobresalto con que lo divino
zarandea el hondón del hombre.
¡Cuantas veces se le escapará un
"¡gracias, muchas gracias a Dios,
porque estáis aquí", o un "os veo... y
no me lo creo!"

»De ellas le asombra siempre su
valentía, su coraje, su reciedumbre,
su abnegación... Cuando ha de urgir



oraciones para algún asunto
delicado, antes que a nadie, acude a
ellas. Y a ellas también, les
encomienda esos trabajos que exigen
más primor, más habilidad, más
paciencia»[13].

3. Varón y mujer a imagen de Dios

Tras ese modo de actuar, inspirado
en una gran docilidad al querer de
Dios, subyace —como hemos dicho—
una antropología de la dualidad
varón-mujer.

Para el Fundador de Opus Dei, como
para toda la tradición cristiana,
existe una igualdad fundamental
entre varón y mujer, que se cifra, en
lo humano, en que ambos son
persona; y, en lo sobrenatural, en que
ambos son igualmente hijos de Dios:
«La mujer tiene en común con el
varón su dignidad personal y su
responsabilidad, y —en el orden
sobrenatural— todos tenemos una



idéntica filiación divina adoptiva
(Gal 3, 26-28)»[14].

Es cierto que la igualdad no supone
uniformidad. «Esa igualdad, en uno y
otro orden (natural y sobrenatural),
lejos de suprimir las diferencias,
exige y ennoblece la diversidad.
Junto con aquello que tiene en
común con el hombre, la mujer lleva
a la familia, a la sociedad civil, a la
Iglesia, algo peculiar, algo que le es
propio y que sólo ella puede poner
(...). Así, feminidad quiere decir la
riqueza y la hermosura y la
necesidad de su aportación propia e
insustituible»[15]. Otro tanto habría
que decir de la contribución de la
masculinidad, que también es
peculiar e irreemplazable.

Según las expresiones del Magisterio
de la Iglesia, la mayor dignidad de la
persona humana —varón y mujer—
proviene de haber sido creada a
imagen de Dios. Esto es una visión



propia del cristianismo. Sin embargo,
estudios recientes ponen de relieve
configuración de esta imagen ha
experimentado una evolución dentro
de la Teología. El iter de la
conceptualización de la imago Dei, se
podría resumir en tres pasos: 1. Adán
teomorfo, Eva derivada. 2. Imagen
asexuada. 3. La imagen global, según
la cual el ser humano sexuado es
teomorfo en cuanto femenino y
masculino[16]. Es decir, la imagen de
Dios no comprende sólo lo que hace
iguales al varón y a la mujer, sino
también lo que les hace diferentes.

En esta línea, el Catecismo de la
Iglesia Católica ha puesto de relieve
que «Dios no es, en modo alguno, a
imagen del hombre. No es ni hombre
ni mujer. Dios es espíritu puro, en el
cual no hay lugar para la diferencia
de los sexos. Pero las "perfecciones"
del hombre y de la mujer reflejan
algo de la infinita perfección de Dios:
las de una madre (cfr. Is 49,14-15;



66,13; Ps 131, 2-3) y las de un padre y
esposo (cfr. Os 11, 1-4; Jer 3,
4-19)»[17]. Esto significa que, aunque
Dios no es a imagen del hombre, el
hombre sí es a imagen de Dios: a
imagen de Dios Uno y Trino, por
cuanto que el ser humano está
llamado a vivir en comunión de
personas[18].

Que en el varón haya una peculiar
imagen de Dios se ha intuido
siempre. Cuando los Santos Padres
quisieron incluir en la imagen
también a la mujer, explicaron que la
imagen estaba en el alma y ésta era
asexuada[19]. Sin embargo nunca se
abandonó la peculiar relación que
hay entre masculinidad y divinidad,
fundada sobre todo en el hecho de
que Cristo se encarnó varón, y Él es
por antonomasia la imagen perfecta
del Padre. En este sentido, resulta
difícil encontrar en la Teología el
nexo entre feminidad y divinidad.
Actualmente está planteado con toda



su crudeza el problema
antropológico, durante siglos no
resuelto, de cómo la imagen de Dios
se manifiesta no sólo en el varón en
cuanto varón, sino también en la
mujer en cuanto mujer. La
perspectiva global, a la que nos
referíamos antes, trata de dar una
respuesta a este problema. En efecto,
si Dios ha creado al hombre —varón
y mujer— a su imagen[20], lo
específico de la mujer tendrá que
tener su arquetipo en Dios. Resulta
muy significativo que el Beato
Josemaría, en su empeño por querer
como Dios quiere, repitiese con
frecuencia a su hijas e hijos: «Os
quiero con corazón de padre y de
madre». Aunque no desarrolló esta
idea, algunas de sus palabras,
hablando de la vocación femenina,
dejan entrever la peculiar imagen de
Dios presente en la mujer: «Una
vocación insustituible, irrepetible,
que con su vida refleja la gloria, el
poder y la belleza del amor de



Dios»[21]. Esa imagen de Dios propia
de la mujer es resaltada en el
Magisterio. Para Juan Pablo II los
recursos peculiares de la mujer —al
igual que los del varón—,
constituyen una imagen de Dios: «La
mujer —como por su parte también
el varón— debe entender su
"realización" como persona, su
dignidad y vocación, sobre la base de
estos recursos, de acuerdo con la
riqueza de la feminidad, que recibió
el día de la creación y que hereda
como expresión peculiar de la
imagen y semejanza de Dios»[22].

Si tanto en el varón como en la mujer
está presente la imagen de Dios, no
sólo en lo que se asemejan sino
también en lo que se distinguen, se
podría decir que varón y mujer
tienen también la misma dignidad en
cuanto a las diferencias. Esto era una
convicción en el Beato Josemaría.
Para él la aportación de la mujer no
es simplemente un complemento de



la del varón, como una ayuda de
rango inferior[23]. En este sentido
afirmaba: «Es claro que, tanto la
familia como la sociedad, necesitan
esa aportación especial, que no es de
ningún modo secundaria»[24]. Esta
doctrina está recogida con claridad
en el Magisterio actual. Juan Pablo II
afirma: «Los recursos personales de
la feminidad no son ciertamente
menores que los recursos de la
masculinidad, son sólo
diferentes»[25].

En este sentido, cuando el Beato
Josemaría hablaba a matrimonios,
consideraba la relación entre ellos
siempre como recíproca[26], sin
subrayar sólo los deberes de la mujer
hacia su marido (un modo de
argumentar que supondría una
sumisión unilateral, frecuente en
diversas mentalidades, incluso entre
cristianos). Encontramos este mismo
concepto en Juan Pablo II, cuando
expone la sumisión recíproca de los



esposos: «Todas las razones en favor
de la "sumisión" de la mujer al varón
en el matrimonio se deben
interpretar en el sentido de una
sumisión recíproca de ambos en el
"temor de Cristo"»[27].

Era tal la importancia que el Beato
Josemaría daba a la aportación de las
mujeres que, cuando hablaba de la
presencia de mujeres en el Opus Dei
por iniciativa divina, afirmaba: «La
Obra verdaderamente, sin esa
voluntad expresa del Señor y sin
vuestras hermanas, hubiera quedado
manca»[28]. En otras ocasiones,
según el testimonio del Prelado de la
Obra, decía: «manca y ciega». El
término manca es muy significativo,
pero todavía más reveladora es su
afirmación de que habría quedado 
ciega: eso es algo que afecta
decisivamente al conjunto. Quizá
convenga resaltar la claridad con la
que veía la doble misión histórica
confiada a la mujer: «dar vida a la



humanidad y dar humanidad a la
vida»[29].

4. Unidad, igualdad y diferencia

Sin embargo la diferencia entre
varón y mujer, aun siendo
significativa, no rompe nunca la
igualdad, en las enseñanzas y en las
obras del Fundador del Opus Dei. En
este sentido, dijo muy pocas cosas
sólo a las mujeres.

Entre varones y mujeres es mucho
mayor la igualdad que la diferencia.
En el Opus Dei, la igualdad se
manifiesta en la unidad espiritual,
moral y jurídica de la Prelatura. En
efecto, el espíritu es único, la
vocación la misma, y son iguales los
medios para seguirla. En palabras del
Fundador: «El espíritu es único, el
mismo para todos, el que Dios ha
querido para esta Obra que es
suya»[30]. En el aspecto jurídico, la
figura de la prelatura personal es a la



vez manifestación y salvaguarda de
esa intrínseca unidad.

Por esta razón, se entiende que el
Fundador escribiese: «Por esa
identidad de espíritu y del modo de
hacer el apostolado, es norma
general establecida en nuestras leyes
que todo cuanto escribo va dirigido,
de ordinario, tanto a mis hijos como
a mis hijas, siempre que de alguna
manera no conste claramente otra
cosa»[31]. Y añadía: «No tengo nada
que decir exclusivamente a mis
hijas»[32].

Pero la unidad no anula la
diferencia. La igualdad y su estatuto
antropológico son claros. Varón y
mujer son personas e hijos de Dios.
Ambos tienen una naturaleza
humana compuesta por cuerpo y
alma. Sin embargo, aún no está
estudiado cuál es el estatuto
ontológico de la diferencia[33].
Tradicionalmente se ha calificado



como una simple diversidad
funcional. Hoy se reconoce que «la
cuestión de la diferencia no es
reducible a un simple problema de
roles sino que debe ser pensada
ontológicamente»[34].

En efecto, la diferencia, que está
presente en todas las células del
cuerpo, modula también el espíritu.
Como afirma Juan Pablo II, ser varón
o ser mujer «es una riqueza de toda
la persona —cuerpo, sentimiento y
espíritu— y manifiesta su significado
íntimo al llevar a la persona hacia el
don de sí misma en el amor»[35].

De modo general, las diferencias
entre el varón y la mujer se pueden
describir como dos modos de
encarnar la humanidad común. Así
lo ha afirmado el Papa Juan Pablo II.
Cada uno, en cuanto persona, es un
todo humano. En este sentido se
puede afirmar que «el conocimiento
del hombre pasa a través de la



masculinidad y de la feminidad, que
son como dos encarnaciones de la
misma soledad metafísica, frente a
Dios y frente al mundo —como dos
modos de "ser cuerpo" y a la vez
hombre, que se complementan
recíprocamente—, como dos
dimensiones complementarias de la
autoconciencia y de la
autodeterminación, y, al mismo
tiempo, como dos conciencias
complementarias del significado del
cuerpo»[36].

Así, las cualidades y las virtudes,
siendo humanas, es decir, propias de
las personas independientemente de
su condición sexuada, admiten, sin
embargo, matices característicos, y
en cada uno de los sexos hay como
una inclinación o una mayor
espontaneidad hacia algunas de
ellas. En todo caso, lo
verdaderamente importante es que
cada uno las encarna con su modo
característico. El varón y la mujer



tienen cada uno un modo peculiar de
vivir las virtudes, de trabajar, de
amar, de ver las cosas, de educar, de
mandar.

Entre las cualidades que brillan de
un modo peculiar en la mujer, el
Fundador destacaba la fidelidad. Ya
en 1939 había escrito: «Más recia la
mujer que el hombre, y más fuerte a
la hora del dolor»[37]. Lo repitió
muchas otras veces, subrayando su
conexión con los riesgos y las
responsabilidades. Por ejemplo,
afirmaba: «Por lo demás, yo pienso
que las mujeres tenéis más facilidad
que los hombres para ser fieles.
Aunque, a la vez tengo que deciros,
hijas mías, que una mujer puesta a
ser mala es peor que el hombre.
Tenéis mayor capacidad para lo
bueno y para lo malo y, por eso, una
responsabilidad mayor»[38].

Refiriéndose al gobierno, el Beato
Josemaría hacía observar que las



mujeres mandan siempre: «Sabéis
que siempre las mujeres han sido
dueñas de la tierra. Las solteras (...)
porque en el círculo en el que se
mueven, gobiernan. Las casadas,
porque siempre mandan: cuando se
ve que mandan, mandan; y cuando
no se ve, peor, porque mandan más.
De modo que el mundo está en
vuestras manos»[39]. Esto puede
parecer una contradicción con la
situación de marginación a la que la
mujer se encuentra tantas veces
sometida. Si la sociedad estuviera
justamente organizada, tanto en la
familia como en el mundo laboral o
en la política, el gobierno estaría
compartido ecuamente por varones y
mujeres. Y muchas veces no es así.
Sin embargo, la experiencia hacía
consciente a Josemaría Escrivá del
poder que la mujer tiene sobre las
personas. En efecto, a pesar de su
limitado acceso a la educación, la
mujer no ha dejado de ejercer una
influencia tangible, precisamente



porque su modo de mandar es
diferente al del varón. También en
puestos de responsabilidad, cuando
los tiene, su manera de ejercitar el
poder tiene matices peculiares. Ella
tiende a mandar como convenciendo
desde dentro: su mayor fuerza de
persuasión consiste en utilizar la
dulzura y la suavidad[40].

Pues bien, esos dos modos de
encarnar la naturaleza humana son
insustituibles y complementarios:
ambos son necesarios en la familia y
en la sociedad, tarea común que,
como hemos visto, Dios mismo
encomendó a ambos —varón y mujer
— en los albores de la Creación.
Cuando históricamente no se ha
hecho así, se han notado en la
cultura los efectos negativos de una
visión unilateral[41]. Se comprende
la afirmación de Juan Pablo II sobre
la necesidad de la aportación
femenina —caracterizada por la
sensibilidad hacia todo lo que es



humano— para la cultura actual: «En
nuestros días los éxitos de la ciencia
y de la técnica permiten alcanzar, de
modo hasta ahora desconocido, un
grado de bienestar material que —
mientras favorece a algunos—,
conduce a otros a la marginación. De
este modo, este progreso unilateral
puede llevar a una gradual pérdida
de la sensibilidad por el hombre, por
todo aquello que es esencialmente
humano. En este sentido, sobre todo
el momento presente, espera la
manifestación de aquel "genio" de la
mujer, que asegure en toda
circunstancia la sensibilidad por el
hombre, por el hecho de que es ser
humano»[42].

El Beato Josemaría Escrivá
comprendía claramente que, en la
familia y en la sociedad, la
aportación del varón y de la mujer
son igualmente necesarias, pues cada
uno tiene un modo peculiar de ver y
enfocar los asuntos. Lo afirmó con



claridad respondiendo a una
pregunta sobre el trabajo de la mujer
en la sociedad: «Una mujer con la
preparación adecuada ha de tener la
posibilidad de encontrar abierto todo
el campo de la vida pública, en todos
los niveles. En este sentido no se
pueden señalar unas tareas
específicas que correspondan a la
mujer. Como dije antes, en este
terreno lo específico no viene dado
tanto por la tarea o por el puesto
cuanto por el modo de realizar esa
función, por los matices que su
condición de mujer encontrará para
la solución de los problemas con los
que se enfrente, e incluso por el
descubrimiento y por el
planteamiento mismo de esos
problemas»[43]. Y estaba convencido
de que, «en virtud de las dotes
naturales que le son propias, la
mujer puede enriquecer mucho la
vida civil»[44].



En consecuencia, aconsejaba a la
mujer no caer en la trampa de imitar
al varón y la animaba a desarrollar
su peculiar personalidad:
«Desarrollo, madurez, emancipación
de la mujer, no ha de significar una
pretensión de igualdad —de
uniformidad— con el hombre, una 
imitación del modo varonil de actuar:
eso no sería un logro, sería una
pérdida para la mujer: no porque sea
más o menos que el hombre sino
porque es distinta (...). A partir de la
igualdad fundamental, cada uno
debe alcanzar lo que le es propio; y
en ese plano, emancipación es tanto
como decir posibilidad real de
desarrollar plenamente las propias
virtualidades: las que tiene en su
singularidad, y las que tiene como
mujer (...). La mujer ha de
desarrollar su propia personalidad,
sin dejarse llevar de un ingenuo
espíritu de imitación que —en
general— la situaría fácilmente en
un plano de inferioridad y dejaría



incumplidas sus posibilidades más
originales»[45].

5. Complementariedad varón-
mujer

Hablar de complementariedad
supone revisar los modelos que
tradicionalmente se han elaborado
sobre ella y plantear nuevas
hipótesis[46]. En efecto, la
complementariedad no se funda en
esquemas de superioridad/
inferioridad o actividad/pasividad.
Esta teoría está hoy superada, pues
todas las razones en las que se
apoyaba han sido desmentidas por
las evidencias obtenidas por la
ciencia.

Tampoco parece acertado pensar que
cada sexo corresponde a la mitad de
la humanidad y que cada uno
encarna una parte. Como se ha
dicho, en cuanto persona, cada uno
es, en cierto modo, un todo. Por ello
no se pueden dividir las cualidades



morales y las virtudes en masculinas
o femeninas. Las cualidades, en gran
medida, dependen de las
individualidades, no del sexo. Las
virtudes son humanas y, por tanto, el
varón y la mujer pueden vivirlas
todas. Lo que sucede es que el varón
o la mujer, ordinariamente tienen
más inclinación para unas
determinadas cualidades o virtudes
y, teniendo capacidad para
ejercitarlas todas, éstas cristalizan de
un modo distinto en cada uno de
ellos. Varón y mujer tienen un modo
peculiar de hacer y vivir lo mismo.
De ahí surge la verdadera
complementariedad.

Por eso la diferencia varón-mujer no
se cifra tampoco en tener diversas
funciones: la mayor parte de las
actividades son intercambiables.
Precisamente por la diferencia suele
comprobarse la eficacia de los
equipos de trabajo formados por
hombres y mujeres. Cada actividad



saca provecho de la cooperación de
los dos sexos, en razón de sus
matices femeninos y masculinos[47].

Hablando de los espacios donde se
ejercita la complementariedad, el
Fundador del Opus Dei tenía clara
evidencia de que la mujer tiene un
don especial para hacer familia: «La
atención prestada a su familia será
siempre para la mujer su mayor
dignidad: en el cuidado de su marido
y de sus hijos o, para hablar en
términos más generales, en su
trabajo por crear en torno suyo un
ambiente acogedor y formativo, la
mujer cumple lo más insustituible de
su misión»[48]. Es decir, lo femenino
es lo que sobre todo hace hogar, y a
su alrededor todos se sienten
arropados por el calor de la
maternidad. Esto no significa que la
maternidad física sea la única y más
digna actividad de la mujer. La
realidad es mucho más profunda y
amplia: la característica principal de



su intervención se cifra en que la
mujer, si no renuncia a su feminidad,
allí donde está es casa, hace hogar.

Esta misión comienza en la propia
familia. El Beato Josemaría advertía
la necesidad, dignidad y
permanencia del trabajo del
hogar[49], para el cual la mujer está
particularmente dotada: «Quiero
haceros algunas reflexiones sobre la
necesidad, la dignidad y la
permanencia del trabajo doméstico,
que ha sido y habrá de ser siempre
tan propio de la mujer, por las dotes
particulares que requiere y que Dios,
en su Providencia sapientísima, a
vosotras os ha concedido»[50].
Consideraba este trabajo como
servicio de primera importancia,
dotado de todas las características de
un verdadero trabajo profesional: «Si
hoy se pone de manifiesto (...) que
cualquier actividad en el mundo es
un servicio y un trabajo profesional,
es lógico que esa labor en el hogar



sea especialmente honrada,
ensalzada, como un servicio básico, y
que se adorne también con las
características de un verdadero
trabajo profesional, porque es de
justicia»[51]. Y puestos a hacer una
jerarquía de las profesiones,
teniendo en cuenta el servicio que
prestan a los demás, como el trabajo
del hogar es un servicio
directamente prestado a las personas
y base de su bienestar, lo
consideraba como una tarea más
importante que las demás: «Dejadme
que insista: esa labor de servicio
doméstico no es una labor poco
importante. A mi juicio es no sólo tan
importante como cualquier otra —
desde el punto de vista de quien la
ejercita—, sino, en muchísimas
ocasiones, más importante que las
demás: porque las que tienen esa
profesión, tan digna y tan
merecedora de respeto, llegan a la
entraña de la sociedad, llegan a lo
más hondo del vivir de la gente, a



todos los hogares; y de ellas
dependen no pocas veces las virtudes
de la familia, la buena educación de
los hijos, la paz de la casa; y, en
consecuencia, buena parte de la
rectitud y de la paz de la misma
sociedad civil, y de la labor
santificadora de la Iglesia»[52].

El Beato Josemaría sabía que un
hogar difícilmente funciona sin la
presencia femenina. Por eso
encomendó a sus hijas la dirección
de las tareas domésticas de todos los
Centros de la Obra, además de sus
labores apostólicas específicas,
similares por otra parte a las que
realizan los varones. Daba tanta
importancia a ese trabajo que lo
calificaba como «la espina dorsal de
toda la acción apostólica de la Obra»
y «pieza fundamental»[53], «una
fuerza sobrenatural inmensa»[54],
«condición necesaria, el mayor de los
impulsos para toda la Obra»[55]; y
pensaba que, sin este trabajo, el



apostolado resultaría imposible,
«porque todas las casas, los Centros y
los apostolados (...) sufrirían un
verdadero colapso, no podrían ir
adelante»[56]. Y añadía: «Cuidad
mucho las casas: si no tuviéramos
hogar, si nos faltase el ambiente
material de familia, no haríamos
nada. Os digo con palabras de la
Sagrada Escritura: la mujer prudente
edifica la casa; la necia, con sus
manos la destruye (Prv 14, 1)»[57].

El hecho de que la mujer dirija y
realice muchos de los trabajos del
hogar, no quiere decir que sea la
única que ha de ocuparse de esas
tareas. La mujer ha de ayudar al
varón a hacer familia, cosa que para
él es también esencial. En este
sentido, el Fundador pensaba que en
esos trabajos, de una manera u otra,
ha de colaborar «la familia
entera»[58]. Aconsejaba, por tanto, a
las madres a repartir encargos entre
el resto de miembros de la



familia[59]; y, por otra parte,
espoleaba a los varones a estar más
presentes en la familia, a ocuparse
directamente de la educación de los
hijos, sin eludir este deber con la
excusa de la actividad profesional.
Por otra parte, con su ejemplo dejó
un atractivo modelo de cómo ha de
desenvolverse en la familia la
paternidad.

Pero el hogar no es el único ámbito
de la complementariedad.
Dirigiéndose a la mujer afirmaba en
una entrevista: «En primer término,
me parece oportuno no contraponer
esos dos ámbitos que acabas de
mencionar. Lo mismo que en la vida
del hombre, pero con matices muy
peculiares, el hogar y la familia
ocuparán siempre un puesto central
en la vida de la mujer: es evidente
que la dedicación a las tareas
familiares supone una gran función
humana y cristiana. Sin embargo,
esto no excluye la posibilidad de



ocuparse en otras labores
profesionales —la del hogar también
lo es—, en cualquiera de los oficios y
empleos nobles que hay en la
sociedad en la que se vive»[60]. La
mujer, en suma, ha de aportar en
todos los campos su característico
modo de ser. Como ha señalado Juan
Pablo II, sobre la base de la llamada a
la comunión interpersonal, la ayuda
mutua y recíproca de la
masculinidad y de la feminidad se da
en todos los ámbitos de la vida
humana[61].

En el caso específico de la Prelatura
del Opus Dei, todo esto tiene un
conjunto de manifestaciones
concretas en las cuales no es posible
detenerse detalladamente. Nos
limitaremos a poner un ejemplo.
Cuando se comienza la labor de la
Obra en una nueva ciudad o país, las
mujeres del Opus Dei no van allí
exclusivamente a atender las tareas
domésticas. Como dice el Fundador:



«Vuestros apostolados no se limitan
al trabajo de las Administraciones,
con ser éste el más eficaz.
Precisamente para no dar nunca la
impresión, a quien no conozca bien
la Obra, de que tenéis un campo
apostólico menos extenso que la de
los varones, he dispuesto que —
cuando vais a comenzar vuestro
trabajo en una región, e incluso en
una nueva ciudad— tengáis ya desde
el principio una casa propia, en la
que desarrolléis un apostolado
corporativo, distinto del trabajo de
las Administraciones»[62]. De un
modo general, comentando las
enseñanzas del Fundador del Opus
Dei, Ana Sastre observa que la
presencia de la mujer en el Opus Dei
es imprescindible «para convertir el
trabajo, el mundo, los caminos y los
lugares, en un hogar universal que
acoja las almas todas de la
tierra»[63].



Para concluir, se podría decir que los
frutos de las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei respecto de la
misión de la mujer y del varón en la
familia, en la sociedad, en la Iglesia,
siendo abundantes, se encuentran
todavía en la fase de la primera
floración. Aprovechando las ventajas
que ofrecen los cambios sociales y los
medios técnicos, estas enseñanzas
permiten proponer y vislumbrar una
profunda renovación de la vida
familiar y social que, inspirada en el
querer de Dios, haga posible el
trabajo común del varón y de la
mujer en todos los sectores humanos.

Basta pensar en la defensa de la vida
y de la maternidad, que nuestra
sociedad reclama, y que a su vez
requiere —como único camino viable
— el descubrimiento pleno del valor
de la paternidad. Paternidad que
informa todas las realidades en las
que el varón se desenvuelve, en el
hogar y fuera de él. Ejercicio de una



paternidad de la que nos dejó un
gozoso ejemplo el Beato Josemaría
Escrivá.

Blanca Castilla y Cortázar

Escuela Europea de Educación

******

[1] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, n. 119.

[2] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 14-
IX-1951, n. 3.

[3] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Meditación 
En un 2 de octubre, 2-X-1962.

[4] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 5.

[5] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Meditación,
2-X-1964.

[6] Cfr. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 87.



[7] Cfr. JUAN PABLO II, Const. apost. 
Ut sit, para la erección del Opus Dei
en Prelatura personal, 28-XI-1982, en
AAS 75 (1983) 423.

[8] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 9.

[9] Ibid.

[10] Éstas son las palabras de la
autora: «Basándose en la facultad
que la Santa Sede le había concedido
(...), Escrivá propuso a Pío XII
algunas modificaciones —trece en
total— referentes todas ellas al
régimen de las mujeres dentro de la
Obra, para reforzar su autogobierno,
vigorizando a la vez la unidad» (P.
URBANO, El hombre de Villa Tevere,
Madrid 1995, p. 91).

[11] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, AGP, P02
1974, p. 726.



[12] P. URBANO, Entrevista a
Encarnación Ortega, en "Época" III/
92, p. 92.

[13] P. URBANO, El hombre de Villa
Tevere, cit., pp. 201-202.

[14] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 4.

[15] Ibid.

[16] Cfr. K.E. BORRESEN, Imagen
actualizada, tipología anticuada, en
"Las mujeres según Wojtyla", de M.A.
MACCIOCCHI, Madrid 1992, pp.
181-195. El artículo sitúa la Carta
Apostólica Mulieris Dignitatem (15-
VIII-1988) en esta tercera concepción.

[17] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 370.

[18] El tema de la imagen de Dios en
el ser humano, como imagen
trinitaria, ha sido desarrollado por
Juan Pablo II en varios números de la



Carta Apostólica Mulieris dignitatem
del 15-VIII-1988 (cfr. especialmente
los nn. 6-7) y en las Audiencias
generales sobre la teología del
cuerpo, especialmente desde el 5-
IX-1979 al 2-IV-1980. Sobre la base de
estas indicaciones del Magisterio, se
han publicado diversos estudios. Cfr.,
entre otros, A. SCOLA, L'imago Dei e
la sessualità umana. A proposito di
una tesi originale della "Mulieris
dignitatem", en
«Anthropotes» (1992/1) 61-73; D.
TETTAMANZI, La reciprocità uomo-
donna: uguaglianza e differenza, en
"Profezia della donna. Comentarios a
la Carta Mulieris dignitatem", ed. S.
MAGGIOLINI, Roma 1989, pp.
168-189.

[19] Cfr. K.E. BORRESEN, "Imago Dei",
privilège masculin? Interprétation
augustinienne et pseudo-
augustinienne de Gen 1, 27 y 1 Cor 11,
7 en «Augustinianum» 25 (1985)
213-234.



[20] Cfr. Gn 1, 26.

[21] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, AGP, P02
1971, p. 667.

[22] JUAN PABLO II, Litt. apost. 
Mulieris dignitatem, n. 10.

[23] Sin embargo los esquemas de
superioridad/inferioridad, actividad/
pasividad, etc., sobre los que se ha
basado la escasa antropología
diferencial que se ha desarrollado en
nuestra tradición cultural, siguen
siendo predominantes en algunas
publicaciones, que contienen por
otra parte elementos positivos. Cfr.,
por ejemplo, F.J.J. BUYTENDIJK, La
mujer. Naturaleza, apariencia,
existencia, Madrid, 1970 (Título
original: La Femme, sa maniére d'être,
de paraître, d"exister, París, 1967).
Superar estos paradigmas supone
una reinterpretación de toda la
simbología cultural. En este sentido
puede verse mi trabajo: ¿Fue creado
el varón antes que la mujer?



Reflexiones en torno a la antropología
de la creación, en «Annales
Theologici» 6 (1992/2) 319-366.

[24] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 87.

[25] JUAN PABLO II, Litt. apost. 
Mulieris dignitatem, n. 10.

[26] Cfr., por ejemplo, JOSEMARÍA
ESCRIVÁ, Conversaciones, nn.
107-108.

[27] JUAN PABLO II, Litt. apost. 
Mulieris dignitatem, n. 24.

[28] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, AGP. P01
II-1955, p. 6.

[29] Así sintetiza Pilar Urbano la
Carta Mulieris dignitatem (cfr. El
hombre de Villa Tevere, cit., p. 62).

[30] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 2.

[31] Ibid.



[32] Ibid.

[33] He realizado una investigación
sobre su raíz ontológica en la
persona (1995), en Persona y
modalización sexual, en AA.VV.,
"Metafísica de la Familia", Pamplona
(en prensa). Desde la filosofía de
Zubiri lo he descrito en Noción de
Persona en Xavier Zubiri. Una
aproximación al género, Madrid (en
prensa).

[34] A. SCOLA, Identidad y diferencia.
La relación hombre-mujer, Madrid
1989, p. 54.

[35] JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
37.

[36] JUAN PABLO II, Alocución en la
Audiencia general, 21-XI-1979, n. 1.

[37] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Camino, n.
882.



[38] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, AGP, P02
1973, p. 609.

[39] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, AGP, P02
1971, p. 576.

[40] En este sentido se expresa Fray
Luis de León en La perfecta casada.
Esta obra, aunque muy condicionada
por los prejuicios sobre la
inferioridad de la mujer, contiene sin
embargo elementos certeros. Así
afirma que «la razón y la palabra de
la mujer discreta es más eficaz que
otra ninguna en los oídos del
hombre» (FRAY LUIS DE LEÓN, La
perfecta casada en "Obras completas
castellanas", Madrid 1951, p. 327; cfr.
también pp. 258, 259). Puede verse
también mi estudio: El arquetipo de
la feminidad en "La perfecta casada"
de Fray Luis de León, en «Revista
Agustiniana», 35 (1994) 135-170.

Para descubrir algunos aspectos del
peculiar modo femenino de mandar,
pueden servir algunas reflexiones de



Ortega y Gasset sobre la mujer como
norma y estímulo. En este sentido la
denomina «educadora del hombre»,
ya que el varón, por agradar a la
mujer, consigue los ideales que ella
le exige. «A mi juicio es ésta la
suprema misión de la mujer sobre la
tierra: exigir, exigir la perfección del
hombre. Se acerca a ella el varón,
buscando ser preferido; a este fin
procura, desde luego, recoger en un
haz lo mejor de su persona para
presentarlo a la bella juzgadora». Y
más adelante: «Si unas cuantas
docenas de mujeres educan, pulen su
persona, hasta hacer de ella un
perfecto diapasón de humanidad (...),
un órgano de aguda sensibilidad
para formas posibles de vida mejor,
lograrán más que todos los
pedagogos y todos los políticos. La
mujer exigente, que no se contenta
con la vulgar manufactura varonil,
que exige raras calidades en el
hombre, produce con su desdén una
especie de vacío en las alturas



sociales; y como la Naturaleza tiene
horror a éste, pronto lo veremos
llenarse de realidades: los corazones
de los hombres comenzarán a pulsar
con nuevo compás, ideas inesperadas
despertarán en las cabezas, nuevas
ambiciones, proyectos, empresas,
surcarán los espacios vitales; la
existencia toda se pondrá a marchar
en ritmo ascendente, y en el país
venturoso donde esa feminidad
aparezca florecerá triunfante e
invasora una histórica primavera,
toda una vida nueva» (J. ORTEGA Y
GASSET, Sobre el influjo de la mujer
en la historia. Epílogo al libro "De
Francesca a Beatrice", en "Para la
cultura del amor", Madrid 1988, pp.
166-168).

[41] Jesús Ballesteros ha puesto de
manifiesto el desequilibrio reinante
en la Modernidad, apoyada en unos
valores unilaterales. Enumera así los
criterios modernos que han tenido el
primado en el reconocimiento de la



dignidad humana: «La exactitud
sobre la analogía; lo superficial sobre
lo profundo; el análisis sobre la
síntesis; el discurso sobre la
intuición; la competencia sobre la
cooperación; el crecimiento sobre la
conservación; lo productivo sobre lo
reproductivo» (J. BALLESTEROS, 
Postmodernidad y neofeminismo: el
equilibrio entre "anima" y "animus" en
"Postmodernidad", Madrid 1988, p.
130. Los valores dominantes de la
modernidad derivan de la
masculinidad, mientras que los no
valorados por ella son los propios de
la feminidad.

[42] JUAN PABLO II, Litt. apost. 
Mulieris dignitatem, n. 30.

[43] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 90.

[44] Ibid.

[45] Ibid., n. 87.



[46] Este es el objetivo de mi estudio: 
La complementariedad varón-mujer.
Nuevas hipótesis, en "Documentos del
Instituto de Ciencias para la Familia",
Madrid 1993.

[47] La cuestión de la
complementariedad no se identifica
con el debate acerca de la
coeducación. En efecto, la
complementariedad no se opone a la
conveniencia de la educación por
separado de chicos y chicas en los
años de la pubertad. Nadie duda de
la educación conjunta en preescolar
o en la universidad. La discusión se
centra en los años en los que el
itinerario afectivo, intelectual, los
modos de aprendizaje y la conciencia
de la propia sexualidad de chicos y
chicas evolucionan de manera
diversa. No se trata de mayor o
menor inteligencia, sino de una
distinta capacidad de concentración,
de una maduración intelectual más
precoz en las niñas, de una mayor



violencia del despertar de la
sexualidad en los chicos. Estudios
recientes evidencian que en materias
como las matemáticas o la lengua,
donde las chicas tienen grandes
posibilidades, las aprenden mejor si
en clase hay sólo alumnas; en estos
casos la separación beneficia a las
chicas. Es decir, la educación por
separado puede tener ventajas para
cultivar la diferencia sin lesionar por
ello la igualdad. Advertirlo supone
una loable sensibilidad por la
singularidad de las personas.

[48] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 87.

[49] Él mismo había realizado
durante algún tiempo estos trabajos,
y tenía experiencia de cómo
funcionaba un hogar en el que
hubiera sólo varones, como fue el
caso de la primera Residencia del
Opus Dei donde los trabajos
domésticos eran realizados por unos



empleados (cfr. P. CASCIARO, Soñad y
os quedaréis cortos, Madrid 1994, pp.
57-61).

[50] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 3.

[51] Ibid., n. 5.

[52] Ibid., n. 6.

[53] Ibid., n. 11.

[54] Ibid., n. 17.

[55] Ibid., n. 11.

[56] Ibid., n. 9.

[57] Ibid., n. 33.

[58] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones, n. 91.

[59] Cfr. Ibid., n. 89.

[60] Ibid., n. 87.



[61] «Humanidad significa llamada a
la comunión interpersonal. El texto
del Génesis 2, 18-25 indica que el
matrimonio es la dimensión primera
y, en cierto sentido, fundamental de
esta llamada. Pero no es la única.
Toda la historia del hombre sobre la
tierra se realiza en el ámbito de esta
llamada. Basándose en el principio
del ser recíproco "para" el otro en la
"comunión" interpersonal, se
desarrolla en esta historia la
integración en la humanidad misma,
querida por Dios, de lo "masculino" y
de lo "femenino"» (JUAN PABLO II,
Litt. apost. Mulieris dignitatem, n. 7).

[62] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta, 29-
VII-1965, n. 22.

[63] A. SASTRE, Tiempo de caminar,
Madrid 1989, p. 102.

Blanca Castilla y Cortázar



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
consideraciones-sobre-la-antropologia-
varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-

josemaria/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/consideraciones-sobre-la-antropologia-varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/consideraciones-sobre-la-antropologia-varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/consideraciones-sobre-la-antropologia-varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/consideraciones-sobre-la-antropologia-varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/consideraciones-sobre-la-antropologia-varon-mujer-en-las-ensenanzas-de-san-josemaria/

	Consideraciones sobre la antropología “varón-mujer” en las enseñanzas de San Josemaría

