opusdei.org

Conocerley
conocerte (XIII): No
se discurre, jse mira!

La oracion contemplativa
desarrolla una nueva manera
de mirar todo lo que sucede a
nuestro alrededor. Es un don
que satisface nuestro deseo
natural de unirnos a Dios en las
circunstancias mas diversas.

03/02/2021

Si tratamos de pensar cual es
actualmente, desde el punto de vista
politico y econdmico, la tercera



ciudad mas importante del mundo...
eso era Antioquia durante los
primeros siglos, cuando fue capital
de una provincia romana. Sabemos
que alli se acufio el término
«cristianos» (cfr. Hch 11,26) para los
seguidores de Jesus. Su tercer obispo
fue san Ignacio quien, condenado a
muerte durante el gobierno de
Trajano, fue llevado por tierra hasta
la costa de Seleucia —actual zona sur
de Turquia-y, después, trasladado
por mar hasta llegar a Roma. En el
trayecto se detuvieron en varios
puertos. En cada lugar recibia a
cristianos de la zona y aprovechaba
para enviar cartas a las comunidades
de seguidores de Jesus: «Escribo a
todas las iglesias, y hago saber a
todos que de mi propio libre albedrio
muero por Dios»[1]. El obispo san
Ignacio tenia claro que las fieras del
Anfiteatro Flavio —ahora Coliseo
Romano- serian su final aqui en la
tierra, por lo que pidié
incesantemente oraciones para tener



valentia. Pero varias veces, en sus
cartas, somos también testigos de las
profundidades de su alma, de su
deseo por unirse definitivamente a
Dios: «No hay fuego de anhelo
material en mi, sino solo agua viva
que habla dentro de mi, diciéndome:
Ven al Padre»[2].

Una planta con la raiz en el cielo

Aquel murmullo interior de san
Ignacio de Antioquia —jVen al Padre!-
que probablemente movia su vida de
piedad y su vida sacramental es, en
realidad, una maduracion
sobrenatural del deseo natural que
tenemos todos por unirnos a Dios. Ya
los filosofos griegos de la antigiiedad
habian identificado en lo mas intimo
de nuestro ser una nostalgia por lo
divino, una afioranza por nuestra
patria verdadera, «como si fuéramos
una planta no terrestre, sino
celeste»[3]. Benedicto XVI, en la
primera audiencia durante su



catequesis sobre la oracion, también
quiso mirar hacia atras, al Antiguo
Egipto, a Mesopotamia, a los filosofos
y dramaturgos griegos o a los
escritores romanos; todas las
culturas han sido un testimonio del
deseo de Dios: «El hombre digital, al
igual que el de las cavernas, busca en
la experiencia religiosa los caminos
para superar su finitud y para
asegurar su precaria aventura
terrena (...). E1 hombre lleva en si
mismo una sed de infinito, una
nostalgia de eternidad, una
busqueda de belleza, un deseo de
amor, una necesidad de luz y de
verdad, que lo impulsan hacia el
Absoluto»[4].

Se suele decir que uno de los
problemas mas comunes de esta
precaria aventura terrena de nuestra
época es la fragmentacion interior,
incluso a veces producida de manera
inconsciente: experimentamos
oposiciones entre lo que queremos y



lo que hacemos, vemos aspectos en
nosotros que no se unen
armonicamente, no construimos la
narracion de nuestra vida como un
hilo continuo con nuestro pasado y
nuestro futuro, no vemos cémo
pueden encajar juntas muchas ideas
que hemos ido adquiriendo o
sentimientos que experimentamos...
Aqui y alla quiza multiplicamos
versiones de nosotros mismos. A
veces ni siquiera conseguimos
dedicar nuestra atencion de manera
exclusiva a una sola tarea. En todos
estos ambitos ansiamos esa unidad
que, al parecer, no podemos fabricar
como tantas otras cosas.

«¢No es acaso un signo de los
tiempos el que hoy, a pesar de los
vastos procesos de secularizacion, se
detecte una difusa exigencia de
espiritualidad, que en gran parte se
manifiesta precisamente en una
renovada necesidad de orar?»[5], se
preguntaba san Juan Pablo II al inicio



de nuestro milenio. Vemos,
clertamente, que surgen muchas
iniciativas, presenciales y a través de
Internet, dirigidas a valorar nuestra
capacidad de silencio exterior e
interior, de escucha, de
concentracion, de armonia entre
nuestro cuerpo y nuestro espiritu.
Todo esto puede, como es logico,
traernos cierto sosiego natural. Pero
la oracion cristiana nos ofrece una
tranquilidad que no es solamente
equilibrio transitorio, sino que es
fruto de una percepcion unitaria de
la vida que surge de esa relacion
intima con Dios; la oracidn cristiana,
al ser un don, desarrolla en nosotros
una nueva vision de la realidad que
lo une todo en él. «Es una actitud
interior, antes que una serie de
practicas y formulas; un modo de
estar junto a Dios, antes que de
realizar actos de culto o pronunciar
palabras»[6]. Como es 16gico, esta
actitud interior, este modo de estar
junto al Sefior, no surge de la noche a



la mafiana, ni llega sin disponernos
adecuadamente para que Dios nos la
pueda otorgar: es don, pero también
tarea.

Los ojos de un alma que piensa en
la eternidad

En determinado momento de la
homilia Hacia la santidad,
pronunciada a finales de 1967, san
Josemaria describe brevemente el
itinerario de una vida de oracion|[7].
Se comienza a rezar —nos dice- con
oraciones sencillas, breves,
probablemente aprendidas de
memoria en nuestra nifiez; después
se abre paso la amistad con Jesus, en
donde aprendemos a meternos en su
pasion, muerte, resurreccion y
queremos hacer propia su doctrina;
después el corazon necesita
distinguir y relacionarse con las tres
personas divinas, hasta que eso poco
a poco llena su dia. Y es entonces
cuando el fundador del Opus Dei



describe la etapa que corresponde a
la vida contemplativa: llega el
momento en que «nos movemos en
ese abundante y claro venero de
frescas linfas que saltan hasta la vida
eterna. Sobran las palabras, porque
la lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, jse mira!»[8]. Entonces,
estando en algun punto de ese
itinerario, podemos preguntarnos:
¢qué relacion tiene la oracion con la
vida eterna? ¢En qué sentido la
oracion llega a ser una mirada en
lugar de estar compuesta de
palabras?

Con la oracion esperamos llegar a ver
las cosas, aqui y ahora, tal como las
ve Dios; a captar lo que sucede a
nuestro alrededor con una simple
intuicion que procede del amor[9].
Este es su fruto mas grande y por eso
decimos que nos transforma. No nos
ayuda solamente a cambiar ciertas
actitudes o a superar ciertos defectos;



la oracion cristiana esta dirigida,
sobre todo, a unirnos con Dios,
conformando asi poco a poco nuestra
mirada con la mirada divina,
empezando ya aqui en la tierra; de
clerta manera, buscamos curar
nuestros ojos con su luz. Esta
relacion de amor con Dios —que
aprendemos y realizamos en Jesus—
no es algo simplemente que hacemos,
sino que cambia lo que somos.

Esta transformacion personal trae
consecuencias en nuestra manera de
interactuar con la realidad, que
incluso pueden ser muy practicas.
Desarrollar en nosotros, junto a Dios,
esa mirada sobrenatural, nos lleva,
por ejemplo, a desentrafiar el bien
que hay detras de todo lo creado,
incluso en donde pensamos que esta
ausente, porque nada se escapa de su
plan amoroso, que siempre es mas
fuerte. Nos lleva a valorar de una
manera nueva la libertad de los
demads, a desprendernos de la



tentacion de decidir por ellos, como
si de nuestras acciones dependiera el
destino de todo. También
comprendemos mejor que el obrar
divino tiene sus procesos y sus
tiempos, que tampoco debemos ni
podemos controlar. La oracion
contemplativa nos lleva a no
obsesionarnos con querer solucionar
problemas de manera inmediata,
sino a disponernos mejor para
descubrir la luz en todo lo que nos
rodea, también en las heridas y
debilidades de nuestro mundo.
Procurar ver con los ojos de Dios nos
libera de una relacion violenta con la
realidad y con las personas, ya que
buscamos entrar en sintonia con su
amor omnipotente, mas que
obstaculizarlo con nuestras torpes
intervenciones. Santo Tomas de
Aquino afirma que la
«contemplacion sera perfecta en la
vida futura, cuando veamos a Dios
cara a cara (1 Cor 13,12),
haciéndonos perfectamente



felices»[10]; el poder de la oracion
esta en que podemos participar de
esa vision de Dios ya aqui en la
tierra, aunque siempre sea «como a
través de un espejo» (1 Cor 13,12).

En 1972, en una reunion en Portugal,
alguien pregunto a san Josemaria
como sobrellevar cristianamente los
problemas cotidianos. Entre otras
cosas, el fundador del Opus Dei
sefialé que la vida de oracion ayuda a
mirar las cosas de manera distinta a
como lo hariamos sin aquella union
intima con Dios: «Tenemos un
criterio de otro estilo; vemos las
cosas con los ojos de un alma que
esta pensando en la eternidad y en el
amor de Dios, también eterno»[11].
En otras circunstancias, también
habia dicho que la manera de ser
felices en el cielo tiene mucho que
ver con la manera de ser felices en la
tierra[12]. Un tedlogo bizantino del
siglo XIV habia escrito algo similar:
«No solo se nos concede disponernos



y prepararnos para la Vida; se nos
permite vivirla y obrar desde ahora
conforme a ella»[13].

Quietud... Paz... Vida intensa

El Catecismo de la Iglesia Catolica,
cuando empieza a tratar de la
oracion, nos sorprende con una
pregunta que funciona como examen
de conciencia permanente: «;Desde
donde hablamos cuando oramos?
¢Desde la altura de nuestro orgullo y
de nuestra propia voluntad, o desde
“lo mas profundo” (Sal 130,1) de un
corazon humilde y contrito?». Y
después pasa, inmediatamente, a
recordarnos el presupuesto
fundamental para orar: «La
humildad es la base de la
oracion»[14]. Efectivamente, aquella
mirada de eternidad que genera en
nosotros la oracion contemplativa,
solo puede crecer en el terreno fértil
de la humildad, en un clima de
apertura hacia las soluciones de Dios,



en lugar de las recetas unicamente
nuestras. A veces una excesiva
confianza en nuestra inteligencia y
en nuestra planificacion puede hacer
que, en la practica, lleguemos a vivir
casi como si Dios no existiese.
Necesitamos siempre una nueva
humildad ante la realidad, ante las
personas, ante la historia, que sea
una tierra fecunda para las acciones
de Dios. El Papa Francisco, durante
su catequesis sobre la oracion, se
fijaba en la experiencia del rey
David: «El mundo que se presenta
ante sus 0jos no es una escena muda:
su mirada capta, detras del
desarrollo de las cosas, un misterio
mas grande. La oracidn nace
precisamente de alli: de la conviccion
de que la vida no es algo que nos
resbala, sino que es un misterio
asombroso»[15].

Entonces, al participar de aquella
mirada que nos ofrece la
contemplacion en medio del mundo,



saciaremos, en la medida de lo
posible, nuestros anhelos de unidad:
con Dios, con los demas, dentro de
nosotros mismos. Nos
sorprenderemos trabajando
infatigablemente por el bien de los
demas y de la Iglesia, al ver que
nuestros talentos florecen «como un
arbol plantado al borde de la
acequia, que da fruto a su

tiempo» (Sal 1,3). Gustaremos un
poco de aquella armonia a la que
estamos destinados. Gozaremos de
aquel sosiego que no encontramos de
ninguna otra manera. «jGalopar,
galopar!... {Hacer, hacer!... Fiebre,
locura de moverse... (...) Es que
trabajan con vistas al momento de
ahora: “estan” siempre “en
presente”. —Tu... has de ver las cosas
con ojos de eternidad, “teniendo en
presente” el final y el pasado...
Quietud. —Paz. —Vida intensa
dentro de ti»[16].

Andrés Cardenas Matute



[1] San Ignacio de Antioquia, Carta a
los Romanos, n. 4.

[2] San Ignacio de Antioquia, Carta a
los Romanos, n. 7.

[3] Platon, Timeo, 90a.

[4] Benedicto XVI, Audiencia, 11-
V-2011.

[5] San Juan Pablo II, carta apostdlica
Novo Millennio Ineunte, n. 33.

[6] Benedicto XVI, Audiencia, 11-
V-2011.

[7] Cfr. san Josemaria, Amigos de
Dios, n. 306.

[8] Ibid., n. 307.

[9] Es la concepcion tomista de la
contemplacion como «simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens».



[10] Santo Tomas de Aquino, Suma de
teologia, 11-11, c. 180, a. 4.

[11] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 4-XI-1972.

[12] Cfr. san Josemaria, Forja, n.
1005.

[13] Nicolas Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 2559.

[15] Francisco, Audiencia, 24-VI-2020.

[16] San Josemaria, Camino, n. 837

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-
conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/
https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/
https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-xiii-no-se-discurre-se-mira/

	Conocerle y conocerte (XIII): No se discurre, ¡se mira!

