opusdei.org

Conocerley
conocerte (IX): No
temas, que yo estoy
contigo

Alo largo de nuestra vida de
oracion también apareceran
dificultades o dudas. Hay
muchas razones para pensar
que en esos momentos Dios esta
especialmente cerca.

03/09/2020

- Otros articulos de la serie
"Conocerle y conocerte".


https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/

Aproximadamente seis siglos antes
del nacimiento de Jesus, el pueblo
judio se encontraba dominado por
Babilonia. Muchos habian sido
llevados prisioneros a tierra
extranjera. Las promesas antiguas
parecian desvanecerse. La tentacion
de pensar que todo habia sido un
engafo era muy proxima. En este
contexto, surgen textos proféticos
sobre la liberacion del pueblo vy,
especialmente, oraculos de mucha
hondura espiritual en los que Dios
nos manifiesta su cercania en todo
momento. «No temas», repite unay
otra vez: «Si atravesaras por aguas,
estaria contigo; si por rios, no te
anegarian. Si caminaras por el fuego,
no te quemaria, ni te abrasarian las
llamas» (Is 43,1-2). Y continua mas
adelante: «No temas, que yo estoy
contigo (...). Traedme a mis hijos
desde lejos y a mis hijas desde los
confines de la tierra» (Is 43,5-6).



Un estribillo constante

En el Nuevo Testamento, como es
l6gico, no desaparece esa llamada a
confiar en Dios, no cesa ese consuelo
en medio de las inquietudes de la
vida. Algunas veces el Sefior se sirve
de sus angeles, como cuando se
dirige a Zacarias, esposo de santa
Isabel, el dia en que entro a ofrecer
incienso al santuario; eran ya un
matrimonio anciano y no habian
podido tener hijos hasta ese
momento. «No temas, porque tu
oracion ha sido oida» (Lc 1,13), le
dice el dngel. Los mensajeros de Dios
habian llevado un anuncio similar
tanto a san José cuando no sabia si
recibir o no a Maria en su casa (cfr.
Mt 1,20), como a los pastores cuando
se atemorizaron al saber que Dios
queria que fueran los primeros en
adorar al nifio Jesus recién nacido
(cfr. Lc 2,10). Esta y otras muchas
ocasiones son una muestra de que el
Sefior siempre quiere acompanarnos



en las decisiones importantes de
nuestra existencia.

Pero no solo los profetas y los angeles
son portadores de ese «no temas».
Cuando el mismo Dios se hizo
hombre, fue él quien personalmente
continuo con ese estribillo en medio
de los caminos de la vida de quienes
le rodeaban. Con aquellas mismas
palabras, por ejemplo, Jesus anima a
sus oyentes a no dejarse invadir por
la incertidumbre del alimento o del
vestido, sino a preocuparse sobre
todo por su alma (cfr. Mt 10,31);
también Cristo quiere llevar paz al
jefe de la sinagoga que habia perdido
a su hija pero no habia perdido su fe
(cfr. Mt 5,36), dar sosiego a sus
apostoles cuando, después de una
noche de tormenta, lo ven acercarse
caminando sobre las aguas (cfr. Jn
6,19), o tranquilizar a los tres —Pedro,
Juan y Santiago— que vieron su gloria
en el Tabor (cfr. Mt 17,7). Dios busca
siempre salir al paso de ese temor,



natural ante las manifestaciones
ordinarias o extraordinarias de sus
acciones.

También san Josemaria notaba esa
reaccion divina al recordar un
acontecimiento especial en su vida
interior. Concretamente cuando un
dia de verano del afio 1931, mientras
celebraba la santa Misa, comprendio
de un modo especialmente claro que
son los hombres y mujeres corrientes
quienes levantarian la cruz de Cristo
en todas las actividades humanas.
«Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después,
viene el ne timeas!, soy Yo»™. Ese
temor no se da solamente ante esas
acciones singulares de la gracia. Se
presenta también, de diversas
maneras, en la vida cristiana
ordinaria; por ejemplo, cuando Dios
nos hace vislumbrar la grandeza de
su amor y de su misericordia, cuando
comprendemos un poco mejor la
profundidad de su entrega en la cruz



y en la Eucaristia, o cuando
experimentamos la invitacion a
seguirle mas de cerca... y nos
inquieta qué consecuencias pueden
tener esas gracias en nuestra vida.

Mas fuerte que cualquier duda

La oracion, mientras estemos en la
tierra, es un combate™. Resulta
dramatico que los deseos mas nobles
del corazon humano —como puede
ser vivir en comunicacion con
nuestro propio creador- hayan sido
parcialmente desfigurados y
desviados por el pecado. Nuestros
anhelos de amistad, amor, belleza,
verdad, felicidad o paz estan unidos,
en nuestra situacion actual, al
esfuerzo por superar errores, a la
dificultad para vencer algunas
resistencias. Y esa condicion general
de la vida humana se da también en
la relacion con el Sefior.

En los inicios de la vida de piedad,
muchos se asustan al pensar que no



saben hacer oracion, o se confunden
ante los fracasos, las inconstancias y
el desorden que pueden acompaiiar
el inicio de cualquier tarea. Se
intuye, entonces, que acercarse al
Sefior significa toparse con la Cruz;
no debe sorprender que aparezcan el
dolor, la soledad, las
contradicciones®. Se teme también,
con el pasar de los afos, que el Sefior
permita pruebas y oscuridades que
exijan mas de lo que podemos
ofrecer. O se mira con nerviosismo la
posibilidad de que nos invada la
rutina y, al final, tengamos que
conformarnos con una mediocre
relacion con Dios.

Esas palabras —«no temas»— que
escucharon Zacarias, José, los
pastores, Pedro, Juan, Santiago y
tantos otros también se dirigen a
cada uno de nosotros a lo largo de
toda nuestra vida. Nos recuerdan
que, en la vida de la gracia, lo
decisivo no es lo que hacemos sino lo



que obra el Sefior. «La oracidn es una
tarea conjunta de Jesucristo y de
cada uno de nosotros»* en la que el
protagonista principal no es la
criatura, que procura estar atenta a
la accion de Dios, sino el Sefior y su
accion en el alma. Esto lo
entendemos con facilidad cuando
Dios nos abre nuevos horizontes,
cuando despierta sentimientos de
agradecimiento o nos invita a
emprender senderos de santidad...
Pero esa misma confianza deberia
continuar presente cuando aparecen
las dificultades, cuando sentimos
nuestra pequefiez y parece que se
cierra la oscuridad a nuestro
alrededor.

«S0y yo, no temais». Jesus, asi como
entendia las dificultades,
confusiones, miedos y dudas de
aquellos que querian seguirle, lo
sigue haciendo con cada uno de
nosotros. Nuestro emperio por vivir a
su lado es siempre menor que el suyo



por tenernos cerca. Es €l quien esta
empefiado en que seamos felices y es
lo suficientemente fuerte para lograr
ese designio suyo, contando incluso
con nuestras fragilidades.

Disposiciones que ayudan a orar

Por nuestra parte, tenemos que hacer
lo posible por entrar en auténticos
caminos de oracion. Aunque la
conversacion con los demads parezca
espontanea o natural, en realidad
aprendimos a hablar -y descubrimos
las actitudes elementales del dialogo-
con ayuda de otros, muy lentamente.
Lo mismo ocurre en el trato con Dios,
porque «la oracion debe prender
poco a poco en el alma, como la
pequefia semilla que se convertira
mas tarde en arbol frondoso»™. Y por
eso es comprensible que los
discipulos hayan pedido a Jesus que
les ensefiase a orar (Cfr. Lc 12,1).

Entre esas actitudes fundamentales
para entrar en una vida de oracion



estan la fe y la confianza, la
humildad y la sinceridad. Cuando
oramos con una equivocada
disposicion —por ejemplo, cuando no
queremos revisar lo que nos aleja de
Dios o cuando no estamos dispuestos
a renunciar a nuestra
autosuficiencia- corremos el riesgo
de hacer estéril la oracion. Es verdad
que con frecuencia esas actitudes
erroneas son inconscientes.
También, si perseguimos un modelo
erroneo de eficacia para nuestra
oracion, tan frecuente en nuestra
cultura, es facil que caigamos en la
trampa de medir nuestra relacion
con el Sefior solamente por los
resultados que se perciben y que, a la
larga, nos cueste encontrar tiempo
para rezar.

De entre esas disposiciones intimas
para orar, son singularmente
esenciales las que se refieren a la
confianza en el Sefior. A pesar de
tener buena voluntad, ciertas



lagunas en la formacion llevan a no
pocas personas a vivir con una
nocion equivocada de Dios y de si
mismas. Unas veces pueden
imaginar que Dios es un juez rigido,
que exige una conducta perfecta;
otras veces pueden pensar que
hemos de recibir lo que pedimos tal y
como lo queremos nosotros; o que los
pecados son una barrera insalvable
para alcanzar un trato sincero con el
Sefior. Aunque pueda parecer obvio,
necesitamos construir nuestra vida
de oracion sobre el cimiento seguro
de algunas verdades nucleares de la
fe. Por ejemplo, que Dios es un Padre
amoroso que se goza en nuestro
trato; que la oracion es siempre
eficaz porque él atiende nuestras
suplicas aunque sus caminos no sean
los nuestros; o que nuestras ofensas
son precisamente ocasion para
acercarnos de nuevo a nuestro
salvador.



Regalar a Dios nuestras
dificultades

«¢Que no sabes orar? —Ponte en la
presencia de Dios, y en cuanto
comiences a decir: “Sefior, jque no sé
hacer oracion!...”, estd seguro de que
has empezado a hacerla»'®. Como
hizo con los apostoles, el Sefior nos
va ensefiando poco a poco a crecer
en esas actitudes intimas, si no nos
escondemos en el mondlogo interior
ni en una oracion anénima, ajena a
nuestros deseos y preocupaciones
reales!”.

Como les ocurria a ellos, nuestra
relacion con el Sefior avanza en
medio de las propias debilidades. La
falta de tiempo, las distracciones, el
cansancio o la rutina son habituales
en la oraciéon, de modo similar a
como se dan también en las
relaciones humanas. A veces esto
exige cuidar el orden, vencer la
pereza, situar lo importante por



encima de lo urgente. Otras veces
requiere realismo para ajustar con
finura los momentos dedicados al
Sefior, como tiene que hacer una
madre de familia que no puede
desentenderse de sus hijos pequefios
en ningdan momento. Sabemos que,
en ocasiones, «en la oracion hace
falta una atencion dificil de
encauzar»®. Nos dispersan las
preocupaciones, las tareas
pendientes, los estimulos de las
pantallas. Y lo malo de todo esto es
que puede confundir nuestro propio
mundo interior: surgen las heridas
del amor propio, las comparaciones,
los suefios y fantasias, los
resentimientos o los recuerdos de
cualquier clase. Podemos
experimentar que, a pesar de
sabernos en la presencia de Dios,
«bullen en la cabeza los asuntos en
los momentos mas inoportunos»™.

Nos afecta también, como es logico,
el cansancio fisico: «El trabajo rinde



tu cuerpo y no puedes hacer
oracion»™”. Nos puede servir de
consuelo recordar que la fatiga
también adormece a los apodstoles en
la gloria del Tabor (Lc 9,32) o en la
angustia de Getsemani (Lc 22,45). Y,
ademas del cansancio fisico, en
nuestra cultura es frecuente una
clase de cansancio interior que nace
de la ansiedad en las tareas, de la
presion en la profesion y en las
relaciones sociales, o de la
incertidumbre ante el futuro... y que
este estado interior puede aumentar
la dificultad para meditar con
serenidad.

El Sefior entiende bien —de hecho,
mucho mejor que nosotros- esas
dificultades. Por eso, aunque nos
hagan sufrir porque deseariamos un
trato mas delicado con él, muchas
veces «no importa... si no consigues
concentrarte y recogerte»™",
Podemos intentar hablar con Jesus
precisamente de esos asuntos,



noticias, personas o recuerdos que
ocupan nuestra imaginacion. A Dios
le interesa todo lo nuestro, por trivial
o0 insignificante que parezca. Y, con
frecuencia, nos ayudara a valorar
eso0s asuntos, personas o reacciones
de otro modo, con sentido
sobrenatural, desde la caridad. Asi
como hacen los nifios en brazos de su
madre, podemos descansar en €l,
entregarle nuestro aturdimiento,
refugiarnos en su corazon para
alcanzar la paz.

Un empeifio mayor que el nuestro

Probablemente, las dificultades mas
graves «son las astucias del Tentador,
que hace todo lo posible por separar
al hombre de la oracién, de la unién
con su Dios»"?. Nuestro Sefior fue
tentado por el demonio al final de
aquellos cuarenta dias de retiro en el
desierto, cuando sentia el hambre y
la debilidad (Mt 4,3).
Ordinariamente, el maligno



aprovecha nuestras distracciones y
pecados para introducir en el alma la
desconfianza, la desesperanza y la
renuncia al amor. Por el contrario,
como aparece constantemente en el
Evangelio, nuestra debilidad es en
realidad un motivo para acercarnos
aun mas al Sefior. Y, «a medida que
se avanza en la vida interior, se
perciben con mas claridad los
defectos personales»™?.

Con apariencia de humildad, el
demonio puede hacernos creer que
somos indignos de tratar a Dios, que
nuestros deseos de entrega son
aparentes y que pueden esconder
cierta dosis de hipocresia y de falta
de determinacion. «¢Piensas que tus
pecados son muchos, que el Sefior no
podré oirte?»"*. La conciencia de
nuestra indignidad —tan valiosa en si
misma- puede provocar entonces un
sufrimiento real, pero equivocado,
que poco tiene que ver con el dolor
verdadero, y que puede encerrarnos



en una actitud quejumbrosa, que
incluso llega a imposibilitar la
oracion. Por supuesto que la tibieza y
los pecados pueden ser un obstaculo
para la oracion, pero no en ese
sentido. El Sefior no deja de amarnos
por grandes que sean nuestras
flaquezas. No le asustan, ni le
sorprenden, y no renuncia a su deseo
de que alcancemos la santidad.
Aunque llegasemos deliberadamente
a pactar con la rutina, con el
conformismo o con la tibieza, Dios no
dejaria de esperar nuestro retorno.

Pero el enemigo también puede
tentar «incluso cuando el alma arde
encendida en el amor de Dios. Sabe
que entonces la caida es mas dificil,
pero que —si consigue que la criatura
ofenda a su Sefior, aunque sea en
poco- podra lanzar sobre aquella
conciencia la grave tentacion de la
desesperanza»". Entonces pueden
aparecer la amarguray el
desencanto. Para mantener viva la



esperanza en todo momento, es
necesario ser realistas, admitir
nuestra poquedad, caer en la cuenta
de que ese supuesto ideal de santidad
que teniamos en mente —una
plenitud inalcanzable- es
equivocado. Necesitamos advertir
que solo importa agradar a Dios, y,
sobre todo, que lo realmente decisivo
es lo que obra el Sefior con su amor
poderoso contando con nuestra
lucha y con nuestra flaqueza.

La esperanza cristiana no es una
esperanza simplemente humana,
basada en nuestras fuerzas, o en la
intuicion natural sobre la bondad del
creador. La esperanza es un don que
nos excede, que el Espiritu Santo
infunde y renueva constantemente
en nosotros. En esos momentos de
desaliento, «es la hora de clamar:
acuérdate de las promesas que me
has hecho, para llenarme de
esperanza: esto me consuela en mi
nada, y llena mi vivir de fortaleza



(Sal 118, 49-50)»"". Es Dios quien nos
ha llamado. Es Dios quien esta
empefiado, mas que nosotros, en
llevarnos a la union con €l y quien
tiene el poder para conseguirlo.

Cuando la oscuridad es luz

Alo largo de la vida, como en todas
las relaciones duraderas, el Sefor
nos va ensefiando a entenderle cada
vez mejor y a entendernos a nosotros
mismos de manera distinta. Es
diferente el trato de Pedro con Jesus
al principio, en su primer encuentro
en las cercanias del Jordan, que
después de su muerte y resurreccion,
en la orilla del lago de Genesaret.
También ocurre asi con nosotros. No
deberia extrafiarnos que el Sefior nos
lleve por caminos divinos que no son
los que teniamos pensados. A veces
se esconde, aunque vayamos a
buscarle con sincera piedad, como
cuando no le encontraron las
mujeres que fueron al sepulcro (Lc



24,3). Otras veces, en cambio, se hace
presente cuando estamos encerrados
en nosotros mismos, como cuando se
presento a los apostoles en el
cendaculo (Lc 24,36). Si mantenemos
la confianza, cuando pase el tiempo,
descubriremos que aquella
oscuridad era luminosa, que Cristo
mismo nos abrazaba solicitamente
—«no temas», nos repetia— en aquellos
momentos en los que estabamos
forjando nuestro corazon a su
medida.

Jon Borobia

[1] Beato Alvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaria Escriva de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, pp.
163-164.

[2] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2573.



[3] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Dios, n. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oracion mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
295.

[6] San Josemaria, Camino, n. 90.
[7] Cfr. San Josemaria, Surco, n. 65.

[8] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2705.

[9] San Josemaria, Surco, n. 670.
[10] San Josemaria, Camino, n. 895.
[11] San Josemaria, Surco, n. 449.

[12] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 2725.

[13] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 20.



[14] Ibid., n. 253.
[15] Ibid., n. 303.
[16] Ibid., n. 305.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-
conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/
https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/
https://opusdei.org/es-es/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/

	​Conocerle y conocerte (IX): No temas, que yo estoy contigo

