opusdei.org

Conferencia del
Prelado del Opus Dei
en Valencia

Con el titulo "Identidad
sacerdotal, piedad sacerdotal”,
Mons. Javier Echevarria ha
pronunciado su conferencia en
los Dialogos de Teologia
Almudi, invitado por Mons.
Carlos Osoro, Arzobispo de
Valencia

04/02/2010

Con alegria y con deseos de aprender
de todos, he acogido la invitacion de



Mons. Carlos Osoro para dirigir unas
palabras a los sacerdotes de esta
Archididcesis, con motivo del Afio
sacerdotal. Si siempre me causa
alegria reunirme con mis hermanos
en el sacerdocio, en este caso se
afiade el hecho de encontrarme en
Valencia, tierra que San Josemaria
Escriva de Balaguer llevaba muy
dentro del corazon.

Hay muchos motivos que dan razon
de este especial afecto de San
Josemaria a Valencia. Aqui, en efecto,
tuvo lugar la primera expansion del
Opus Dei fuera de Madrid, donde
habia nacido el 2 de octubre de 1928.
A esta ciudad viajo con frecuencia el
Fundador de la Obra, antes y después
del conflicto que flageld el pais, para
poner las bases de la labor
apostolica; de aqui salieron algunas
de las primeras personas —hombres
y mujeres— llamados por Dios al
Opus Dei; aqui predico varios cursos
de retiro espiritual —también a



seminaristas y a sacerdotes—, ya
desde 1939, y mantuvo una amistad
fraterna con sacerdotes ejemplares.

Sin la pretension de una
enumeracion exhaustiva, me
gustaria recordar a algunos de esos
grandes servidores de la Iglesia. En
primer lugar, al Arzobispo don
Prudencio Melo y Alcalde, que le
urgia con frecuencia a comenzar la
labor estable de la Obra en esta
Archididcesis; a don Antonio Rodilla,
Vicario General y luego Rector del
Seminario, que le pidi6 que dirigiera
cursos de retiro a los sacerdotes, a los
seminaristas, a los universitarios; al
Siervo de Dios don Eladio Espaiia,
sacerdote con gran fama de confesor,
que enviaba a San Josemaria a los
jovenes deseosos de recibir una
formacion mas honda en la fe y en la
vida cristiana. También a don
Joaquin Mestre, secretario del
Arzobispo don Marcelino Olaechea,
testigo de la fama de santidad que el



Fundador de la Obra gozo en vida.
En el proceso candnico para la
beatificacion del Fundador del Opus
Dei, don Joaquin Mestre testimonio
lo que le repetia don Marcelino al
final de su vida: "Si yo muero antes
que don Josemaria, di que siempre lo
he considerado un sacerdote santo".
Igualmente trat6 a don José Maria
Garcia Lahiguera y al queridisimo
don Miguel Roca. A don José Maria le
guardo un particular
agradecimiento, porque le acogio
fraternalmente cuando era blanco de
la incomprension de los buenos; a
don Miguel le trato con carifio
paterno y le oriento hacia el
sacerdocio.

Estos breves recuerdos nos sitian en
el ambito en el que desean moverse
las presentes consideraciones:
mostrar que la piedad sacerdotal,
que dimana de sabernos alter
Christus, ipse Christus , es condicion
necesaria para la eficacia de nuestro



ministerio en servicio de las almas.
Bien podemos hacer nuestras las
palabras que San Josemaria escribio
en uno de sus libros: «Dios mio, veo
que no te aceptaré como mi
Salvador, si no te reconozco al
mismo tiempo como Modelo» [1] .

1. El sacerdocio de Cristo, tinico
sacerdocio de la Nueva Alianza

Desde sus primeras lineas, el decreto
Presbyterorum Ordinis del Concilio
Vaticano II pone de manifiesto que
«el Sefior Jesus, "a quien el Padre
santifico y envio al mundo” (Jn 10,
36), hace participe a todo su Cuerpo
mistico de la uncion del Espiritu con
que El fue ungido (cfr. Mt 3, 16; Lc 4,
18; Hch 4, 27; 10, 38)» [2] . Esta
verdad fundamenta una ensefianza
basilar sobre la naturaleza de la
Iglesia: la participacion de todos los
cristianos en la uncion y en la obra
salvadora de Cristo, es decir, en su
Sumo Sacerdocio. En efecto, glosando



palabras de la primera Epistola de
San Pedro, el Concilio prosigue: «<En
Cristo todos los fieles son hechos
sacerdocio santo y real, ofrecen
sacrificios espirituales a Dios, por
medio de Jesucristo, y anuncian el
poder de quien los llamd de las
tinieblas a su luz admirable (cfr. 1 Pe
2,5.9). No hay, pues, miembro alguno
que no tenga su cometido en la
mision de todo el Cuerpo, sino que
cada uno debe glorificar a Jesus en su
corazon (cfr. 1 Pe 3, 15) y dar
testimonio de El con espiritu de
profecia (cfr. Ap 19, 10)» [3] .

Conservo muy vivo el recuerdo del
g0Z0 con que San Josemaria acogio
esta ensefianza conciliar, ya que, con
su ministerio sacerdotal, llevaba
difundiendo esta espléndida realidad
durante mas de siete lustros. Por eso,
coincido plenamente con quienes
consideran a este santo sacerdote
como precursor del Concilio en esta
doctrina, tan central para la



espiritualidad laical en la Iglesia, y
en otros aspectos de la doctrina
cristiana, contenidos en los
documentos de esta Asamblea
ecumeénica, como la llamada
universal a la santidad [4] .

El decreto Presbyterorum Ordinis
afiade inmediatamente que el mismo
Sefior «constituyo entre ellos [entre
los bautizados] a algunos ministros
que, en la sociedad de los fieles,
tuvieran la sagrada potestad del
Orden, para ofrecer el sacrificio y
perdonar los pecados (cfr. Conc.
Trident. sess. 23, cap. 1y can. 1:
Denz. 1764y 1771), y desemperfiaran
publicamente, el oficio sacerdotal en
nombre de Cristo, en favor de los
hombres» [5] . Sobre esta base,
quisiera destacar algunas
consecuencias para nuestra vida y
nuestra mision sacerdotal.

Comencemos por recordar que todo
sacerdocio en la Iglesia es



participacion del unico sacerdocio de
Jesucristo, segun muestra
admirablemente la carta a los
Hebreos. Dios, llegada «la plenitud de
los tiempos», quiso suscitar un nuevo
sacerdocio que sustituyera el
sacerdocio levitico. Este ultimo era
bueno y conveniente para el tiempo
en que habia sido establecido, pero
estaba destinado a desaparecer
cuando hubiera cumplido su
cometido de preparacion del
sacerdocio eterno e inmutable de
Cristo, sacerdocio nuevo «segun el
orden de Melquisedec» (cfr. Hb 5,
6.10; 6, 20; 7, 1-3.11-17).

El autor de la carta expone los
motivos por los que, ya en la antigua
Ley, el sacerdocio de Melquisedec se
demostro superior al sacerdocio
levitico; y también las razones
intrinsecas de la superioridad del
sacerdocio de Cristo —perfecto,
indefectible y eterno—, sellado por
Dios mediante juramento. Concluye



subrayando que solo Cristo podia
encarnar tal sacerdocio: «Nos
convenia que el Sumo Sacerdote
fuera santo, inocente, inmaculado,
separado de los pecadores y
encumbrado por encima de los
cielos; que no tiene necesidad de
ofrecer todos los dias, como aquellos
sumos sacerdotes, primero unas
victimas por sus propios pecados y
luego por los del pueblo, porque esto
lo hizo una vez para siempre cuando
se ofrecio a si mismo» ( Hb 7, 26-27).

A Cristo le convenia el Sumo
Sacerdocio porque era —y lo es in
ceternum —, como Hijo de Dios, santo
e inmaculado. Si la carta afiade la
expresion «separado de los
pecadores», no es porque se hubiera
alejado de nosotros, los hombres, sus
hermanos —pues vino a buscar lo
que se habia perdido (cfr. Lc 15, 1ss)
—, sino porque carecio de toda
mancha de pecado (cfr. Hb 4, 15). El
autor de la epistola a los Hebreos



sefiala, por otra parte, que Cristo
«con una sola oblacion, hizo
perfectos para siempre a los que son
santificados» ( Hb 10, 14) aludiendo
con esta frase al unico sacrificio
verdaderamente redentor, el de la
Cruz [6] .

La expresion «hizo perfectos» define
una formula de profundo contenido
teoldgico, pues encierra la idea de
«perfeccion», «plenitud»,
«consagracion», «santificacion». La
correspondiente expresion hebrea se
utilizaba para la uncion de los
sacerdotes de la Antigua Alianza, y
para la consagracion del Templo.
Ademads —conviene sefialarlo— es la
"ultima palabra" que Jesus pronuncio
desde la Cruz: «Todo se ha
cumplido» (Jn 19, 30).

En definitiva, el autor de la carta a
los Hebreos quiere decirnos que
Cristo realizo un sacrificio de tal
eficacia —infinita— que los que



participan con sinceridad de corazon
cuando se hace presente en el altar,
pueden alcanzar la perfeccion, la
santidad de vida, el perdon de los
pecados, la pureza de conciencia, el
acceso a la vida intima de Dios.
Merced a la ofrenda hecha por
Cristo, Sumo y Eterno Sacerdote,
cabe repetir —con palabras de San
Josemaria pronunciadas en una
homilia del Viernes Santo— que «el
abismo de malicia, que el pecado
lleva consigo, ha sido salvado por
una Caridad infinita. Dios no
abandona a los hombres (...).
Podemos imaginar —para
acercarnos de algun modo a este
misterio insondable— que la
Trinidad Beatisima se reune en
consejo, en su continua relacion
intima de amor inmenso y, como
resultado de esa decisién eterna, el
Hijo Unigénito de Dios Padre asume
nuestra condicion humana, carga
sobre si nuestras miserias y nuestros
dolores, para acabar cosido con



clavos a un madero» [7] . Pero vence
Con su resurreccion, y asi resultan
muy esperanzadoras las palabras del
final de la homilia: «Nos llamaremos
vencedores: porque Cristo resucitado
vencera en nosotros, y la muerte se
transformara en vida» [8] .

2. Coordenadas del ministerio
sacerdotal

La condicion de los presbiteros esta
caracterizada por una dimension
profundamente cristoldgica, razon
por la que toda la vida sacerdotal ha
de ser un reflejo de la santidad,
autoridad y donacion sin limites de
Cristo. A esto se une, de modo
inseparable, la dimension
eclesioldgica, por la que todo el
quehacer sacerdotal se debe orientar
al servicio del pueblo de Dios, a la
santificacion de los hombres. Por eso,
sin dejar lugar a dudas, con una fe
profunda, San Josemaria comentaba,
haciéndose esta pregunta: ;que cudl



es la identidad del sacerdote?; la de
Cristo, que quiere perpetuar su
sacerdocio —el Unico sacerdocio— a
través de sus ministros [9] .

a) Perspectiva cristologica del
ministerio sacerdotal

Ya que el sacerdocio de los
presbiteros deriva directamente del
sacerdocio de Cristo, su ministerio en
la Iglesia debe estar en relacion
intima e inmediata con ese
sacerdocio: «<Somos embajadores en
nombre de Cristo, como si Dios os
exhortase por medio de nosotros»,
escribe San Pablo a los Corintios (2
Cor 5, 20). El decreto conciliar lo
subraya con estas palabras: «Por la
ordenacion sagrada y por la mision
que reciben de los obispos, los
presbiteros son promovidos para
servir a Cristo, Maestro, Sacerdote y
Rey, de cuyo ministerio participan»
[10] . El Sefior se sirve de los
sacerdotes para mantener su



presencia vital en la Iglesia, segun su
promesa: «Sabed que Yo estoy con
vosotros todos los dias hasta el fin
del mundo» ( Mt 28, 20).

En este sentido, resulta muy
significativo que, en su primer
encuentro con el clero de Roma, el 13
de mayo de 2005, Benedicto XVI
sefialara como punto determinante:
«Es indispensable volver siempre de
nuevo a la raiz de nuestro
sacerdocio. Como bien nos consta,
esta raiz es una sola: Jesucristo
nuestro Sefior». Y afladia el Romano
Pontifice: «Pero este Jesus no tiene
nada que le pertenezca; es
totalmente del Padre y para el
Padre». De ahi sacaba el Papa la
consecuencia para cada uno de
nosotros: «Esta es también la
verdadera naturaleza de nuestro
sacerdocio. En realidad, todo lo que
constituye nuestro ministerio no
puede ser producto de nuestra
capacidad personal». El Santo Padre



descendia a resoluciones concretas:
«No hemos sido enviados a
anunciarnos a nosotros mismos o
nuestras opiniones personales, sino
el misterio de Cristo (...). Nuestra
misiéon no consiste en decir muchas
palabras, sino en hacernos eco y ser
portavoces de una sola "Palabra”, que
es el Verbo de Dios hecho carne por
nuestra salvaciéon» [11] .

Asi pues, realizarse como sacerdote
significa estar plenamente unido a
Cristo, identificarse con Fl en el
ministerio sacerdotal y en toda la
conducta. Se trata de ser
transparentes, para que los fieles
vean al Maestro, al Redentor, sin
sentirse atraidos a fijar su mirada en
la persona del sacerdote. A este
propdsito, me parece altamente
significativo un hecho sucedido en
esta tierra valenciana. Lo narra una
de las primeras mujeres del Opus
Dei, Encarnacion Ortega, cuyo
proceso de beatificacion se halla en



curso, que asistio a un curso de retiro
para universitarias predicado por
San Josemaria en Alacuds, donde las
Operarias Doctrineras tenian una
casa de ejercicios.

Encarnita, entonces joven de
veintiun anos, habia acudido a
aquellos dias de retiro movida por el
deseo —o quiza la curiosidad— de
conocer al autor de Camino , un libro
que le habia causado un profundo
impacto. Después del fallecimiento
de San Josemaria redacto un
testimonio en el que muestra como le
impresiono la figura de este
sacerdote, incluso antes de oirle
predicar. Escribe: «Su recogimiento,
lleno de naturalidad, su genuflexion
ante el Sagrario y el modo de
desentrafiarnos la oracion
preparatoria de la meditacion,
animandonos a ser conscientes de
que el Sefor estaba alli, y nos miraba
y nos escuchaba, me hizo olvidar
inmediatamente mis deseos de



escuchar a un gran orador y se
cambiaron por la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con El» [12] .

Plenamente congruente con ese
comportamiento es el siguiente
consejo de San Josemaria: «<Me
parece que a los sacerdotes se nos
pide la humildad de aprender a no
estar de moda , de ser realmente
siervos de los siervos de Dios —
acordandonos de aquel grito del
Bautista: illum oportet crescere, me
autem minui ( Jn 3, 30); conviene que
Cristo crezca y que yo disminuya—,
para que los cristianos corrientes, los
laicos, hagan presente, en todos los
ambientes de la sociedad, a Cristo»
[13].

b) Perspectiva eclesiologica

Volvamos a la carta a los Hebreos, al
capitulo 5. En primer lugar, se
detiene en el sacerdocio levitico, pero
algunos de los trazos que ahi expone



son perennes: «Todo sumo sacerdote,
escogido entre los hombres, esta
constituido en favor de los hombres
en lo que se refiere a Dios, para
ofrecer dones y sacrificios por los
pecados; y puede compadecerse de
los ignorantes y extraviados, ya que
¢l mismo esta rodeado de debilidad,
y a causa de ella debe ofrecer
expiacion por los pecados, tanto por
los del pueblo como por los suyos. Y
nadie se atribuye este honor, sino el
que es llamado por Dios, como
Aaron. De igual modo, Cristo no se
apropio la gloria de ser Sumo
Sacerdote, sino que se la otorgo el
que le dijo: "Tu eres mi Hijo, Yo te he
engendrado hoy". Asimismo, en otro
lugar, dice también: "Tu eres
sacerdote para siempre, segun el
orden de Melquisedec"» ( Hb 5, 1-6).

Estas palabras trazan y describen la
mision que corresponde al sacerdote
en la Iglesia, en armonia con su sery
su vivir en Cristo. El ministerio



sacerdotal se caracteriza porque es
profundamente eclesial. E1
presbitero, «escogido de entre los
hombres» por una vocacion divina,
que se actua en la recepcion del
sacramento del Orden, queda
«constituido a favor de los hombres»:
ordenado al bien de toda la
humanidad. No a un bien terreno,
aunque no se desinterese de la
felicidad temporal; pero no es eso lo
que define su mision, sino «lo que se
refiere a Dios». Como calificara San
Pablo a Timoteo, el sacerdote es un
«hombre de Dios» (1 Tm 6, 11). Y,
como repetia San Josemaria a lo
largo de su vida, parafraseando al
Apostol: tenemos que predicar a
Cristo, a Cristo crucificado, que es
Amor del Cielo por cada criatura.

En el citado encuentro con el clero
romano, Benedicto XVI puso de
relieve que, «al tener su raiz en
Cristo, el sacerdocio es, por su misma
naturaleza, en la Iglesia y para la



Iglesia (...). Tiene una relacion
constitutiva con el cuerpo de Cristo,
en su doble e inseparable dimension
de Eucaristia e Iglesia, de cuerpo
eucaristico y cuerpo eclesial. Por eso,
nuestro ministerio es amoris officium
(San Agustin, In Ioann. ev. tract. 123,
5), es el oficio del buen pastor, que da
su vida por la ovejas (cfr. Jn 10,
14-15)» [14] ; y lo cumple
gozosamente, consciente de esa
maravillosa realidad, pues cada uno
es sacerdos in ceternum : hoy, ahoray
para siempre.

Sobre este deber de ser "buen pastor”
a semejanza del Buen Pastor, Cristo,
insiste el Papa en la homilia de una
Misa de ordenaciones presbiterales,
donde manifestaba «las tres
afirmaciones fundamentales de Jesus
sobre el buen pastor». La primera es
que el pastor da su vida por las
ovejas. «Debemos entregarla dia a
dia, explicaba el Santo Padre. Debo
aprender jornada tras jornada que



y0 no poseo mi vida para mi mismo.
Dia a dia debo aprender a
desprenderme de mi mismo, a estar
a disposicion del Sefior para lo que
necesite de mi en cada momento,
aunque otras cosas me parezcan mas
atractivas y mas importantes».

La segunda afirmacion es que el
buen Pastor conoce a sus ovejas y sus
ovejas le conocen a El (cfr. Jn 10,
14-15). «Esto implica ante todo actuar
en una profunda relacion con Cristo
y, por medio de El, con el Padre,
como condicion imprescindible para
comprender verdaderamente a los
hombres y poder acompaiiarlos en
sus necesidades e interrogantes (...).
Ha de ser un conocimiento con el
corazon de Jesus, un conocimiento
orientado a El, un conocimiento que
no vincula la persona a mi, sino que
la guia hacia Jesus, haciéndolo asi
libre y abierto».



La tercera caracteristica es: «Tengo,
ademas, otras ovejas que no son de
este redil; también a ésas las debo
atraer, y escuchardn mi voz y habra
un solo rebafio, un solo pastor» (Jn
10, 16). Y el Papa concluye:
«Obviamente, un sacerdote, un
pastor de almas, debe preocuparse
ante todo por los que creen y viven
con la Iglesia (...). Sin embargo, como
dice el Sefior, también debemos salir
siempre de nuevo "a los caminos y
cercados” ( Lc 14, 23) para llevar la
invitacion de Dios a su banquete
también a los hombres que hasta
ahora no han oido hablar para nada
de El o no han sido tocados
interiormente por El» [15] .

En este contexto me parecen muy
significativas otras palabras de San
Josemaria, con las que salia al paso
de la equivocacion de quienes
«piensan que los cristianos desean
ver, en el sacerdote, un hombre mas.
No es verdad. En el sacerdote —decia



—, quieren admirar las virtudes
propias de cualquier cristiano, y aun
de cualquier hombre honrado: la
comprension, la justicia, la vida de
trabajo —labor sacerdotal en este
caso—, la caridad, la educacion, la
delicadeza en el trato. Pero, junto a
eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el caracter
sacerdotal» [16] .

Luego ejemplificaba lo que se halla
implicito en esas afirmaciones:
«Esperan que el sacerdote rece, que
no se niegue a administrar los
Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderias humanas,
sean del tipo que sean (cfr.
Presbyterorum Ordinis , n. 6), que
ponga amor y devocion en la
celebracion de la Santa Misa, que se
siente en el confesonario, que
consuele a los enfermos y a los
afligidos; que adoctrine con la
catequesis a los nifios y a los adultos,



que predique la Palabra de Dios y no
cualquier tipo de ciencia humana
que —aungue conociese
perfectamente— no seria la ciencia
que salva y lleva a la vida eterna; que
tenga consejo y caridad con los
necesitados» [17] .

Estas consideraciones nos permiten
adentrarnos en la tercera parte de
nuestra exposicion.

3. Algunas constantes propias de
la vida sacerdotal

Al hablar del ministerio de los
presbiteros, el decreto Presbyterorum
Ordinis , recuerda como funciones
primordiales, en relacion con los tria
munera Christi, el ministerio de la
palabra, el de los sacramentos, y el
de regir al pueblo de Dios.

a) Ministerio de la palabra

La comunidad cristiana, explica el
decreto conciliar, «se congrega, ante



todo, por la palabra de Dios vivo, que
con todo derecho hay que esperar de
la boca de los sacerdotes. Pues, como
nadie puede salvarse, si antes no
cree, los presbiteros, como
cooperadores de los obispos, tienen
como obligacion principal el
anunciar a todos el Evangelio de
Dios» [18] . Existe, pues, un deber
ineludible de transmitir la "palabra
de Dios", para que la fe alcance a
todos los hombres de cualquier raza
y condicion. Su fundamento esta en
el mandato de Jesus a los Apdstoles y
a los que habrian de continuar su
mision en el tiempo: anunciar el
"evangelio”, la "buena nueva" del
Reino que habia quedado instaurado
con su venida. Con claras luces lo
entendio el Apostol de las gentes,
cuando afirmaba: «Predicar el
Evangelio no es para mi ningun
motivo de gloria; es mas bien un
deber que me incumbe. jAy de mi si
no evangelizara!» (1 Cor 9, 16).



No es éste el momento de detenernos
en el modo de llevar a cabo el
ministerio de la palabra, tarea que —
segun las circunstancias de personas,
lugares y tiempos— puede presentar
formas muy variadas, entre las que
ocupa un lugar principal la homilia.
Pero juzgo de enorme interés aludir
a que el sacerdote, en cuanto enviado
por Jesucristo a anunciar el mensaje
evangelico, debe fomentar
vivamente la «santa inquietud» [19]
de llevar a todas las almas la fe y el
amor de Dios, incluyendo cuanto da
sentido y orientacion a la vida
humana, en vistas de la felicidad
eterna, siempre con abundancia de
verdad y con lenguaje eficaz y
atractivo.

Me referia anteriormente a la fama
de buen predicador que rodeaba a
San Josemaria ya por los afios de
1940, como se comprueba por el
hecho de que muchos Obispos le
llamaban para que predicara cursos



de retiro a los sacerdotes de sus
didcesis [20] . A este propdsito, Mons.
Alvaro del Portillo recordaba un
comentario de don Luciano Pérez
Platero, que seria con el tiempo
Arzobispo de Burgos. Cuando era
Obispo de Segovia, asistio a un curso
de retiro para el cleroy, al final, se
sintio obligado a pronunciar unas
palabras de agradecimiento al
predicador. Entre otras cosas dijo:
«Don Josemaria siempre hiere; unas
veces con espada toledana; otras, con
bomba de mano».

Me parece que este comentario
ilustra muy bien la «santa inquietud»
que todo sacerdote deberia suscitar
con su predicacion en las almas de
los fieles. No es fruto de la elocuencia
ni de la sabiduria humana —aunque
hay que tratar de cultivarlas—, sino
que es obra del Espiritu Santo. El
Paraclito se sirve de la vida interior y
de la preparacion de los presbiteros



para producir esas reacciones
saludables en las almas.

Permitidme que vuelva a ese curso
de retiro en Alacuds, al que me he
referido anteriormente. La
protagonista del relato narra que, al
escuchar las palabras del Fundador
del Opus Dei, experimentd una
profunda inquietud sobrenatural. Se
dio cuenta de que el Sefior la
invitaba a darle su vida entera en
medio del mundo; pero su primera
reaccion fue de autodefensa, de
querer ahogar la voz que resonaba
en su interior por medio de las
palabras del sacerdote. Hasta que un
dia, predicando sobre la Pasion del
Sefior, San Josemaria invito a las
asistentes a considerar esas escenas
como actuales, de modo personal:
«Todo eso lo ha sufrido por ti. Ty, al
menos, ya que no quieres hacer lo
que te estd pidiendo, ten la valentia
de mirar al Sagrario y decirle: eso



que me estas pidiendo jno me da la
ganal» [21].

El desenlace de esa pelea interior fue
claro. Aquella mujer quiso también
hacer la Obra y, junto con otras
jovenes, constituyo el primer nucleo
estable de mujeres del Opus Dei, que
entonces estaba consolidandose;
precisamente el proximo 14 de
febrero van a cumplirse ochenta
afos del dia en que el Sefior puso en
el alma de San Josemaria ese afan, y
por eso me atrevo a pedir oraciones
para que ese fermento de santidad
continue siendo muy eficaz en la
vida de los cristianos.

Podemos extraer un ensefianza de
estos episodios. Para que la voz de
Cristo, que habla en su Iglesia,
resuene fielmente en si mismo y en
los demas, el sacerdote ha de
esforzarse por crecer
constantemente en intimidad con
Dios. Por esta razon, ha de dedicar el



tiempo necesario a la meditacion de
la palabra de Dios, y preparar con
esmero la predicacion en sus
diversas formas. La transmision de la
palabra de Dios exige, como sefialaba
San Josemaria, «vida interior: hemos
de hablar a los demas de cosas
santas, ex abundantia enim cordis, 0s
loquitur ( Mt 12, 34); de la
abundancia del corazén, habla la
boca. Y junto con la vida interior,
estudio (...). Estudio, doctrina que
incorporamos a la propia vida, y que
soOlo asi sabremos dar a los demas del
modo mas conveniente,
acomodandonos a sus necesidades y
circunstancias con don de lenguas»
[22] .

b) Ministerio de los sacramentos

Recordabamos que el Concilio
Vaticano II presenta la institucion del
sacerdocio ministerial diciendo que
el Sefior constituyo «a algunos
ministros que, en la sociedad de los



fieles, tuvieran la potestad sagrada
del Orden, para ofrecer el sacrificio y
perdonar los pecados» [23] .

En efecto, la mision santificadora de
los presbiteros se manifiesta
principalmente en la celebracion de
dos sacramentos: la Eucaristia y la
Penitencia. En el altar se hace
presente el Santo Sacrificio del
Calvario, fuente de la vida de la
Iglesia, y en la Confesion
sacramental, auricular y secreta,
tiene lugar ese encuentro grandioso
de Cristo con cada alma, para
perdonarle los pecados. La
celebracion de estos dos
sacramentos, explicaba San
Josemaria, «es tan capital en la
mision del sacerdote, que todo lo
demas debe girar alrededor. Otras
tareas sacerdotales —la predicacion
y la instruccion en la fe— carecerian
de base, si no estuvieran dirigidas a
ensefnar a tratar a Cristo, a
encontrarse con El en el tribunal



amoroso de la Penitencia y en la
renovacion incruenta del Sacrificio
del Calvario, en la Santa Misa» [24] .

Por eso, los muchos sacerdotes
santos de la Iglesia —también ahora
los hay— han hecho presente
diariamente el Santo Sacrificio y han
procurado dedicar todas las horas
posibles de su jornada a la
celebracion del sacramento de la
Penitencia, como resulta patente en
el caso del Cura de Ars. No cabe
olvidar que este santo patrono de los
confesores, aunque la borrasca
revolucionaria de su tiempo habia
tratado de eliminar cualquier
vestigio de practica religiosa,
«intento por todos los medios, en la
predicacion y con consejos
persuasivos, que sus feligreses
redescubriesen el significado y la
belleza de la Penitencia sacramental,
mostrandola como una intima
exigencia de la presencia
eucaristica» [25] .



Por lo que se refiere al Sacrificio
eucaristico, me parece muy
oportuno, en este contexto, releer
estas otras palabras de Benedicto
XVI: «En el misterio eucaristico,
Cristo se entrega siempre de nuevo, y
precisamente en la Eucaristia
aprendemos el amor de Cristo y, por
consiguiente, el amor a la Iglesia. Asi
pues, repito con vosotros, queridos
hermanos en el sacerdocio, las
inolvidables palabras de Juan Pablo
II: "La Santa Misa es, de modo
absoluto, el centro de mi vida y de
toda mi jornada". Y cada uno de
nosotros puede repetir estas palabras
como si fueran suyas: "La Santa Misa
es, de modo absoluto, el centro de mi
vida y de toda mi jornada"» [26] .

Si, la Santa Misa ha de ser para todos
nosotros «centro y raiz de la vida
interior», como repetia San
Josemaria a todos los fieles [27] .
Pero es preciso realizar una intensa
tarea de catequesis, de formacion y



orientacion en lo que se refiere a la
vida sacramental, con el ejemplo y
con la palabra. Junto a esto —
anadiria—, hemos de cuidar con
esmero la casa de Dios y el arte
liturgico que la enriquece, para que
todo se desarrolle con la maxima
dignidad y se realice un culto digno
del Sefior: «Su casa», nos advierte la
Escritura, ha de ser «casa de oracion
para todas las naciones» ( Mc 11, 17).

Los sacerdotes hemos de esmerarnos
también en el culto eucaristico fuera
de la Misa, en el trato con Jesucristo
en el Sagrario. Acude a mi memoria
otro suceso de la vida del Fundador
del Opus Dei, que arroja mucha luz
sobre este punto. Sucedio en el afo
1974, ya al final de su existencia en
esta tierra, durante un largo viaje
pastoral por varios paises de
Ameérica del Sur. Un dia mostraron a
San Josemaria algunas diapositivas
del Peru; entre otras, habia una en la
que se veian los efectos de un huaico,



un derrumbamiento de tierra tipico
de los paises andinos, que habia
sepultado una aldea. Sélo se veia la
parte superior del campanario de la
iglesia. Cuando le dijeron que en
aquella iglesita estaba reservada la
Eucaristia, pues no habia sido posible
retirarla antes de que se produjese el
derrumbamiento, San Josemaria
quedo fuertemente impresionado. E1
recuerdo de ese tabernaculo
sepultado bajo varios metros de
fango, en el que el Sefior se
encontraba solo, le llevd a no poder
dormir aquella noche: la pasé en
vela, acompafiando al Santisimo
Sacramento con el deseo, haciendo
muchos actos de amor y comuniones
espirituales.

¢) Regir al pueblo de Dios

Los presbiteros también tienen

encomendado el ministerio de regir
al pueblo de Dios, participando de la
autoridad de Cristo Cabeza y Pastor.



Se trata de una potestad espiritual,
conferida para la edificacion de las
almas (cfr. 2 Cor 10, 8; 13, 10). En esta
tarea —recuerda el Concilio Vaticano
[I— «han de tratar a todos con
eximia humanidad, a ejemplo del
Sefior. Deben comportarse, no segun
el gusto de los hombres (cfr. Gal 1,
10), sino conforme a las exigencias de
la doctrina y de la vida cristiana,
ensefidandoles y amonestandolos
como a hijos amadisimos (cfr. 1 Cor
4, 14), segun las palabras del Apostol:
"Insiste con ocasion y sin ella,
reprende, ruega, exhorta con toda
paciencia y doctrina” (2 Tm 4, 2)»

[28] .

Son multiples los aspectos en los que
se manifiesta ese comportamiento
lleno de caridad, que debe
acompaiiar la vida de los sacerdotes.
Recuerdo solo algunos: no mirar por
los propios intereses, sino por los de
Jesucristo (cfr. Flp 2, 21); imitar a
Cristo, que «no vino a ser servido



sino a servir, y dar su vida en
redencién de muchos» ( Mt 20, 28);
reconocer y promover sinceramente
el papel que corresponde a cada
cristiano en la mision de la Iglesia;
respetar maximamente la justa
libertad que todos tienen en la
sociedad humana; secundar las
nobles aspiraciones que surgen en la
comunidad cristiana; examinar con
la ayuda de la gracia los diversos
carismas, reconociéndolos con gozo
cuando son de Dios y fomentandolos
con diligencia, especialmente
aquellos que mueven a una vida
espiritual mas elevada. En definitiva,
lo digo con palabras de
Presbyterorum Ordinis : «Piensen los
presbiteros que estan puestos en
medio de los laicos para conducirlos
a todos a la unidad de la caridad:
"amandose unos a otros con amor
fraternal, honrandose a porfia
mutuamente" (Rm 12, 10) (...). A su
especial cuidado se encomiendan los
que se apartaron de la practica de los



sacramentos, e incluso quiza de la
misma fe, y no dejen de acercarse a
ellos, como buenos pastores» [29] .

4. El primado de la gracia en la
vida sacerdotal

Entrando en la dltima parte de esta
exposicion, quisiera leer unas
palabras del Papa en otro encuentro
con sacerdotes, esta vez en la
Didcesis de Albano.

«El tiempo que dedicamos a la
oracion no es un tiempo sustraido a
nuestra responsabilidad pastoral,
sino que es precisamente "trabajo"
pastoral, es orar también por los
demas. En el "Comun de pastores"” se
lee que una de las caracteristicas del
buen pastor es que " multum oravit
pro fratribus ". Es propio del pastor
ser hombre de oracidn, estar ante el
Sefior orando por los demas,
sustituyendo también a los demas,
que tal vez no saben orar, no quieren
orar o no encuentran tiempo para



orar. Asi se pone de relieve que este
dialogo con Dios es una actividad
pastoral» [30] .

Y refiriéndose a la celebracion del
Sacrificio del Altar y al rezo de la
Liturgia de las Horas, afiadia: «La
Iglesia nos da, casi nos impone —
aunque siempre como Madre buena
— dedicar tiempo a Dios, con las dos
practicas que forman parte de
nuestros deberes: celebrar la Santa
Misa y rezar el Breviario. Pero mas
que recitar, hacerlo como escucha de
la Palabra que el Sefior nos ofrece en
la Liturgia de las Horas. Es preciso
interiorizar esta Palabra, estar
atentos a lo que el Sefior nos dice con
esta Palabra, escuchar luego los
comentarios de los Padres de la
Iglesia o también del Concilio, en la
segunda lectura del Oficio de lectura,
y orar con esta gran invocacion que
son los Salmos, a través de los cuales
nos insertamos en la oracion de
todos los tiempos (...). Este tiempo



dedicado a la Liturgia de las Horas es
tiempo precioso» [31] .

La piedad sacerdotal consiste en un
solido y profundo trato con Dios
Padre por medio de Jesucristo en
union al Espiritu Santo, alimentado
en las fuentes de la Palabra de Dios y
de la Santisima Eucaristia, y animado
de una tierna devocion a la Virgen,
Madre del Sumo Sacerdote y Reina
de los apostoles. Bien lo entendia San
Pablo cuando, en carta a Timoteo,
escribia: «Ejercitate en la piedad.
Porque el ejercicio corporal sirve de
poco; en cambio, la piedad es util
para todo, pues contiene promesas
para la vida presente y para la
futura. Podéis estar seguros y aceptar
plenamente esta verdad: nos
fatigamos y luchamos porque
tenemos puesta la esperanza en Dios
vivo, que es Salvador de todos los
hombres, principalmente de los
fieles» (1 Tm 4, 7-10).



Ciertamente, para que esa piedad
florezca se necesita paz interior,
«porque Dios no es un Dios de
confusion sino de paz» (1 Cor 14, 33).
Esta paz que ofrece admirablemente
la gracia del sacramento de la
Penitencia y que procede, por una
parte, de la lucha santa por evitar lo
que el Apostol llama «las obras de la
carne» ( Gal 5, 19); y por otra, del
esmero por cultivar los frutos que,
segun el mismo San Pablo, el Espiritu
Santo hace germinar en nosotros:
«La caridad, el gozo, la paz, la
longanimidad, la benignidad, la
bondad, la fidelidad, la
mansedumbre, la continencia» ( Gal
5, 22-23).

Para vivir la piedad sacerdotal, en
definitiva, hay que fortalecer la fe, la
esperanza y el amor, poniendo toda
la confianza en Dios, con verdadera
devocion filial, pues realmente
somos hijos suyos en Jesucristo,
verdad gozosa que ha de guiarnos de



continuo. Cualquier acontecimiento,
hemos de pensar, sucede por bondad
de Dios; e incluso lo que es
humanamente penoso —aunque no
lo entendamos—, sabemos que Dios
lo permite por bondad, para sacar
mayores bienes.

El Concilio Vaticano II nos pidi6 vivir
nuestro ministerio «santamente y
con entusiasmo, con humildad y
fortaleza, segun la imagen del Sumo
y Eterno sacerdote, pastor y obispo
de nuestras almas» [32] . Para eso
necesitamos una fuerte unidad de
vida , expresion tipica de San
Josemaria. Le gustaba repetir, de una
forma o de otra, que «hay una unica
vida, hecha de carne y espiritu, y ésa
es la que tiene que ser —en el alma y
en el cuerpo— santa y llena de Dios»
[33] . Aplicando estas palabras a
nuestra existencia sacerdotal, diria
que se trata de buscar el crecimiento
en el amor de Dios y del préjimo a
traveés del ejercicio cotidiano de



nuestro ministerio, a veces en tareas
humildes y escondidas, que siempre
quedaran transformadas por la
gracia en sendero gozoso de santidad
y de servicio a los demas.

Concluyo con otras palabras del
Fundador del Opus Dei, que tan
lealmente encarng la figura del Sumo
y Eterno Sacerdote. Decia: «El
sacerdote, si tiene verdadero espiritu
sacerdotal, si es hombre de vida
interior, nunca se podra sentir solo.
iNadie como él podra tener un
corazon tan enamorado! Es el
hombre del Amor, el representante
entre los hombres del Amor hecho
hombre. Vive por Jesucristo, para
Jesucristo, con Jesucristo y en
Jesucristo. Es una realidad divina
que me conmueve hasta las entrafas,
cuando todos los dias, alzando y
teniendo en las manos el Caliz y la
Sagrada Hostia, repito despacio,
saboreandolas, estas palabras del
canon: Per Ipsum, et cum Ipso et in



Ipso... Por El, con Fl, en El, para Fly
para las almas vivo yo. De su Amor y
para su Amor vivo yo, a pesar de mis
miserias personales. Y a pesar de
esas miserias, quiza por ellas, es mi
Amor un amor que cada dia se
renueva» [34] .

Pidamos a Santa Maria, Madre del
Amor Hermoso, Madre de los
sacerdotes, que nos obtenga de la
Trinidad esos sentimientos.

[1] San Josemaria, Forja , n. 46.

[2] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 2.

[3] Ibid . Cfr. Const. dogm. Lumen
gentium , n. 35.

[4] Entre otros testimonios, me es
particularmente grato recoger unas
palabras que el Siervo de Dios Juan
Pablo I pronuncié durante una
homilia, en los primeros meses
después de su eleccion a la Catedra



de Pedro. Decia el Santo Padre a un
grupo de fieles del Opus Dei:
«Vuestra institucion tiene como
finalidad la santificacion de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio lugar de trabajo y de
profesion: vivir el Evangelio en el
mundo, inmersos en el mundo, para
transformarlo y redimirlo con el
amor a Cristo. Es verdaderamente
grande el ideal vuestro, que desde los
comienzos anticipd aquella teologia
del laicado que caracterizo luego a la
Iglesia del Concilio y del post-
Concilio» (Juan Pablo II, Homilia, 19-
VIII-1979, en "Insegnamenti di
Giovanni Paolo II", I1/2 [1979]
142-147). En la misma linea se han
expresado muchos otros hombres de
Iglesia como el Card. S. Baggio
("Avvenire", Milan, 26-VII-1975), el
Card. J. Frings ( Fiir die Menschen
bestellt , Erinnerungen des
Alterzbischofs von Koln, Colonia,
1973, pp. 149-150); el Card. F. KOnig
("Corriere della Sera", Milan, 9-



XI1-1975); el Card. M. Gonzalez Martin
("Los Domingos de ABC", Madrid, 14-
VIII-1975); el Card. N. Jubany ("ABC",
Madrid, 8-IV-1979); el Card. ]J.
Hoffner ("Mundo Cristiano”, n. 201
(octubre de 1979), etc. Véase A. de
Fuenmayor, V. Gomez-Iglesias, J.L.
[lanes, El itinerario juridico del Opus
Dei , Eunsa, Pamplona 1989, pp.
367-368.

[5] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 2b.

[6] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica , n. 1545.

[7] San Josemaria, Es Cristo que pasa ,
n. 95.

[8] Ibid ., n. 101.

[9] Cfr. San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.



[10] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
1.

[11] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005.

[12] Cit. en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei , Rialp 2002,
vol. II, p. 555. Este episodio fue citado
por el Cardenal Joseph Ratzinger en
un discurso con motivo del 30°
aniversario del Decreto
Presbyterorum Ordinis , para sefialar
como la piedad personal del
sacerdote es muy importante para
acercar las almas a Dios (cfr. J.
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, 27-X-1995 ("Studi
Cattolici” 423 (mayo, 1996), pp.
324-332)

[13] San Josemaria, Conversaciones,
n. 59.

[14] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005.



[15] Benedicto XVI, Homilia en una
ordenacion sacerdotal, 7-V-2006.

[16] San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[17] Ibid .

[18] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
4a.

[19] Card. J. Ratzinger, Homilia
durante la misa pro eligendo
Pontifice , 18-1V-2005.

[20] Sus bidgrafos sefialan que hubo
afios en los que pasaron por sus
manos mas de mil sacerdotes, en
diversos cursos de retiro espiritual.
Vid. la relacion parcial de la
actividad de predicacion de San
Josemaria entre 1938 y 1946, fecha
de su traslado a Roma, en A. Vazquez
de Prada, cit ., pp. 723-729.



[21] Cfr. A. Vazquez de Prada, cit ., p.
556.

[22] San Josemaria, Carta 8-
VIII-1956 , n. 25.

[23] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
2b.

[24] San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[25] Benedicto XVI, Carta para la
convocacion de un Afio sacerdotal,
con motivo del 150° aniversario del
dies natalis del Santo Cura de Ars, 16-
VI-2009.

[26] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005. Cfr. Juan Pablo
I1, Discurso con ocasion del trigésimo
aniversario del decreto
Presbyterorum Ordinis , 27-X-1995.

[27] Cfr., entre otros lugares, Es
Cristo que pasa , nn. 87y 102; Forja,



n. 69; Homilia Sacerdote para la
eternidad , 13-1V-1973.

[28] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
6.

[29] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
9.

[30] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la Didcesis de Albano,
31-VIII-2006.

[31] Ibid .

[32] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 41.

[33] San Josemaria, Conversaciones,
n. 114.

[34] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 10-IV-1969 (AGP,
P01, 1969, p. 502). Cit. en J.
Echevarria, "Para servir a la Iglesia.
Homilias sobre el sacerdocio”, Rialp
2001, p. 243.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/conferencia-
del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/
(01/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/
https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/
https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/

	Conferencia del Prelado del Opus Dei en Valencia

