
opusdei.org

Conferencia del
Prelado del Opus Dei
en Valencia

Con el título "Identidad
sacerdotal, piedad sacerdotal",
Mons. Javier Echevarría ha
pronunciado su conferencia en
los Diálogos de Teología
Almudí, invitado por Mons.
Carlos Osoro, Arzobispo de
Valencia

04/02/2010

Con alegría y con deseos de aprender
de todos, he acogido la invitación de



Mons. Carlos Osoro para dirigir unas
palabras a los sacerdotes de esta
Archidiócesis, con motivo del Año
sacerdotal. Si siempre me causa
alegría reunirme con mis hermanos
en el sacerdocio, en este caso se
añade el hecho de encontrarme en
Valencia, tierra que San Josemaría
Escrivá de Balaguer llevaba muy
dentro del corazón.

Hay muchos motivos que dan razón
de este especial afecto de San
Josemaría a Valencia. Aquí, en efecto,
tuvo lugar la primera expansión del
Opus Dei fuera de Madrid, donde
había nacido el 2 de octubre de 1928.
A esta ciudad viajó con frecuencia el
Fundador de la Obra, antes y después
del conflicto que flageló el país, para
poner las bases de la labor
apostólica; de aquí salieron algunas
de las primeras personas —hombres
y mujeres— llamados por Dios al
Opus Dei; aquí predicó varios cursos
de retiro espiritual —también a



seminaristas y a sacerdotes—, ya
desde 1939, y mantuvo una amistad
fraterna con sacerdotes ejemplares.

Sin la pretensión de una
enumeración exhaustiva, me
gustaría recordar a algunos de esos
grandes servidores de la Iglesia. En
primer lugar, al Arzobispo don
Prudencio Melo y Alcalde, que le
urgía con frecuencia a comenzar la
labor estable de la Obra en esta
Archidiócesis; a don Antonio Rodilla,
Vicario General y luego Rector del
Seminario, que le pidió que dirigiera
cursos de retiro a los sacerdotes, a los
seminaristas, a los universitarios; al
Siervo de Dios don Eladio España,
sacerdote con gran fama de confesor,
que enviaba a San Josemaría a los
jóvenes deseosos de recibir una
formación más honda en la fe y en la
vida cristiana. También a don
Joaquín Mestre, secretario del
Arzobispo don Marcelino Olaechea,
testigo de la fama de santidad que el



Fundador de la Obra gozó en vida.
En el proceso canónico para la
beatificación del Fundador del Opus
Dei, don Joaquín Mestre testimonió
lo que le repetía don Marcelino al
final de su vida: "Si yo muero antes
que don Josemaría, di que siempre lo
he considerado un sacerdote santo".
Igualmente trató a don José María
García Lahiguera y al queridísimo
don Miguel Roca. A don José María le
guardó un particular
agradecimiento, porque le acogió
fraternalmente cuando era blanco de
la incomprensión de los buenos; a
don Miguel le trató con cariño
paterno y le orientó hacia el
sacerdocio.

Estos breves recuerdos nos sitúan en
el ámbito en el que desean moverse
las presentes consideraciones:
mostrar que la piedad sacerdotal,
que dimana de sabernos alter
Christus, ipse Christus , es condición
necesaria para la eficacia de nuestro



ministerio en servicio de las almas.
Bien podemos hacer nuestras las
palabras que San Josemaría escribió
en uno de sus libros: «Dios mío, veo
que no te aceptaré como mi
Salvador, si no te reconozco al
mismo tiempo como Modelo» [1] .

1. El sacerdocio de Cristo, único
sacerdocio de la Nueva Alianza

Desde sus primeras líneas, el decreto 
Presbyterorum Ordinis del Concilio
Vaticano II pone de manifiesto que
«el Señor Jesús, "a quien el Padre
santificó y envió al mundo" ( Jn 10,
36), hace partícipe a todo su Cuerpo
místico de la unción del Espíritu con
que Él fue ungido (cfr. Mt 3, 16; Lc 4,
18; Hch 4, 27; 10, 38)» [2] . Esta
verdad fundamenta una enseñanza
basilar sobre la naturaleza de la
Iglesia: la participación de todos los
cristianos en la unción y en la obra
salvadora de Cristo, es decir, en su
Sumo Sacerdocio. En efecto, glosando



palabras de la primera Epístola de
San Pedro, el Concilio prosigue: «En
Cristo todos los fieles son hechos
sacerdocio santo y real, ofrecen
sacrificios espirituales a Dios, por
medio de Jesucristo, y anuncian el
poder de quien los llamó de las
tinieblas a su luz admirable (cfr. 1 Pe
2, 5.9). No hay, pues, miembro alguno
que no tenga su cometido en la
misión de todo el Cuerpo, sino que
cada uno debe glorificar a Jesús en su
corazón (cfr. 1 Pe 3, 15) y dar
testimonio de Él con espíritu de
profecía (cfr. Ap 19, 10)» [3] .

Conservo muy vivo el recuerdo del
gozo con que San Josemaría acogió
esta enseñanza conciliar, ya que, con
su ministerio sacerdotal, llevaba
difundiendo esta espléndida realidad
durante más de siete lustros. Por eso,
coincido plenamente con quienes
consideran a este santo sacerdote
como precursor del Concilio en esta
doctrina, tan central para la



espiritualidad laical en la Iglesia, y
en otros aspectos de la doctrina
cristiana, contenidos en los
documentos de esta Asamblea
ecuménica, como la llamada
universal a la santidad [4] .

El decreto Presbyterorum Ordinis
añade inmediatamente que el mismo
Señor «constituyó entre ellos [entre
los bautizados] a algunos ministros
que, en la sociedad de los fieles,
tuvieran la sagrada potestad del
Orden, para ofrecer el sacrificio y
perdonar los pecados (cfr. Conc.
Trident. sess. 23, cap. 1 y can. 1:
Denz. 1764 y 1771), y desempeñaran
públicamente, el oficio sacerdotal en
nombre de Cristo, en favor de los
hombres» [5] . Sobre esta base,
quisiera destacar algunas
consecuencias para nuestra vida y
nuestra misión sacerdotal.

Comencemos por recordar que todo
sacerdocio en la Iglesia es



participación del único sacerdocio de
Jesucristo, según muestra
admirablemente la carta a los
Hebreos. Dios, llegada «la plenitud de
los tiempos», quiso suscitar un nuevo
sacerdocio que sustituyera el
sacerdocio levítico. Este último era
bueno y conveniente para el tiempo
en que había sido establecido, pero
estaba destinado a desaparecer
cuando hubiera cumplido su
cometido de preparación del
sacerdocio eterno e inmutable de
Cristo, sacerdocio nuevo «según el
orden de Melquisedec» (cfr. Hb 5,
6.10; 6, 20; 7, 1-3.11-17).

El autor de la carta expone los
motivos por los que, ya en la antigua
Ley, el sacerdocio de Melquisedec se
demostró superior al sacerdocio
levítico; y también las razones
intrínsecas de la superioridad del
sacerdocio de Cristo —perfecto,
indefectible y eterno—, sellado por
Dios mediante juramento. Concluye



subrayando que sólo Cristo podía
encarnar tal sacerdocio: «Nos
convenía que el Sumo Sacerdote
fuera santo, inocente, inmaculado,
separado de los pecadores y
encumbrado por encima de los
cielos; que no tiene necesidad de
ofrecer todos los días, como aquellos
sumos sacerdotes, primero unas
víctimas por sus propios pecados y
luego por los del pueblo, porque esto
lo hizo una vez para siempre cuando
se ofreció a sí mismo» ( Hb 7, 26-27).

A Cristo le convenía el Sumo
Sacerdocio porque era —y lo es in
æternum —, como Hijo de Dios, santo
e inmaculado. Si la carta añade la
expresión «separado de los
pecadores», no es porque se hubiera
alejado de nosotros, los hombres, sus
hermanos —pues vino a buscar lo
que se había perdido (cfr. Lc 15, 1ss)
—, sino porque careció de toda
mancha de pecado (cfr. Hb 4, 15). El
autor de la epístola a los Hebreos



señala, por otra parte, que Cristo
«con una sola oblación, hizo
perfectos para siempre a los que son
santificados» ( Hb 10, 14) aludiendo
con esta frase al único sacrificio
verdaderamente redentor, el de la
Cruz [6] .

La expresión «hizo perfectos» define
una fórmula de profundo contenido
teológico, pues encierra la idea de
«perfección», «plenitud»,
«consagración», «santificación». La
correspondiente expresión hebrea se
utilizaba para la unción de los
sacerdotes de la Antigua Alianza, y
para la consagración del Templo.
Además —conviene señalarlo— es la
"última palabra" que Jesús pronunció
desde la Cruz: «Todo se ha
cumplido» ( Jn 19, 30).

En definitiva, el autor de la carta a
los Hebreos quiere decirnos que
Cristo realizó un sacrificio de tal
eficacia —infinita— que los que



participan con sinceridad de corazón
cuando se hace presente en el altar,
pueden alcanzar la perfección, la
santidad de vida, el perdón de los
pecados, la pureza de conciencia, el
acceso a la vida íntima de Dios.
Merced a la ofrenda hecha por
Cristo, Sumo y Eterno Sacerdote,
cabe repetir —con palabras de San
Josemaría pronunciadas en una
homilía del Viernes Santo— que «el
abismo de malicia, que el pecado
lleva consigo, ha sido salvado por
una Caridad infinita. Dios no
abandona a los hombres (...).
Podemos imaginar —para
acercarnos de algún modo a este
misterio insondable— que la
Trinidad Beatísima se reúne en
consejo, en su continua relación
íntima de amor inmenso y, como
resultado de esa decisión eterna, el
Hijo Unigénito de Dios Padre asume
nuestra condición humana, carga
sobre sí nuestras miserias y nuestros
dolores, para acabar cosido con



clavos a un madero» [7] . Pero vence
con su resurrección, y así resultan
muy esperanzadoras las palabras del
final de la homilía: «Nos llamaremos
vencedores: porque Cristo resucitado
vencerá en nosotros, y la muerte se
transformará en vida» [8] .

2. Coordenadas del ministerio
sacerdotal

La condición de los presbíteros está
caracterizada por una dimensión
profundamente cristológica, razón
por la que toda la vida sacerdotal ha
de ser un reflejo de la santidad,
autoridad y donación sin límites de
Cristo. A esto se une, de modo
inseparable, la dimensión
eclesiológica, por la que todo el
quehacer sacerdotal se debe orientar
al servicio del pueblo de Dios, a la
santificación de los hombres. Por eso,
sin dejar lugar a dudas, con una fe
profunda, San Josemaría comentaba,
haciéndose esta pregunta: ¿que cuál



es la identidad del sacerdote?; la de
Cristo, que quiere perpetuar su
sacerdocio —el único sacerdocio— a
través de sus ministros [9] .

a) Perspectiva cristológica del
ministerio sacerdotal

Ya que el sacerdocio de los
presbíteros deriva directamente del
sacerdocio de Cristo, su ministerio en
la Iglesia debe estar en relación
íntima e inmediata con ese
sacerdocio: «Somos embajadores en
nombre de Cristo, como si Dios os
exhortase por medio de nosotros»,
escribe San Pablo a los Corintios (2 
Cor 5, 20). El decreto conciliar lo
subraya con estas palabras: «Por la
ordenación sagrada y por la misión
que reciben de los obispos, los
presbíteros son promovidos para
servir a Cristo, Maestro, Sacerdote y
Rey, de cuyo ministerio participan» 
[10] . El Señor se sirve de los
sacerdotes para mantener su



presencia vital en la Iglesia, según su
promesa: «Sabed que Yo estoy con
vosotros todos los días hasta el fin
del mundo» ( Mt 28, 20).

En este sentido, resulta muy
significativo que, en su primer
encuentro con el clero de Roma, el 13
de mayo de 2005, Benedicto XVI
señalara como punto determinante:
«Es indispensable volver siempre de
nuevo a la raíz de nuestro
sacerdocio. Como bien nos consta,
esta raíz es una sola: Jesucristo
nuestro Señor». Y añadía el Romano
Pontífice: «Pero este Jesús no tiene
nada que le pertenezca; es
totalmente del Padre y para el
Padre». De ahí sacaba el Papa la
consecuencia para cada uno de
nosotros: «Esta es también la
verdadera naturaleza de nuestro
sacerdocio. En realidad, todo lo que
constituye nuestro ministerio no
puede ser producto de nuestra
capacidad personal». El Santo Padre



descendía a resoluciones concretas:
«No hemos sido enviados a
anunciarnos a nosotros mismos o
nuestras opiniones personales, sino
el misterio de Cristo (...). Nuestra
misión no consiste en decir muchas
palabras, sino en hacernos eco y ser
portavoces de una sola "Palabra", que
es el Verbo de Dios hecho carne por
nuestra salvación» [11] .

Así pues, realizarse como sacerdote
significa estar plenamente unido a
Cristo, identificarse con Él en el
ministerio sacerdotal y en toda la
conducta. Se trata de ser
transparentes, para que los fieles
vean al Maestro, al Redentor, sin
sentirse atraídos a fijar su mirada en
la persona del sacerdote. A este
propósito, me parece altamente
significativo un hecho sucedido en
esta tierra valenciana. Lo narra una
de las primeras mujeres del Opus
Dei, Encarnación Ortega, cuyo
proceso de beatificación se halla en



curso, que asistió a un curso de retiro
para universitarias predicado por
San Josemaría en Alacuás, donde las
Operarias Doctrineras tenían una
casa de ejercicios.

Encarnita, entonces joven de
veintiún años, había acudido a
aquellos días de retiro movida por el
deseo —o quizá la curiosidad— de
conocer al autor de Camino , un libro
que le había causado un profundo
impacto. Después del fallecimiento
de San Josemaría redactó un
testimonio en el que muestra cómo le
impresionó la figura de este
sacerdote, incluso antes de oírle
predicar. Escribe: «Su recogimiento,
lleno de naturalidad, su genuflexión
ante el Sagrario y el modo de
desentrañarnos la oración
preparatoria de la meditación,
animándonos a ser conscientes de
que el Señor estaba allí, y nos miraba
y nos escuchaba, me hizo olvidar
inmediatamente mis deseos de



escuchar a un gran orador y se
cambiaron por la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con Él» [12] .

Plenamente congruente con ese
comportamiento es el siguiente
consejo de San Josemaría: «Me
parece que a los sacerdotes se nos
pide la humildad de aprender a no
estar de moda , de ser realmente
siervos de los siervos de Dios —
acordándonos de aquel grito del
Bautista: illum oportet crescere, me
autem minui ( Jn 3, 30); conviene que
Cristo crezca y que yo disminuya—,
para que los cristianos corrientes, los
laicos, hagan presente, en todos los
ambientes de la sociedad, a Cristo» 
[13] .

b) Perspectiva eclesiológica

Volvamos a la carta a los Hebreos, al
capítulo 5. En primer lugar, se
detiene en el sacerdocio levítico, pero
algunos de los trazos que ahí expone



son perennes: «Todo sumo sacerdote,
escogido entre los hombres, está
constituido en favor de los hombres
en lo que se refiere a Dios, para
ofrecer dones y sacrificios por los
pecados; y puede compadecerse de
los ignorantes y extraviados, ya que
él mismo está rodeado de debilidad,
y a causa de ella debe ofrecer
expiación por los pecados, tanto por
los del pueblo como por los suyos. Y
nadie se atribuye este honor, sino el
que es llamado por Dios, como
Aarón. De igual modo, Cristo no se
apropió la gloria de ser Sumo
Sacerdote, sino que se la otorgó el
que le dijo: "Tú eres mi Hijo, Yo te he
engendrado hoy". Asimismo, en otro
lugar, dice también: "Tú eres
sacerdote para siempre, según el
orden de Melquisedec"» ( Hb 5, 1-6).

Estas palabras trazan y describen la
misión que corresponde al sacerdote
en la Iglesia, en armonía con su ser y
su vivir en Cristo. El ministerio



sacerdotal se caracteriza porque es
profundamente eclesial. El
presbítero, «escogido de entre los
hombres» por una vocación divina,
que se actúa en la recepción del
sacramento del Orden, queda
«constituido a favor de los hombres»:
ordenado al bien de toda la
humanidad. No a un bien terreno,
aunque no se desinterese de la
felicidad temporal; pero no es eso lo
que define su misión, sino «lo que se
refiere a Dios». Como calificará San
Pablo a Timoteo, el sacerdote es un
«hombre de Dios» (1 Tm 6, 11). Y,
como repetía San Josemaría a lo
largo de su vida, parafraseando al
Apóstol: tenemos que predicar a
Cristo, a Cristo crucificado, que es
Amor del Cielo por cada criatura.

En el citado encuentro con el clero
romano, Benedicto XVI puso de
relieve que, «al tener su raíz en
Cristo, el sacerdocio es, por su misma
naturaleza, en la Iglesia y para la



Iglesia (...). Tiene una relación
constitutiva con el cuerpo de Cristo,
en su doble e inseparable dimensión
de Eucaristía e Iglesia, de cuerpo
eucarístico y cuerpo eclesial. Por eso,
nuestro ministerio es amoris officium
(San Agustín, In Ioann. ev. tract. 123,
5), es el oficio del buen pastor, que da
su vida por la ovejas (cfr. Jn 10,
14-15)» [14] ; y lo cumple
gozosamente, consciente de esa
maravillosa realidad, pues cada uno
es sacerdos in æternum : hoy, ahora y
para siempre.

Sobre este deber de ser "buen pastor"
a semejanza del Buen Pastor, Cristo,
insiste el Papa en la homilía de una
Misa de ordenaciones presbiterales,
donde manifestaba «las tres
afirmaciones fundamentales de Jesús
sobre el buen pastor». La primera es
que el pastor da su vida por las
ovejas. «Debemos entregarla día a
día, explicaba el Santo Padre. Debo
aprender jornada tras jornada que



yo no poseo mi vida para mí mismo.
Día a día debo aprender a
desprenderme de mí mismo, a estar
a disposición del Señor para lo que
necesite de mí en cada momento,
aunque otras cosas me parezcan más
atractivas y más importantes».

La segunda afirmación es que el
buen Pastor conoce a sus ovejas y sus
ovejas le conocen a Él (cfr. Jn 10,
14-15). «Esto implica ante todo actuar
en una profunda relación con Cristo
y, por medio de Él, con el Padre,
como condición imprescindible para
comprender verdaderamente a los
hombres y poder acompañarlos en
sus necesidades e interrogantes (...).
Ha de ser un conocimiento con el
corazón de Jesús, un conocimiento
orientado a Él, un conocimiento que
no vincula la persona a mí, sino que
la guía hacia Jesús, haciéndolo así
libre y abierto».



La tercera característica es: «Tengo,
además, otras ovejas que no son de
este redil; también a ésas las debo
atraer, y escucharán mi voz y habrá
un solo rebaño, un solo pastor» ( Jn
10, 16). Y el Papa concluye:
«Obviamente, un sacerdote, un
pastor de almas, debe preocuparse
ante todo por los que creen y viven
con la Iglesia (...). Sin embargo, como
dice el Señor, también debemos salir
siempre de nuevo "a los caminos y
cercados" ( Lc 14, 23) para llevar la
invitación de Dios a su banquete
también a los hombres que hasta
ahora no han oído hablar para nada
de Él o no han sido tocados
interiormente por Él» [15] .

En este contexto me parecen muy
significativas otras palabras de San
Josemaría, con las que salía al paso
de la equivocación de quienes
«piensan que los cristianos desean
ver, en el sacerdote, un hombre más.
No es verdad. En el sacerdote —decía



—, quieren admirar las virtudes
propias de cualquier cristiano, y aún
de cualquier hombre honrado: la
comprensión, la justicia, la vida de
trabajo —labor sacerdotal en este
caso—, la caridad, la educación, la
delicadeza en el trato. Pero, junto a
eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el carácter
sacerdotal» [16] .

Luego ejemplificaba lo que se halla
implícito en esas afirmaciones:
«Esperan que el sacerdote rece, que
no se niegue a administrar los
Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderías humanas,
sean del tipo que sean (cfr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 6), que
ponga amor y devoción en la
celebración de la Santa Misa, que se
siente en el confesonario, que
consuele a los enfermos y a los
afligidos; que adoctrine con la
catequesis a los niños y a los adultos,



que predique la Palabra de Dios y no
cualquier tipo de ciencia humana
que —aunque conociese
perfectamente— no sería la ciencia
que salva y lleva a la vida eterna; que
tenga consejo y caridad con los
necesitados» [17] .

Estas consideraciones nos permiten
adentrarnos en la tercera parte de
nuestra exposición.

3. Algunas constantes propias de
la vida sacerdotal

Al hablar del ministerio de los
presbíteros, el decreto Presbyterorum
Ordinis , recuerda como funciones
primordiales, en relación con los tria
munera Christi , el ministerio de la
palabra, el de los sacramentos, y el
de regir al pueblo de Dios.

a) Ministerio de la palabra

La comunidad cristiana, explica el
decreto conciliar, «se congrega, ante



todo, por la palabra de Dios vivo, que
con todo derecho hay que esperar de
la boca de los sacerdotes. Pues, como
nadie puede salvarse, si antes no
cree, los presbíteros, como
cooperadores de los obispos, tienen
como obligación principal el
anunciar a todos el Evangelio de
Dios» [18] . Existe, pues, un deber
ineludible de transmitir la "palabra
de Dios", para que la fe alcance a
todos los hombres de cualquier raza
y condición. Su fundamento está en
el mandato de Jesús a los Apóstoles y
a los que habrían de continuar su
misión en el tiempo: anunciar el
"evangelio", la "buena nueva" del
Reino que había quedado instaurado
con su venida. Con claras luces lo
entendió el Apóstol de las gentes,
cuando afirmaba: «Predicar el
Evangelio no es para mí ningún
motivo de gloria; es más bien un
deber que me incumbe. ¡Ay de mí si
no evangelizara!» (1 Cor 9, 16).



No es éste el momento de detenernos
en el modo de llevar a cabo el
ministerio de la palabra, tarea que —
según las circunstancias de personas,
lugares y tiempos— puede presentar
formas muy variadas, entre las que
ocupa un lugar principal la homilía.
Pero juzgo de enorme interés aludir
a que el sacerdote, en cuanto enviado
por Jesucristo a anunciar el mensaje
evangélico, debe fomentar
vivamente la «santa inquietud» [19]
de llevar a todas las almas la fe y el
amor de Dios, incluyendo cuanto da
sentido y orientación a la vida
humana, en vistas de la felicidad
eterna, siempre con abundancia de
verdad y con lenguaje eficaz y
atractivo.

Me refería anteriormente a la fama
de buen predicador que rodeaba a
San Josemaría ya por los años de
1940, como se comprueba por el
hecho de que muchos Obispos le
llamaban para que predicara cursos



de retiro a los sacerdotes de sus
diócesis [20] . A este propósito, Mons.
Álvaro del Portillo recordaba un
comentario de don Luciano Pérez
Platero, que sería con el tiempo
Arzobispo de Burgos. Cuando era
Obispo de Segovia, asistió a un curso
de retiro para el clero y, al final, se
sintió obligado a pronunciar unas
palabras de agradecimiento al
predicador. Entre otras cosas dijo:
«Don Josemaría siempre hiere; unas
veces con espada toledana; otras, con
bomba de mano».

Me parece que este comentario
ilustra muy bien la «santa inquietud»
que todo sacerdote debería suscitar
con su predicación en las almas de
los fieles. No es fruto de la elocuencia
ni de la sabiduría humana —aunque
hay que tratar de cultivarlas—, sino
que es obra del Espíritu Santo. El
Paráclito se sirve de la vida interior y
de la preparación de los presbíteros



para producir esas reacciones
saludables en las almas.

Permitidme que vuelva a ese curso
de retiro en Alacuás, al que me he
referido anteriormente. La
protagonista del relato narra que, al
escuchar las palabras del Fundador
del Opus Dei, experimentó una
profunda inquietud sobrenatural. Se
dio cuenta de que el Señor la
invitaba a darle su vida entera en
medio del mundo; pero su primera
reacción fue de autodefensa, de
querer ahogar la voz que resonaba
en su interior por medio de las
palabras del sacerdote. Hasta que un
día, predicando sobre la Pasión del
Señor, San Josemaría invitó a las
asistentes a considerar esas escenas
como actuales, de modo personal:
«Todo eso lo ha sufrido por ti. Tú, al
menos, ya que no quieres hacer lo
que te está pidiendo, ten la valentía
de mirar al Sagrario y decirle: eso



que me estás pidiendo ¡no me da la
gana!» [21] .

El desenlace de esa pelea interior fue
claro. Aquella mujer quiso también
hacer la Obra y, junto con otras
jóvenes, constituyó el primer núcleo
estable de mujeres del Opus Dei, que
entonces estaba consolidándose;
precisamente el próximo 14 de
febrero van a cumplirse ochenta
años del día en que el Señor puso en
el alma de San Josemaría ese afán, y
por eso me atrevo a pedir oraciones
para que ese fermento de santidad
continúe siendo muy eficaz en la
vida de los cristianos.

Podemos extraer un enseñanza de
estos episodios. Para que la voz de
Cristo, que habla en su Iglesia,
resuene fielmente en sí mismo y en
los demás, el sacerdote ha de
esforzarse por crecer
constantemente en intimidad con
Dios. Por esta razón, ha de dedicar el



tiempo necesario a la meditación de
la palabra de Dios, y preparar con
esmero la predicación en sus
diversas formas. La transmisión de la
palabra de Dios exige, como señalaba
San Josemaría, «vida interior: hemos
de hablar a los demás de cosas
santas, ex abundantia enim cordis, os
loquitur ( Mt 12, 34); de la
abundancia del corazón, habla la
boca. Y junto con la vida interior,
estudio (...). Estudio, doctrina que
incorporamos a la propia vida, y que
sólo así sabremos dar a los demás del
modo más conveniente,
acomodándonos a sus necesidades y
circunstancias con don de lenguas» 
[22] .

b) Ministerio de los sacramentos

Recordábamos que el Concilio
Vaticano II presenta la institución del
sacerdocio ministerial diciendo que
el Señor constituyó «a algunos
ministros que, en la sociedad de los



fieles, tuvieran la potestad sagrada
del Orden, para ofrecer el sacrificio y
perdonar los pecados» [23] .

En efecto, la misión santificadora de
los presbíteros se manifiesta
principalmente en la celebración de
dos sacramentos: la Eucaristía y la
Penitencia. En el altar se hace
presente el Santo Sacrificio del
Calvario, fuente de la vida de la
Iglesia, y en la Confesión
sacramental, auricular y secreta,
tiene lugar ese encuentro grandioso
de Cristo con cada alma, para
perdonarle los pecados. La
celebración de estos dos
sacramentos, explicaba San
Josemaría, «es tan capital en la
misión del sacerdote, que todo lo
demás debe girar alrededor. Otras
tareas sacerdotales —la predicación
y la instrucción en la fe— carecerían
de base, si no estuvieran dirigidas a
enseñar a tratar a Cristo, a
encontrarse con Él en el tribunal



amoroso de la Penitencia y en la
renovación incruenta del Sacrificio
del Calvario, en la Santa Misa» [24] .

Por eso, los muchos sacerdotes
santos de la Iglesia —también ahora
los hay— han hecho presente
diariamente el Santo Sacrificio y han
procurado dedicar todas las horas
posibles de su jornada a la
celebración del sacramento de la
Penitencia, como resulta patente en
el caso del Cura de Ars. No cabe
olvidar que este santo patrono de los
confesores, aunque la borrasca
revolucionaria de su tiempo había
tratado de eliminar cualquier
vestigio de práctica religiosa,
«intentó por todos los medios, en la
predicación y con consejos
persuasivos, que sus feligreses
redescubriesen el significado y la
belleza de la Penitencia sacramental,
mostrándola como una íntima
exigencia de la presencia
eucarística» [25] .



Por lo que se refiere al Sacrificio
eucarístico, me parece muy
oportuno, en este contexto, releer
estas otras palabras de Benedicto
XVI: «En el misterio eucarístico,
Cristo se entrega siempre de nuevo, y
precisamente en la Eucaristía
aprendemos el amor de Cristo y, por
consiguiente, el amor a la Iglesia. Así
pues, repito con vosotros, queridos
hermanos en el sacerdocio, las
inolvidables palabras de Juan Pablo
II: "La Santa Misa es, de modo
absoluto, el centro de mi vida y de
toda mi jornada". Y cada uno de
nosotros puede repetir estas palabras
como si fueran suyas: "La Santa Misa
es, de modo absoluto, el centro de mi
vida y de toda mi jornada"» [26] .

Sí, la Santa Misa ha de ser para todos
nosotros «centro y raíz de la vida
interior», como repetía San
Josemaría a todos los fieles [27] .
Pero es preciso realizar una intensa
tarea de catequesis, de formación y



orientación en lo que se refiere a la
vida sacramental, con el ejemplo y
con la palabra. Junto a esto —
añadiría—, hemos de cuidar con
esmero la casa de Dios y el arte
litúrgico que la enriquece, para que
todo se desarrolle con la máxima
dignidad y se realice un culto digno
del Señor: «Su casa», nos advierte la
Escritura, ha de ser «casa de oración
para todas las naciones» ( Mc 11, 17).

Los sacerdotes hemos de esmerarnos
también en el culto eucarístico fuera
de la Misa, en el trato con Jesucristo
en el Sagrario. Acude a mi memoria
otro suceso de la vida del Fundador
del Opus Dei, que arroja mucha luz
sobre este punto. Sucedió en el año
1974, ya al final de su existencia en
esta tierra, durante un largo viaje
pastoral por varios países de
América del Sur. Un día mostraron a
San Josemaría algunas diapositivas
del Perú; entre otras, había una en la
que se veían los efectos de un huaico,



un derrumbamiento de tierra típico
de los países andinos, que había
sepultado una aldea. Sólo se veía la
parte superior del campanario de la
iglesia. Cuando le dijeron que en
aquella iglesita estaba reservada la
Eucaristía, pues no había sido posible
retirarla antes de que se produjese el
derrumbamiento, San Josemaría
quedó fuertemente impresionado. El
recuerdo de ese tabernáculo
sepultado bajo varios metros de
fango, en el que el Señor se
encontraba solo, le llevó a no poder
dormir aquella noche: la pasó en
vela, acompañando al Santísimo
Sacramento con el deseo, haciendo
muchos actos de amor y comuniones
espirituales.

c) Regir al pueblo de Dios

Los presbíteros también tienen
encomendado el ministerio de regir
al pueblo de Dios, participando de la
autoridad de Cristo Cabeza y Pastor.



Se trata de una potestad espiritual,
conferida para la edificación de las
almas (cfr. 2 Cor 10, 8; 13, 10). En esta
tarea —recuerda el Concilio Vaticano
II— «han de tratar a todos con
eximia humanidad, a ejemplo del
Señor. Deben comportarse, no según
el gusto de los hombres (cfr. Gal 1,
10), sino conforme a las exigencias de
la doctrina y de la vida cristiana,
enseñándoles y amonestándolos
como a hijos amadísimos (cfr. 1 Cor
4, 14), según las palabras del Apóstol:
"Insiste con ocasión y sin ella,
reprende, ruega, exhorta con toda
paciencia y doctrina" (2 Tm 4, 2)» 
[28] .

Son múltiples los aspectos en los que
se manifiesta ese comportamiento
lleno de caridad, que debe
acompañar la vida de los sacerdotes.
Recuerdo sólo algunos: no mirar por
los propios intereses, sino por los de
Jesucristo (cfr. Flp 2, 21); imitar a
Cristo, que «no vino a ser servido



sino a servir, y dar su vida en
redención de muchos» ( Mt 20, 28);
reconocer y promover sinceramente
el papel que corresponde a cada
cristiano en la misión de la Iglesia;
respetar máximamente la justa
libertad que todos tienen en la
sociedad humana; secundar las
nobles aspiraciones que surgen en la
comunidad cristiana; examinar con
la ayuda de la gracia los diversos
carismas, reconociéndolos con gozo
cuando son de Dios y fomentándolos
con diligencia, especialmente
aquellos que mueven a una vida
espiritual más elevada. En definitiva,
lo digo con palabras de 
Presbyterorum Ordinis : «Piensen los
presbíteros que están puestos en
medio de los laicos para conducirlos
a todos a la unidad de la caridad:
"amándose unos a otros con amor
fraternal, honrándose a porfía
mutuamente" ( Rm 12, 10) (...). A su
especial cuidado se encomiendan los
que se apartaron de la práctica de los



sacramentos, e incluso quizá de la
misma fe, y no dejen de acercarse a
ellos, como buenos pastores» [29] .

4. El primado de la gracia en la
vida sacerdotal

Entrando en la última parte de esta
exposición, quisiera leer unas
palabras del Papa en otro encuentro
con sacerdotes, esta vez en la
Diócesis de Albano.

«El tiempo que dedicamos a la
oración no es un tiempo sustraído a
nuestra responsabilidad pastoral,
sino que es precisamente "trabajo"
pastoral, es orar también por los
demás. En el "Común de pastores" se
lee que una de las características del
buen pastor es que " multum oravit
pro fratribus ". Es propio del pastor
ser hombre de oración, estar ante el
Señor orando por los demás,
sustituyendo también a los demás,
que tal vez no saben orar, no quieren
orar o no encuentran tiempo para



orar. Así se pone de relieve que este
diálogo con Dios es una actividad
pastoral» [30] .

Y refiriéndose a la celebración del
Sacrificio del Altar y al rezo de la
Liturgia de las Horas, añadía: «La
Iglesia nos da, casi nos impone —
aunque siempre como Madre buena
— dedicar tiempo a Dios, con las dos
prácticas que forman parte de
nuestros deberes: celebrar la Santa
Misa y rezar el Breviario. Pero más
que recitar, hacerlo como escucha de
la Palabra que el Señor nos ofrece en
la Liturgia de las Horas. Es preciso
interiorizar esta Palabra, estar
atentos a lo que el Señor nos dice con
esta Palabra, escuchar luego los
comentarios de los Padres de la
Iglesia o también del Concilio, en la
segunda lectura del Oficio de lectura,
y orar con esta gran invocación que
son los Salmos, a través de los cuales
nos insertamos en la oración de
todos los tiempos (...). Este tiempo



dedicado a la Liturgia de las Horas es
tiempo precioso» [31] .

La piedad sacerdotal consiste en un
sólido y profundo trato con Dios
Padre por medio de Jesucristo en
unión al Espíritu Santo, alimentado
en las fuentes de la Palabra de Dios y
de la Santísima Eucaristía, y animado
de una tierna devoción a la Virgen,
Madre del Sumo Sacerdote y Reina
de los apóstoles. Bien lo entendía San
Pablo cuando, en carta a Timoteo,
escribía: «Ejercítate en la piedad.
Porque el ejercicio corporal sirve de
poco; en cambio, la piedad es útil
para todo, pues contiene promesas
para la vida presente y para la
futura. Podéis estar seguros y aceptar
plenamente esta verdad: nos
fatigamos y luchamos porque
tenemos puesta la esperanza en Dios
vivo, que es Salvador de todos los
hombres, principalmente de los
fieles» (1 Tm 4, 7-10).



Ciertamente, para que esa piedad
florezca se necesita paz interior,
«porque Dios no es un Dios de
confusión sino de paz» (1 Cor 14, 33).
Esta paz que ofrece admirablemente
la gracia del sacramento de la
Penitencia y que procede, por una
parte, de la lucha santa por evitar lo
que el Apóstol llama «las obras de la
carne» ( Gal 5, 19); y por otra, del
esmero por cultivar los frutos que,
según el mismo San Pablo, el Espíritu
Santo hace germinar en nosotros:
«La caridad, el gozo, la paz, la
longanimidad, la benignidad, la
bondad, la fidelidad, la
mansedumbre, la continencia» ( Gal
5, 22-23).

Para vivir la piedad sacerdotal, en
definitiva, hay que fortalecer la fe, la
esperanza y el amor, poniendo toda
la confianza en Dios, con verdadera
devoción filial, pues realmente
somos hijos suyos en Jesucristo,
verdad gozosa que ha de guiarnos de



continuo. Cualquier acontecimiento,
hemos de pensar, sucede por bondad
de Dios; e incluso lo que es
humanamente penoso —aunque no
lo entendamos—, sabemos que Dios
lo permite por bondad, para sacar
mayores bienes.

El Concilio Vaticano II nos pidió vivir
nuestro ministerio «santamente y
con entusiasmo, con humildad y
fortaleza, según la imagen del Sumo
y Eterno sacerdote, pastor y obispo
de nuestras almas» [32] . Para eso
necesitamos una fuerte unidad de
vida , expresión típica de San
Josemaría. Le gustaba repetir, de una
forma o de otra, que «hay una única
vida, hecha de carne y espíritu, y ésa
es la que tiene que ser —en el alma y
en el cuerpo— santa y llena de Dios» 
[33] . Aplicando estas palabras a
nuestra existencia sacerdotal, diría
que se trata de buscar el crecimiento
en el amor de Dios y del prójimo a
través del ejercicio cotidiano de



nuestro ministerio, a veces en tareas
humildes y escondidas, que siempre
quedarán transformadas por la
gracia en sendero gozoso de santidad
y de servicio a los demás.

Concluyo con otras palabras del
Fundador del Opus Dei, que tan
lealmente encarnó la figura del Sumo
y Eterno Sacerdote. Decía: «El
sacerdote, si tiene verdadero espíritu
sacerdotal, si es hombre de vida
interior, nunca se podrá sentir solo.
¡Nadie como él podrá tener un
corazón tan enamorado! Es el
hombre del Amor, el representante
entre los hombres del Amor hecho
hombre. Vive por Jesucristo, para
Jesucristo, con Jesucristo y en
Jesucristo. Es una realidad divina
que me conmueve hasta las entrañas,
cuando todos los días, alzando y
teniendo en las manos el Cáliz y la
Sagrada Hostia, repito despacio,
saboreándolas, estas palabras del
canon: Per Ipsum, et cum Ipso et in



Ipso... Por Él, con Él, en Él, para Él y
para las almas vivo yo. De su Amor y
para su Amor vivo yo, a pesar de mis
miserias personales. Y a pesar de
esas miserias, quizá por ellas, es mi
Amor un amor que cada día se
renueva» [34] .

Pidamos a Santa María, Madre del
Amor Hermoso, Madre de los
sacerdotes, que nos obtenga de la
Trinidad esos sentimientos.

[1] San Josemaría, Forja , n. 46.

[2] Concilio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 2.

[3] Ibid . Cfr. Const. dogm. Lumen
gentium , n. 35.

[4] Entre otros testimonios, me es
particularmente grato recoger unas
palabras que el Siervo de Dios Juan
Pablo II pronunció durante una
homilía, en los primeros meses
después de su elección a la Cátedra



de Pedro. Decía el Santo Padre a un
grupo de fieles del Opus Dei:
«Vuestra institución tiene como
finalidad la santificación de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio lugar de trabajo y de
profesión: vivir el Evangelio en el
mundo, inmersos en el mundo, para
transformarlo y redimirlo con el
amor a Cristo. Es verdaderamente
grande el ideal vuestro, que desde los
comienzos anticipó aquella teología
del laicado que caracterizó luego a la
Iglesia del Concilio y del post-
Concilio» (Juan Pablo II, Homilía, 19-
VIII-1979, en "Insegnamenti di
Giovanni Paolo II", II/2 [1979]
142-147). En la misma línea se han
expresado muchos otros hombres de
Iglesia como el Card. S. Baggio
("Avvenire", Milán, 26-VII-1975), el
Card. J. Frings ( Für die Menschen
bestellt , Erinnerungen des
Alterzbischofs von Köln, Colonia,
1973, pp. 149-150); el Card. F. König
("Corriere della Sera", Milán, 9-



XI-1975); el Card. M. González Martín
("Los Domingos de ABC", Madrid, 14-
VIII-1975); el Card. N. Jubany ("ABC",
Madrid, 8-IV-1979); el Card. J.
Höffner ("Mundo Cristiano", n. 201
(octubre de 1979), etc. Véase A. de
Fuenmayor, V. Gómez-Iglesias, J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei , Eunsa, Pamplona 1989, pp.
367-368.

[5] Concilio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 2b.

[6] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica , n. 1545.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 95.

[8] Ibid ., n. 101.

[9] Cfr. San Josemaría, Homilía 
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.



[10] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
1.

[11] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005.

[12] Cit. en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei , Rialp 2002,
vol. II, p. 555. Este episodio fue citado
por el Cardenal Joseph Ratzinger en
un discurso con motivo del 30º
aniversario del Decreto 
Presbyterorum Ordinis , para señalar
cómo la piedad personal del
sacerdote es muy importante para
acercar las almas a Dios (cfr. J.
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri , 27-X-1995 ("Studi
Cattolici" 423 (mayo, 1996), pp.
324-332)

[13] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 59.

[14] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005.



[15] Benedicto XVI, Homilía en una
ordenación sacerdotal, 7-V-2006.

[16] San Josemaría, Homilía 
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[17] Ibid .

[18] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
4a.

[19] Card. J. Ratzinger, Homilía
durante la misa pro eligendo
Pontifice , 18-IV-2005.

[20] Sus biógrafos señalan que hubo
años en los que pasaron por sus
manos más de mil sacerdotes, en
diversos cursos de retiro espiritual.
Vid. la relación parcial de la
actividad de predicación de San
Josemaría entre 1938 y 1946, fecha
de su traslado a Roma, en A. Vázquez
de Prada, cit ., pp. 723-729.



[21] Cfr. A. Vázquez de Prada, cit ., p.
556.

[22] San Josemaría, Carta 8-
VIII-1956 , n. 25.

[23] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
2b.

[24] San Josemaría, Homilía 
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[25] Benedicto XVI, Carta para la
convocación de un Año sacerdotal,
con motivo del 150º aniversario del 
dies natalis del Santo Cura de Ars, 16-
VI-2009.

[26] Benedicto XVI, Discurso al clero
de Roma, 13-V-2005. Cfr. Juan Pablo
II, Discurso con ocasión del trigésimo
aniversario del decreto 
Presbyterorum Ordinis , 27-X-1995.

[27] Cfr., entre otros lugares, Es
Cristo que pasa , nn. 87 y 102; Forja ,



n. 69; Homilía Sacerdote para la
eternidad , 13-IV-1973.

[28] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
6.

[29] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
9.

[30] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la Diócesis de Albano,
31-VIII-2006.

[31] Ibid .

[32] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 41.

[33] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 114.

[34] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 10-IV-1969 (AGP,
P01, 1969, p. 502). Cit. en J.
Echevarría, "Para servir a la Iglesia.
Homilías sobre el sacerdocio", Rialp
2001, p. 243.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/conferencia-
del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/
https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/
https://opusdei.org/es-es/article/conferencia-del-prelado-del-opus-dei-en-valencia/

	Conferencia del Prelado del Opus Dei en Valencia

