opusdei.org

Con juventud y
entusiasmo por
Cristo

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

13/01/2012

La Seccion de mujeres del Opus Dei
sufrio mucho durante la guerra.
Mientras que en 1939 el Fundador
pudo recomenzar la labor con los
varones con un «equipo base»
robustecido por los peligros y las
aflicciones que habian superado



conjuntamente, en elcaso de las
mujeres habia que volver a empezar
practicamente desde cero. Las causas
son obvias: en las condiciones de
guerra que reinaban en las dos
partes de Esparia el Padre no habia
podido mantener contacto personal
con ellas. Por eso se rompieron los
lazos; durante una temporada
incluso circuld el rumor de que el
Fundador habia muerto. Algunas de
las mujeres, a las que ya no podia
dirigir personalmente ni transmitir
con mayor profundidad el espiritu
del Opus Dei (un espiritu que hasta
1936 solo habia empezado a
germinar en ellas, pero sin que
pudiera echar raices profundas), se
fueron por otros camino y tomaron,
en parte, formas de vida propias de
las religiosas.

Nada mads natural para este «segundo
comienzo» (que se incoo ya en
Burgos, durante la guerra) que
dirigirse especialmente a los



parientes de sus hijos y de cuantos
participaban en las labores del Opus
Dei. Era logico, puesto que el Opus
Dei no se extiende por medio de
campaifas y acciones de propaganda,
sino mediante una siembra y
germinacion de persona a persona,
por «contagio», de amigo a amigo o
dentro de una familia. Es natural,
pues, que las familias de los
miembros y de los amigos de la Obra
constituyeran el primer vivero de
vocaciones para la Seccion de
mujeres. Como antes de la guerra,
también ahora iban a confesarse con
don Josemaria en alguna iglesia de
Madrid; las meditaciones las daba en
la casa de la calle Jenner, donde, con
su madre y sus hermanos, ocupaba
una vivienda separada de la
Residencia de estudiantes. En 1940 se
efectud el traslado a Diego de Leon;
la Seccion de mujeres encontro
también alli un «hueco» separado del
resto de la casa, y don Josemaria se
pudo ocupar de la formacion



espiritual, de la direccion y de la
atencion sacerdotal de las primeras.
La labor apostdlica pronto empezo a
crecer visible y continuadamente, de
tal forma que ya en 1942 pudo
abrirse el primer centro solo para
ellas.

En el capitulo anterior hemos
hablado de algunos documentos de
gran valor historico que escribieron
los primeros miembros varones del
Opus Dei. Afortunadamente
contamos también con documentos
escritos por las primeras mujeres.
Los recuerdos sobre el Fundador que
Encarnacion Ortega puso por escrito
en 1978 con destino a la Causa de
Beatificacion abarcan mas o menos
el decenio comprendido entre 1942 y
1952. Estan redactados con un estilo
muy grafico y se refieren a una época
de gran relevancia historica para la
Obra: afios de duras contradicciones
para Monsefior Escriva de Balaguer,
pero afnos, también, en los que se



produjo la fundacion de la «Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz», el
traslado a Roma, la aprobacion de la
Obra por parte de la Iglesia y el
comienzo de la expansion del Opus
Dei por todo el mundo. El valor
especial del informe de Encarnacion
Ortega consiste en que no solo
describe el desarrollo de la Seccion
de mujeres en esos diez afios
decisivos, sino que capta también
perfectamente la personalidad del
Fundador, vista con ojos de mujer
(18).

Encarnacion Ortega trabajo en
diferentes centros en Espafia, en los
organismos de direccion de aquella
region y también, durante afios, en la
«Asesoria Central», el 6rgano de
direccion de las tareas apostolicas de
las mujeres del Opus Dei a nivel
universal, con sede en Roma. Aqui, y
también antes. y después en Espafia,
estuvo muchas veces con el
Fundador; hoy vive en Espaifia y



puede suministrar informacion de
primera mano sobre tres decenios
del desarrollo de la Obra y de la vida
de Mons. Escriva de Balaguer.

Cuando, el Domingo de Ramos de
1941, conocid al Fundador del Opus
Dei en Valencia, Encarnacion tenia
quince afios: don Josemaria estaba
en la ciudad del Turia dando un
curso de retiro para las jovenes de
Accion Catdlica, en la casa de
ejercicios de las Operarias
Doctrineras. Participaba por pura
curiosidad, como dice ella misma. Un
hermano suyo le habia hablado de
un sacerdote excepcional y habia
querido conocerlo.«Entramos en la
capilla. Poco después lleg6 nuestro
Padre. Su recogimiento, lleno de
naturalidad, su genuflexion ante el
Sagrario y el modo de
desentrafiamos la oracion
preparatoria de la meditacion,
animandonos a ser conscientes de
que el Sefor estaba alli, y nos miraba



y nos escuchaba, me hicieron olvidar
inmediatamente mi deseo de
escuchar a un gran orador, y se
cambiaron por la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con El» (19).

Tras la meditacion, Encarnita pudo
hablar brevemente con don
Josemaria. En pocas palabras, y como
de pasada («como en hipdtesis»,
dice), el Padre le fue explicando la
Obra, de la que ella hasta entonces
no sabia nada, pues su hermano le
habia hablado de don Josemaria,
pero no del Opus Dei: «Buscar la
santidad en el trabajo ordinario, sin
salirse de su sitio; estar en el mundo
sin ser del mundo; vivir vida
contemplativa sin ser religiosos,
convirtiendo -sin hacer cosas raras-
la calle en celda... Me hablo de la
filiacion divina como nota que
perfilaba la fisonomia de las
personas que trabajaban asi, y su
gran importancia; de inquietud



apostolica; de virtudes humanas:
sinceridad, laboriosidad,

valentia ...» (20). Quedd
profundamente inquieta, pues sentia
la llamada...e internamente la
rechazaba, como suele ocurrir a
menudo. «Hice el proposito de no
volver nunca a encontrarme, frente a
frente, con el Padre. A pesar de esa
decision, no podia dormir ni casi
comer. Veia que Dios necesitaba
mujeres valientes para hacer su Obra
en la tierra; y, no sabia por qué, yo
me habia enterado a través de su
Fundador... Aquella idea la tenia viva
constantemente» (21).

En la ultima meditacién del curso de
retiro, don Josemaria hablo sobre la
Pasion del Sefior. El término
«hablar», en este caso, es
inadecuado; don Josemaria vivia la
Pasion de tal manera en su interior,
la hacia tan presente a los que le
escuchaban, que éstos iban
reviviendo en su alma los



padecimientos de Cristo. De ese
modo lograba vencer la indiferencia
y sacar del anonimato a cada uno. En
la meditacion habld, con mas
extension y por decirlo asi- mas
despiadadamente, de lo que luego
repetiria en el «Via Crucis»: «Amo
tanto a Cristo en la Cruz, que cada
crucifijo es como un reproche
carinoso de mi Dios: ... Yo sufriendo,
y tu ... cobarde. Yo amandote, y tu
olvidandome. Yo pidiéndote, y tu ...
negandome» (22). En aquellos
ejercicios en Alacuas, don Josemaria
afnadio: «Sé valiente, al menos, y dile
que eso que te esta pidiendo jno te da
la gana!» (23). En los treinta minutos
de aquella meditacion sobre la
Pasion, Encarnita tomé una decision
definitiva sobre el futuro de su vida...
«Solo queria -escribe ella misma-
decir (al Padre) una cosa: que estaba
dispuesta a todo» (24).

A todo aquel que queria servir a
Dios, a la Iglesia y a los hombres en



la Obra, el Fundador no le ocultaba
lo que le esperaba y cualquiera podia
entenderlo, por muy joven que fuera:
tendria que llevar una vida dura, de
gran pobreza; deberia estar
totalmente disponible, dispuesto a
partir para paises lejanos..., para
Japon por ejemplo, aprendiendo
japonés, claro... «Nada importaba ya
-recuerda Encarnita-: me habia
arrancado una decision plena que,
apoyada en la gracia de Dios, salvaria
las dificultades» (25).

Cuando algunos atacan al Opus Dei
suelen decir que se anima a personas
jovenes a tomar decisiones cuyas
consecuencias no pueden sospechar;
decisiones para las que no estarian ni
capacitadas ni autorizadas, sobre
todo si sus padres no las aceptan; por
lo tanto, esas decisiones podrian
causar dafos irreparables...

Ante este argumento parece
necesario aclarar algunas cosas. Si



nos fijamos en la historia de las
vocaciones cristianas a través de los
siglos (y vocacion es la llamada
divina a una entrega sin condiciones
a Cristo y a la Iglesia, con la
correspondiente aceptacion del que
es llamado), nos damos cuenta, en
primer lugar, de que el Espiritu
Santo, que es el que llama, no se
preocupa de la partida de
nacimiento, sino que escoge a las
almas que quiere llamar. No hay
regla fija sobre la edad minima para
que un alma pueda comprender lo
que Dios espera de él, ni sobre
aquella en que es capaz de seguir su
voluntad: hay ancianos a los que no
se les abren «las puertas de la
comprension» y hay nifios a los que
se «les enciende una luz».

Hace algunos afios, el conocido
tedlogo Wilhelm Schamoni publicd
un pequeiio libro, titulado «Jévenes y
santos», en el que presentaba treinta
y dos retratos y breves biografias de



santos jovenes y de jovenes de vida
santa. El libro habla de algunos
desconocidos y de muchos santos
bien conocidos: San Luis Gonzaga,
Santa Teresita del Nifio Jesus, San
Juan Bosco, Santa Maria Goretti... Es
un libro que deberian conocer todos
los padres catdlicos, y especialmente
aquellos que no comprenden la
vocacion de sus hijos a un
determinado camino de santidad,
pues ello hace que, casi siempre a
causa de una preocupacion y un
carifio mal encauzados, les pongan
obstaculos y les planteen
dificultades. En el prologo del libro
se leen estas hermosas frases: «Los
nifios son como una flor que se esta
abriendo; los jovenes, como la flor ya
en toda su belleza. Estan llenos de
promesas. Y la santidad hace que
esas promesas se conviertan en
realidad» (26). Son palabras
decisivas. Porque es una gracia muy
especial el que los nifios o los jovenes
sean llamados por Dios para seguir a



Cristo, y que acepten la llamada. Una
gracia que debiera mover a los
padres a una profunda gratitud. ;Por
qué dudar de que asi como hay
jovenes que son «capaces» de llevar
una vida de pecado, de prostitucion,
de extorsion o de violencia, haya
otros que también sean «capaces» de
todo lo contrario, es decir, de amar a
Dios, de entregarse, de vivir la
pureza? No me cabe en la cabeza por
qué los jovenes, en la adolescencia, 1o
quieran los padres o no, han de tener
derecho (por lo menos en Alemania)
a dejar de asistir a las clases de
Religion y no hayan de tener la
posibilidad de decidirse por servir a
Cristo y a su Iglesia. Esta época, la
adolescencia, no es un dato
arbitrario: la Iglesia sabe, por larga
experiencia, que, por lo general, un
cristiano adolescente es capaz de
reconocer el modo y la esencia de
una vocacion divina y de seguirla
(27). En muchas vidas de santos
jovenes o de santos que recibieron la



llamada divina cuando eran aun
muy jovenes encontramos como
comun denominador la lucha de los
padres contra esa vocacion, una
lucha a veces brutal e incluso
insidiosa. Parece, sobre todo (y
tenemos numerosos ejemplos desde
Santo Tomas de Aquino hasta
nuestros dias), que la decision de los
jovenes de aceptar el celibato «por el
Reino de los Cielos» (Mt 19,12)
provoca en algunos padres un serio
rechazo y, en ocasiones, incluso
aversion e ira. Los jovenes que
toman esa decision experimentan
enseguida, y ademas en el ambiente
que les es mas querido, que el
seguimiento de Cristo no es un paso
comodo, sino que incluye siempre el
compartir Su suerte. Qué oportunas
son, por eso, unas palabras de
Monsefior Escriva, quien, en cierta
ocasion, decia: «Os he de decir en
primer término que los afios no dan
ni la sabiduria ni la santidad. En
cambio, el Espiritu Santo pone en



boca de los jovenes estas palabras:
super senes intellexi, quia mandata
tua quaesivi (Ps CXVII, 100); tengo
mas sabiduria que los viejos, mas
santidad que los viejos, porque he
procurado seguir los mandamientos
del Sefior. No esperéis a la vejez para
ser' santos: seria una gran
equivocacion» (28). En cuanto a los
padres, manifestaba con toda
claridad cudl es su deber: deben
sentir «una especial veneracion y un
profundo carifio hacia la castidad
perfecta que sabéis que es superior
al matrimonio, y por eso os alegrais
de verdad cuando alguno de vuestros
hijos, por la gracia del Sefior, abraza
ese otro camino, que no es un
sacrificio: es una eleccion hecha por
la bondad de Dios, un motivo de
santo orgullo, un servir a todos
gustosamente por amor de
Jesucristo» (29).

El Fundador de la Obra procuraba
que sus hijas, lo mismo que sus hijos,



vieran el futuro del Opus Dei como
una «realidad anticipada de lo que
seria»; era un «visionario» realista...
y ademas un visionario que
contagiaba. Segun cuenta Encarnita
Ortega, ya en noviembre del 1942
habia descrito con detalle los futuros
campos de accion de las mujeres del
Opus Dei en todo el mundo: Escuelas
agrarias para campesinas, centros de
formacion profesional, residencias
para universitarias, actividades en el
campo de la moda, bibliotecas
circulantes, librerias... Todo ello
como base y medio -como
instrumento- para lo mas
importante: el apostolado personal».
Realmente, hacia falta un gran
optimismo sobrenatural para no
dudar de que todos los planes 'y
proyectos del Padre, incluso los mas
atrevidos, se harian realidad; pues la
«realidad del momento» no dejaba
ver ni siquiera los perfiles de la
realidad futura. En 1940-41 las
mujeres del Opus Dei «eran» seis



jovenes. Tres no siguieron adelante.
Las otras tres fueron fieles
yperseveraron. A finales de 1942
eran media docena. En 1975, cuando
fallecio el Fundador, habia mas de
doscientos centros culturales en todo
el mundo, sesenta y dos residencias
para universitarias, numerosos
Colegios mayores en diecisiete paises
y otras muchas actividades a cargo
de las mujeres del Opus Dei (30).

En el verano de 1942, las mujeres del
Opus Dei (0 sea aquella media
docena) se instalaron en su primer
centro propio: un pequenio chalet en
la calle Jorge Manrique, 19, sin
muebles. Lo mas necesario lo
trajeron ellas mismas, lo compraron
de segunda mano o lo regald alguna
persona generosa. La formacion
espiritual, la labor apostdlica, las
normas de vida propias de la Obra y
la «vida de familia» eran en todo
semejantes a las de los miembros
varones del Opus Dei. No hace falta,



me parece, explicarlo
exhaustivamente: con respecto a la
dignidad humana y a la filiacion
divina no habia, para Monsefior
Escriva de Balaguer, diferencia
alguna entre hombre y mujer. Esta
igualdad, querida por Dios, es la que
condiciona, soporta, une y da eficacia
a las diferencias propias de cada
sexo, queridas también por Dios. En
1967 el Fundador del Opus Dei
recordaba que, un cuarto de siglo
antes, su intento de que también las
mujeres de la Obra adquirieran el
grado académico de Doctor en
Teologia habia despertado
incomprension e incluso recelos (31).
No pretendia con ello (es superfluo
decirlo) que fueran una especie de
«sacerdotisas»: queria que mejorara
la preparacion de las mujeres en la
labor de la catequesis, en la
ensefianza de la doctrina de fe
dentro y fuera de los centros
docentes. Las mujeres del Opus Dei
asumieron también una tarea



especifica que solo a ellas compete o,
mejor dicho, distingue: la
«administracion». Este término, que
parece denominar algo burocratico,
designa, en la realidad del Opus Deli,
todo lo contrario: la creacion de un
ambiente de hogar en los centros, la
atencion material de las casas, la
colaboracion en el bienestar humano
de los que alli residen o estan de
visita..., es decir, todo lo que suele
hacer una buena madre de familia.
No es casualidad que el Fundador
llamara a la «<administracion» el
«apostolado de apostolados». En los
primeros tiempos de la Obra, como
ya_ dijimos, fue el Padre, con algunos
de sus hijos, quien se ocup0¢ de las
labores domésticas. Luego, cuando
su madre y su hermana se instalaron
en casas proximas a diversos centros
o residencias, las dos fueron llevando
mas y mas estas tareas, con alegriay
como la cosa mas natural del mundo,
hasta ocuparse de toda la atencion de
la casa, incluyendo, por ejemplo, el



lavado de la ropa o el zurcido de los
calcetines. Dolores y Carmen Escriva
fueron la primera «administracion»
del Opus Dei. Cuando muri6 dofia
Dolores, en 1941, toda esta labor
recayo sobre Carmen. Con la
expansion de la Obray el
crecimiento del numero de centros,
se hizo necesaria una solucion
definitiva. Y si se tiene en cuenta que
el Opus Dei es una familia espiritual,
la solucion estaba clara: era natural
que fueran las hijas y hermanas las
que, en la familia, se ocuparan del
hogar. Se abria asi, para las hijas del
Fundador, un campo inmenso de
apostolado, de importancia vital para
el caracter familiar de la Obra; un
campo de santificacion en una labor
profesional cuya relevancia a
menudo se olvida, y un campo de
apostolado en el servicio del hogar
con la creacion de Escuelas de
formacion especializadas; un
apostolado, en suma, cuyas benéficas



consecuencias eran entonces casi
imprevisibles.

En el verano de 1943, cuando abrio
sus puertas el nuevo Colegio Mayor
Moncloa, el Padre, por primera vez,
encomendo la administracion a las
mujeres de la Obra. Encarnacion
Ortega narra muy expresivamente
los comienzos (32): eran tres mujeres
jovenes -no habian cumplido todavia
los veinte afios- y, por aquel
entonces, totalmente inexpertas en la
atencion de una casa. Ademas, se
trataba de una casa llena de
complicaciones; tenian que limpiar y
mantener en orden las habitaciones
de unos cien estudiantes, las salas de
estar, el oratorio, etc.; realizar las
compras, preparar el menu de las
comidas, cocinar, lavar, planchar y
coser; llevar las cuentas y afrontar
las dificultades econdémicas... Todo
ello, sin descuidar las normas de la
Obra: cada dia, la Santa Misa, la
oracion, la lectura espiritual, el rezo



del Rosario... {Dios mio!..., las
pobrecillas iban de aqui para alla
como pajarillos que han perdido la
orientacion; les parecia que estaban
fracasando en toda la linea y veian
como la marea iba creciendo... Asi
estaban las cosas cuando, dos dias
antes de la Navidad, las visito el
Padre; y su inquietud se desbordo:
asi no valia la pena seguir
trabajando, era imposible... Y le
contaron todo lo que les preocupaba.
Don Josemaria permanecia silencioso
y sereno, aunque apenado. Y, ademas
-le dijeron finalmente-, con todo
aquel trabajo no tenian tiempo para
rezar; intentaban hacerlo «entre
medias», pero sin necesidad, sin
darse cuenta de que hablaban con
Dios... Y, de repente, 1o que en el
Fundador habia sido solo
preocupacion se transformo en
profundo dolor. ¢Es que su
predicacion sobre la unidad de vida,
la continua presencia de Dios en una
fusion constante de accion y



contemplacion, la alegria
permanente como consecuencia de la
filiacion divina -también y
especialmente en las contrariedades
habia sido inutil? ¢Es que sus hijas
en el Opus Dei no habian
comprendido lo que era la esencia
del Opus Dei? ¢Es que las mujeres del
Opus Dei, con su cohesion tan sutil,
apenas incoada y todavia no
fortalecida en las tormentas, iban a
volver a perderse y a desintegrarse?
Y prorrumpié a llorar, con un llanto
amargo. Las jovenes se quedaron
como de piedra. «Quizd -escribe
Encarnacion Ortega- fue el momento
del trato con nuestro Padre que
recuerdo con mayor vivezay
siempre con gran emocion: aquella
persona que habia visto con tanta
fortaleza en momentos de insidias y
calumnias; que parecia estar siempre
por encima de todas las dificultades,
sabiendo darles un tono positivo y
sobrenatural y tratando de no
agrandarlas, se derrumbo por



completo» (33). Pidio luego un papel
y apunto: «1) sin servicio; 2) con
obreros; 3) sin accesos; 4) sin
manteles; 5) sin despensas; 6) sin
personal; 7) sin experiencia; 8) sin
dividir el trabajo». Trazo una raya y
escribio debajo: «1) con mucho amor
de Dios; 2) con toda la confianza en
Dios y en el Padre; 3) no pensar en
los desastres hasta mafiana durante
el retiro». Y don Josemaria pidio a
sus hijas que no comentaran entre si
lo que habia sucedido. Luego hizo
que le prometieran que habria una
buena cena aquella noche, que
estarian alegres y contentas. Al dia
siguiente el Fundador explico a
Encarnita por qué habia llorado: «...
porque no haciais oracion. Y para
una hija de Dios en el Opus Dei el
trabajo mas importante, ante el que
hay que posponer todo lo demas, es
éste: la oracion» (34).

Una de las deformaciones de la
imagen del hombre que en nuestros



dias se da con mas frecuencia, y con
terribles consecuencias, nace del
desprecio hacia la actitud de servicio:
la sospecha de que la exigencia y la
voluntad de servicio no son mas que
un maligno truco de los «poderosos»
y una humillacion para los
«oprimidos», que no se dan cuenta
de la trampa. Se piensa que servir es
el principal obstaculo para la
autorrealizacion, y son cada vez mas
los que rechazan o miran con
repugnancia el servicio a otras
personas. Los idealistas que trabajan
en los servicios sociales, en la
atencion de enfermos, en la ayuda al
desarrollo, no cuentan con el apoyo
del espiritu de los tiempos. Tienen
que superarlo muchas veces con
cierto heroismo interior; no ejercen
profesiones «prestigiosas». Ya es
malo que los hombres no quieran
servir, porque se les ha dicho que
servir es de «tontos» o algo
«fascista», pero cuando también las
mujeres se contagian de ese rechazo



es una catastrofe. Muchas jovenes
pasan por toda clase de
humillaciones con tal de trabajar en
una oficina o en una fabrica, porque
consideran como trabajos de menor
valor y dignidad la atencion de la
cocina, ser empleada del hogar o
cuidar de los nifios. Y esto también
sucede si se trata de cuidar a los
propios hijos: un trabajo no
renumerado, que exige a veces el
abandono de la profesion, que segun
dicen algunas es lo unico que «las
realiza plenamente». Muchisimas
mujeres y madres sufren un
descontento cronico porque se les ha
quitado la conciencia de la dignidad
de su vocacion especifica, una
vocacion que corresponde a todas las
épocas y llega hasta las raices de la
humanidad; a cambio, se les ha dado
una brujula mal orientada. «Prefiero
-me dijo una vez una joven-
quedarme en paro a limpiar los
zapatos de otro o ponerme a hacer
camas. Eso no se me puede exigir»...



A Monsenior Escriva de Balaguer
siempre se le pudo exigir: no solo
porque Dios le exigio mucho, sino
porque durante casi cincuenta anos
ensefid que un «serviam!» -serviré-
dicho por amor a Dios y, por Dios, a
los hombres es el nucleo de cualquier
lucha por la santidad y, ademas,
condicion indispensable para una
alegria de vivir solida y profunda.
Infinitas veces rechazd la distincion
entre trabajos «elevados» y trabajos
«bajos»: el trabajo y el servicio
reciben su valor solo por la medida
del amor con que se realizan. Asi se
hace patente que precisamente el
trabajo, el «servir» en la propia
familia o en otro hogar, tienen un
valor eminente; pues ese amor que
se concreta en mil detalles para crear
un hogar agradable es algo muy
natural, sobre todo para la mujer.
«No hay que olvidar -decia en 1968 a
una periodista- que se ha querido
presentar ese trabajo como algo
humillante. No es cierto... Es



necesario que la persona que preste
ese servicio esté capacitada,
profesionalmente preparada... Toda
tarea social bien hecha es un
estupendo servicio: tanto la tarea de
la empleada del hogar como la del
profesor o la del juez... Para mi
igualmente importante es el trabajo
de una hija mia del Opus Dei que es
empleada del hogar, que el trabajo
de una hija mia que tiene un titulo
nobiliario» (35). Partiendo de esta
actitud animao desde el principio a las
mujeres del Opus Dei a erigir
Escuelas de Capacitacion Doméstica
en las que las jovenes aprendieran a
realizar el trabajo del hogar de forma
integra y moderna, incluyendo todos
los medios técnicos y los aspectos
econdomicos, y que aprendieran
también que, si realizan este trabajo
con amor, estdn muy cerca del
corazon de Dios. En todo el mundo
muchas mujeres viven su vocacion al
Opus Dei a través de esta forma
peculiar de entrega.



Grande era el carifio del Fundador
por aquellas hijas suyas que
trabajaban en profesiones
domésticas. Ese carifio se expresaba
en multitud de detalles y en una
preocupacion muy especial por ellas,
empezando por el cuidado de su
armonia interna y externa, siguiendo
por el consejo de comprar una
lavadora o una plancha nuevay
terminando por ensefianzas dichas
alguna vez en tono enérgico. Un dia,
al darse cuenta de que una de sus
hijas vacilaba ante un trabajo
molesto, tomo el cubo y empezo a
trabajar. «Hija mia, no lo hago por
nada, sino porque soy vuestro padre
y vuestra madre -porque no habéis
tenido fundadora-, y debo ensefiaros.
Quiero que lo tengais todo muy
limpio, jreluciente!, jque se vea la
cara!» (36). Debajo de un grifo que
goteaba descubrid un dia un
pequetio charco que habia pasado
inadvertido. Tomé un trapo y lo
limpio: «Hija mia, esto se hace asi, y



después de hacerlo se dice una
jaculatoria al Sefior o a la Virgen: por
mi hermana, por mi padre, por quien
sea, pero con amor de Dios» (37).

Este amor no debe ponerse de
manifiesto como un terremoto, sino
con «micro-elementos» que, sumados
unos a otros, superan la potencia de
un terremoto. Por eso el que se
descuidaran los pequerios detalles
dolia especialmente a don Josemaria,
por lo que suponia de falta capital
contra el espiritu de la Obra. En 1946,
poco antes de partir para Roma,
visitando el centro de las mujeres del
Opus Dei de la calle de Lagasca,
observo que en una habitacion que
tenia cuatro armarios grandes, uno
de ellos no estaba bien cerrado. «Esto
no puede ser -exclamo-. ¢(Donde esta
la presencia de Dios?» Abrio otro, y
lo encontré desordenado, por lo que,
disgustado, afiadio: «Tenéis que vivir
todo con mas responsabilidad». Pero
cuando vio sobre una mesa las



compras del mercado, todavia sin
ordenar, indignado, alzo6 la voz,
aunque, inmediatamente, cambi6 de
tono y exclamo: «Sefior, perdéname».
Luego, dirigiéndose a la que alli
estaba, dijo: «Hija mia, ti perdéname
también» Y ella: «Por favor, Padre, a
mi no me pida perddn, que tiene
usted razon». «Si, porque lo que
estoy diciendo es verdad, pero no te
lo debo decir en este tono» (38).

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/con-juventud-
y-entusiasmo-por-cristo/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/con-juventud-y-entusiasmo-por-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/con-juventud-y-entusiasmo-por-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/con-juventud-y-entusiasmo-por-cristo/

	Con juventud y entusiasmo por Cristo

