
opusdei.org

Con el viento
contrario

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

27/02/2009

El 28 de junio de 1940 se abre El
Palau , el primer Centro de la Obra
en Barcelona. Se trata de un piso
situado en la calle de Balmes,
número 62.

Al cabo de muchos años, el Padre
comentará, aludiendo a las tareas
apostólicas de la Ciudad Condal:



«Barcelona me costó muchas
lágrimas y... quien siembra con
lágrimas, recoge con alegría»(30).

Y es que el momento de llegar a
Barcelona está marcado con el signo
de la contradicción para la Obra y
para el Padre.

José Luis Múzquiz recuerda muy
bien los viajes que, en calidad de
Ingeniero de la Compañía de
Ferrocarriles Españoles, tenía que
hacer a lo largo del año.
Aprovechaba los ratos libres de su
trabajo y los desplazamientos para
llevar noticias y avivar el fuego de
los primeros que pedían la admisión
en la Obra en muchas ciudades de la
península.

En marzo de 1940 llega a Barcelona.
Allí habla con Alfonso Balcells -
compañero de trincheras de Juan
Jiménez Vargas durante la guerra
civil-, que le presenta a varios
amigos. Previamente, Alfonso le dice



a José Luis que está dispuesto a
ayudar en todo. Y así lo demostrará,
cumplidamente, en los años y
dificultades que quedan por venir.

También localiza a Rafael Termes,
que cursa sus estudios de Ingeniero
en la Ciudad Condal. La presentación
es fácil, porque tienen amigos
comunes. Tanto, que Rafael se lleva a
José Luis a pasar el día con su familia
en el pueblo de Sitges, en la costa. A
la caída de la tarde, con la playa
desierta, José Luis le habla de la
Obra. Hay un regusto evangélico en
esta secuencia del mar y de el como
testigos de excepción en el diálogo
sobrenatural de estos dos recientes
amigos. Un apretón de manos -más a
Dios que a los hombres- sella la
decisión de Rafael. Lo único que
desea es hablar con el Padre antes de
solicitar su entrada en la Obra. Podrá
hacerlo el 1 de abril, aprovechando
un viaje del Fundador. Y el oleaje de
este día que ya anuncia primavera,



es también un presagio de
tempestades para Rafael. Será uno de
los apoyos del Padre en las
contradicciones que empiezan a
desatarse en Cataluña y en toda
España.

Ya desde el comienzo, se necesita un
piso en el que centrar todas las
actividades. Recorrer la ciudad, en
busca de un cartel anunciador de
alquileres. De momento se alojan en
el Hotel Urbis, en el Paseo de Gracia,
cerca de una casa construida por el
gran arquitecto Gaudí. Y cuando
surge el inmueble de la calle de
Balmes 62, inicia su vida y
actividades el Centro más antiguo de
la Obra en Cataluña: es el 28 de junio
de 1940. Es muy pequeño. Y cuando
el Padre viene a verlo, les dice:

-¡Bueno! Ya tenemos un «palau».

Y la casa adopta el nombre optimista
que acaba de ponerle el Fundador: El
Palau .



«Lo que no sería prudente -añade el
Padre- es que se ponga el piso a
nombre de uno de vosotros »(31).

El Fundador propone esta norma de
prudencia, porque todos son
estudiantes. Aunque todavía no es de
la Obra, Alfonso Balcells, que tiene
cierta edad -ya es médico-, se presta a
dar su nombre para el piso.

Luego, en tiempo de persecuciones,
el piso le traerá más de un
quebradero de cabeza. «¿Cómo no
vas a ser de ésos, si el piso está
puesto a tu nombre?»32. Y Alfonso,
con gran lealtad y nobleza,
despreciará los torcidos comentarios
y seguirá su camino con la elegancia
de los amigos verdaderos.

El Padre celebra la Misa en el
oratorio de El Palau el día 26 de
mayo de 1943, y deja al Señor en el
sagrario. Hasta esa fecha, como
símbolo visible de veneración, no
han tenido más que la gran cruz de



madera que se puede ver en todos los
oratorios de la Obra. Esta cruz da
relieve, en la vida de cada uno, a las
palabras que el Padre ha escrito en el
punto 178 de «Camino»:

«Cuando veas una pobre Cruz de
palo, sola, despreciable y sin valor...
y sin Crucifijo, no olvides que esa
Cruz es tu Cruz: la de cada día, la
escondida, sin brillo y sin consuelo...,
que está esperando el Crucifijo que le
falta: y ese Crucifijo has de ser tú».

Dios permitirá que esa cruz pese
como una dura prueba sobre l Padre.
Se tergiversará este noble
simbolismo atribuyéndole oscuros
rituales que jamás han cruzado por
la mente de nadie, y menos del
Fundador del Opus Dei.

El espíritu que anima a la Obra de
Dios ha sido interpretado por
algunos de un modo erróneo; llegan
a decir que el Fundador es un hereje;
se pone en marcha una campaña



muy dura, que llega a varias
ciudades de España. El peligro es
mayor porque, como sucede muchas
veces en las empresas que tienen el
marchamo de lo divino, la
contradicción viene de parte de
cristianos observantes, que no
comprenden ni dan cabida en su
alma a un apostolado «viejo como el
Evangelio y como el Evangelio
nuevo», a una llamada universal a la
santidad, a una vocación de entrega
a Dios en medio del mundo que el
Señor ha querido renovar con
fuerza, sirviéndose de la fidelidad del
Fundador del Opus Dei. El daño
prende en el ánimo de los más
susceptibles, timoratos o
impacientes. Después, los enemigos
del cristianismo utilizarán la brecha,
abierta por hermanos, para atacar
aquello que trae la verdad, siempre
viva, de Jesucristo.

Las familias de los miembros de la
Obra en Barcelona reciben



informaciones inquietantes. Cuesta
trabajo creer que un número tan
pequeño de personas del Opus Dei -
en su mayoría estudiantes- como el
que hay en Barcelona y un
apostolado tan incipiente, con una
finalidad tan clara, levante tal
revuelo. Pero así es.

Todo el dolor de la situación cae
sobre el Padre. Sin embargo, él sufre
por la Obra, que es de Dios; sufre por
los que calumnian con el afán, tal
vez, de hacer una cosa buena; sufre
por estas primeras vocaciones que se
ven seriamente probadas en sus
ambientes familiares y sociales.

La causa fundamental del escándalo
fue anticiparse a la doctrina que, en
1965, recogería el Concilio Vaticano
II. El motivo fue decir que todos los
cristianos, cada uno dentro de su
estado, tenían que hacerse santos, sin
necesidad de recurrir al estado de
perfección -que es propio de los



religiosos-, sino luchando para vivir
con perfección en el propio estado.

Hoy parece extraña esta reacción.
Pero la presencia en la calle de
ciudadanos corrientes
comprometidos con Dios, con una fe
exigente capaz de informar los actos
de su vida, sin dejar sus tareas,
resultaba sorprendente. La novedad
de la Obra residía en esta presencia
en el mundo y en este talante
sobrenatural.

Los hechos llegan a extremos de tal
gravedad que comprometen la
seguridad del Fundador en sus viajes
a Barcelona. Corre el peligro de ser
detenido por falsas acusaciones de
tipo políticoreligioso. Tiene que
limitarse a ir y volver en el día para
no alojarse en ningún hotel. El
Nuncio de su Santidad, Monseñor
Gaetano Cicognani, le aconseja
reservar los billetes con otro nombre
para no poner en movimiento a la



policía, pues se le conoce más en esta
época como P. Escrivá. Es
Gobernador civil de Barcelona
Antonio Correa Veglison. Años
después, un miembro del Opus Dei le
hablará de uno de estos viajes: «Me
alegro -comenta Correa- de no haber
sabido que fue entonces Monseñor
Escrivá a Barcelona. Tales eran las
cosas que decían de él (...), que
hubiera enviado la policía al
aeropuerto a detenerlo»(33).

Siguiendo el espíritu del
cristianismo, el Padre nunca cerrará
las puertas de su casa a nadie, por
equivocado que esté. Sin embargo, su
comprensión con las personas no
significa transigencia con lo injusto...
Les dice claramente que están
equivocados, pero que siempre le
encontrarán con los brazos abiertos,
como sacerdote y como amigo.

El Padre advierte a sus hijos que no
hablen, ni entre ellos, de las



falsedades que algunos propalan,
para que, ni de lejos, puedan faltar a
la caridad. En Barcelona,
especialmente, verá maltratadas la
justicia y la libertad, tan queridas
siempre por él para todo el mundo.
Quiso que, en la primera Residencia
de estudiantes que se abriera en
Cataluña, en el oratorio se colocara la
frase de San Juan: Ventas liberabit
vos (34): la verdad os hará libres, en
memoria de estos años en los que
mantenerse en la verdad fue la
mejor arma contra la calumnia.

Pero Monseñor Escrivá de Balaguer
no puede dejar de sentir el peso de la
acritud que le llega por todas partes.
Supera con humildad y fortaleza
sobrenaturales las acusaciones
contra su fama y su honra, su buen
nombre y el honor de sacerdote e
hijo fiel de la Iglesia. Perdona y
enseña a perdonar. Pero hay días tan
duros que no puede, casi,
mantenerse en pie.



Sin embargo, nunca se siente víctima
ni hace tragedias. Conjuga la
humildad y la fortaleza. En Madrid,
en 1942, en medio de grandes
habladurías y de crueles insultos, con
todo este peso encima, una noche se
levanta de la cama -no puede dormir-
y se va al oratorio, se arrodilla
delante del sagrario y permanece un
buen rato en oración diciendo:

-« Señor, si Tú no necesitas mi honra,
¿yo para qué la quiero?»(35).

Para no dar lugar en sus hijos ni a un
movimiento voluntario de rencor,
cuando alguno menciona estos
temas, corta la conversación con el
pretexto de que tienen mucho
trabajo y no pueden perder el tiempo
analizando comentarios. En más de
una ocasión les dice que, al terminar
el día, pide a Dios un sueño
reparador porque la jornada
siguiente se abre llena de
posibilidades y precisa de todo su



esfuerzo. Y consigue dormir como un
bendito, dejando las cosas en manos
del Señor.

En el año 1941, Amadeo de
Fuenmayor viaja a Madrid para leer
su Tesis Doctoral en la Facultad de
Derecho. Y puede asistir a la
meditación que don Josemaría dirige
a sus hijos en el oratorio de la casa de
Lagasca el día en que el Obispo de
Madrid -don Leopoldo Eijo y Garay-
le comunica la primera aprobación
eclesiástica de la Obra. El Padre
recuerda, en su oración ante el
sagrario, esta oposición
desencadenada en torno al espíritu
del Opus Dei. La mayoría de los que
están allí han sufrido esta batalla en
la primera linea. Por eso cunde la
emoción cuando el Fundador les
anuncia que el Obispo de Madrid,
que siempre acertó a saber que la
mano de Dios estaba en los cimientos
de la Obra, ha querido que tenga una



aprobación oficial, pensando frenar
la campaña de calumnias.

El documento que avala esta decisión
jurídica tiene fecha de 19 de marzo
de 1941 y está firmado por don
Leopoldo Eijo y Garay. Llegará a
manos del Padre el día 24. Monseñor
Escrivá de Balaguer rememora
aquella jornada cuando pasa por
Madrid, en años sucesivos, con
destino a muy diversos viajes
apostólicos:

«Fui con mi madre y alguno de mis
hijos que estaba en la casa, porque
no había nadie más: todos estaban
trabajando (...). Fui a ver a mi madre
y le dije: mira, me acaba de llamar el
obispo y, contra mi voluntad, porque
no quería ninguna aprobación, me
dice que está hecho el decreto.
Vamos a dar gracias. Nos
arrodillamos sobre la tarima del
altar, y dimos gracias al Señor»(36).



Dos años más tarde, el 18 de octubre
de 1943, también en este oratorio, el
Padre reunirá a sus hijos para
hablarles, en pie, junto al sagrario:

«Ya sabéis, hijos míos, que las buenas
y las malas noticias os las doy junto
al Sagrario. Ahora os digo que,
mientras algunos por ahí -yo los
perdono y les quiero- habían
asegurado que los Obispos habían
quitado las licencias ministeriales a
este pecador, ha llegado de Roma un
telegrama, dirigido al Obispo,
anunciando que el Santo Padre ha
dado el nihil obstat a la Obra, y que
nos bendice de todo corazón»(37).

Sus palabras continúan, llenas de
amor y agradecimiento. Después,
reza una acción de gracias y un
Avemaría. El nihil obstat e había
concedido y fechado el día 11 de
octubre, festividad, entonces, de la
Maternidad de Nuestra Señora(38).



Desde los comienzos, Monseñor
Leopoldo Eijo y Garay bendijo
cariñosamente el trabajo del
Fundador. Y durante estos duros
años de persecución puso todo lo que
estaba de su parte para que se
restablecieran la verdad y la justicia.
En una ocasión, le dijo a una mujer
de la Obra que el Opus Dei era para
él algo tan grande y tan querido, que
en su oración ante el sagrario solía
decirle al Señor: «Señor: aunque yo
no valga gran cosa, cuando llegue
ante Ti por lo menos podré decirte:
en estas manos nació el Opus Dei,
con estas manos bendije a Josemaría.
Y éstas -sigue diciendo-espero que
serán mis credenciales para
presentarme ante el juiciode
Dios»(39). José María García
Lahiguera conoce al Padre desde
1932. Relata así su primer contacto
con él:

«Vino a verme a mi despacho de
Director Espiritual del Seminario de



Madrid, en las Vistillas. La entrevista
duró una hora y media o dos horas, y
la recuerdo vivamente por la
profunda impresión que me causó.
Aunque entonces no le conocía, ni
tenía de él referencia alguna, desde
las primeras palabras que cruzamos,
se estableció entre los dos una
corriente de cordialidad, de simpatía
(...).

Me explicó entonces la Obra a la que,
por voluntad de Dios, estaba
dedicando su vida. Sus palabras
estaban llenas de delicadeza, de
humildad y de un profundo sentido
sobrenatural (...).

Yo estaba fuertemente conmovido
con lo que iba oyendo y comprendí
enseguida que el Padre estaba
iniciando algo verdaderamente
trascendental, de Dios »(40).

Hacia 1940 el Padre acude a
confesarse habitualmente con este
sacerdote que, después de la muerte



del Fundador de la Obra, testimonia
la actitud que mantuvo durante
aquellos años:

«Aún hay otro aspecto de su sencillez
que me permitirá pasar a dar
testimonio sobre su heroico modo de
vivir la fortaleza. Me refiero a que
hasta las mismas contradicciones
que tuvo que sufrir en aquellos años
-tan duras, tan injustas, tan
dolorosas- me las daba a conocer sin
el menor dramatismo, las objetivaba
de tal manera que yo podía darles la
importancia que tenían en sí, ni más
ni menos. Nunca se presentaba como
víctima (...).

Su fortaleza estaba basada en una fe
inconmovible, fe operativa que le
llevaba a poner también los medios
humanos necesarios, pero con una
total confianza en la divina
providencia»(41).

El día 9 de mayo de 1941 el Abad
Coadjutor de Montserrat, Aurelio M.



Escarré, escribe al Obispo de Madrid-
Alcalá, Monseñor Leopoldo Eijo y
Garay, para pedirle información
acerca del asunto Opus Dei,
«fundación del Dr. Escrivá, sacerdote
de esa su Diócesis»(42).

El Obispo recibe la carta el 23 y su
contestación no se hace esperar.
Explica al Abad su tristeza por una
campaña que no puede comprender
más que a la luz de la advertencia
evangélica: putantes se obsequium
praestare Deo. Quizá los que atacan a
la Obra piensan que hacen un
servicio a Dios.

«Créame, Rvdmo. P. Abad, el Opus es
verdaderamente Dei, desde su
primera idea y en todos sus pasos y
trabajos.

El Dr. Escrivá es un sacerdote
modelo, escogido por Dios para
santificación de muchas almas,
humilde, prudente, abnegado, dócil
en extremo a su Prelado, de escogida



inteligencia, de muy sólida
formación doctrinal y espiritual,
ardientemente celoso, apóstol de la
formación cristiana de la juventud
(...).

Y en el molde de su espíritu ha
vaciado su Opus. Lo sé, no por
referencias, sino por experiencia
personal. Los hombres del Opus Dei
(subrayo la palabra hombres porque
entre ellos aun los jóvenes son ya
hombres por su recogimiento y
seriedad de vida), van por camino
seguro no sólo de salvar sus almas
sino de hacer mucho bien a otras
innumerables almas (...).

No merece más que alabanzas el
Opus Dei; pero los que lo amamos no
queremos que se lo alabe, ni se lo
pregone (...); trabajar calladamente,
con humildad, con alegría interna,
con entusiasmo apostólico que no se
desvirtúa precisamente porque no se
desborda en ostentaciones (...).



Conozco todas las acusaciones que se
lanzan; sé que son falsas; sé que se
persigue a algunas personas, incluso
en sus intereses, creyéndolos del
Opus Dei, ¡y no lo son!»(43).

La carta está fechada en Madrid, el
24 de mayo de 1941. El Padre,
mientras tanto, envía a sus hijos de
Barcelona, que son solamente cuatro
o cinco en este tiempo, una cuartilla
con las palabras de una Epístola de
San Pablo:

« Spe gaudentes: in tribulatione
patientes: oratione instantes” (Rom
XII, 12): alegres con,la esperanza,
pacientes en la tribulación,
perseverantes en la oración»(44).

Alguna vez don Leopoldo llama al
teléfono del Fundador, incluso a altas
horas de la madrugada. Para
recordar a Monseñor Escrivá de
Balaguer algo que debe mantener
erguida su esperanza: las obras de
Dios están marcadas siempre por la



incomprensión de los buenos y de los
menos buenos. Es la Cruz de Cristo.

Una noche le recuerda -en latín- a
través del hilo de comunicación las
palabras que Jesucristo le dijo a
Pedro (45), cambiando el término
«hermanos», por «hijos»:

«Mira que Satanás ha pedido poder
zarandearos como el trigo». Luego
añade: «yo rezo tanto por vosotros...
Tú ¡confirma a tus hijos!»(46).

Testigo de la actitud de don
Josemaría Escrivá de Balaguer es el
Padre Silvestre Sancho, dominico,
que tiene la oportunidad de
compartir la amistad del Fundador
durante estos años de persecución:

«Jamás le vi una reacción de rencor.
No era él hombre para eso, sino para
comprender, perdonar y olvidar (...).
Sin embargo le apenaban esas
actitudes de algunos, porque de
ninguna manera había motivo para



esas campañas que hacían daño a las
almas y sembraban la desunión en la
Iglesia (...).

El Padre tenía una confianza en Dios
total en medio de tantas
persecuciones. El siempre tenía
seguridad -esto se lo he oído
muchísimas veces- de que como la
Obra es de Dios, saldría
adelante»(47).

Estas mismas dicerías habían sido
esparcidas ya años antes. La noticia
llega hasta el señor Bordiú, dueño del
inmueble en que se ha instalado la
Residencia de estudiantes de Ferraz
50. Se entera, asombrado, de que han
sido calificados nada menos que de
masones.

Comentará, a propósito de este
rumor, que jamás en su vida había
oído decir que los masones rezaran
con tanta devoción el Rosario.



En España, cuando las circunstancias
del país hicieron difícil la vida a los
católicos, demostró su valentía y su
lealtad a la fe y a las personas. Al
cabo de los años, cuando se actuaba
con rígida intransigencia con los no
católicos, el Fundador los trató con
cariño exquisito. Y también entonces
sufrió molestias por parte de algunos
que ejercían la autoridad.

En 1966, Monseñor Escrivá de
Balaguer será nombrado hijo
adoptivo de la Ciudad de Barcelona.
Asiste al acto Rafael Termes, el que
fuera primer director de El Palau. El
Padre le da un fuerte abrazo.
Mirándole, sonriente, repetirá una
vez más: «¡valía la pena!... »(48). Lo
dice sin pensar en honores
personales, a los que ha renunciado
desde siempre, sino por el gran
número de vocaciones que han
rubricado, durante estos años, la
fidelidad de aquellos comienzos
difíciles en los años 40.



Durante un viaje del Padre a través
de España y Portugal, en 972, pasará
-como tantas otras veces- por
Barcelona. Allí, junto a un pueblo de
la costa, en una casa de retiros, habla
con un numeroso grupo de hijos
suyos catalanes. Y Santiago Balcells
le dice:

-«¿Cómo podemos sus hijos
barceloneses compensar en parte
esos sufrimientos que usted padeció
solo o casi solo, hace años?»

-«¿Y me lo dices tú a mí? (...).
Tuvimos necesidad de una persona
en Barcelona que diera la cara, su
nombre, para poner el primer Centro
(...). Y tu hermano, cuando le
maltrataron pensando que era del
Opus Dei, no le dio la gana, por ser
un caballero cristiano, aclarar que no
era de la Obra: no dijo que era, pero
tampoco que no era. Yo comenté con
algunos: el Señor pagará a Alfonso
esta generosidad y esta valentía con



la vocación, que es el premio más
grande que puede conceder»(49)

El y otras muchas vocaciones serán
la mejor respuesta a la dureza y
también a la fidelidad de los
comienzos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/con-el-viento-
contrario/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/con-el-viento-contrario/
https://opusdei.org/es-es/article/con-el-viento-contrario/
https://opusdei.org/es-es/article/con-el-viento-contrario/

	Con el viento contrario

