
opusdei.org

Comunicar
esperanza y
confianza en
nuestros tiempos

«Ofrezcamos a los hombres y
mujeres de nuestro tiempo
narraciones caracterizadas por
la lógica de la “buena noticia”».
Así anunció en enero el Papa
Francisco en Twitter el mensaje
para la Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales 2017,
que hoy celebramos.

24/05/2017



Gracias al desarrollo tecnológico, el
acceso a los medios de comunicación
es tal que muchísimos individuos
tienen la posibilidad de compartir
inmediatamente noticias y de
difundirlas de manera capilar. Estas
noticias pueden ser bonitas o feas,
verdaderas o falsas. Nuestros padres
en la fe ya hablaban de la mente
humana como de una piedra de
molino que, movida por el agua, no
se puede detener. Sin embargo,
quien se encarga del molino tiene la
posibilidad de decidir si moler trigo o
cizaña. La mente del hombre está
siempre en acción y no puede dejar
de «moler» lo que recibe, pero está
en nosotros decidir qué material le
ofrecemos. (cf. Casiano el Romano, 
Carta a Leoncio Igumeno).

Me gustaría con este mensaje llegar y
animar a todos los que, tanto en el
ámbito profesional como en el de las
relaciones personales, «muelen»
cada día mucha información para



ofrecer un pan tierno y bueno a
todos los que se alimentan de los
frutos de su comunicación. Quisiera
exhortar a todos a una comunicación
constructiva que, rechazando los
prejuicios contra los demás, fomente
una cultura del encuentro que ayude
a mirar la realidad con auténtica
confianza.

Creo que es necesario romper el
círculo vicioso de la angustia y frenar
la espiral del miedo, fruto de esa
costumbre de centrarse en las «malas
noticias» (guerras, terrorismo,
escándalos y cualquier tipo de
frustración en el acontecer humano).
Ciertamente, no se trata de favorecer
una desinformación en la que se
ignore el drama del sufrimiento, ni
de caer en un optimismo ingenuo
que no se deja afectar por el
escándalo del mal. Quisiera, por el
contrario, que todos tratemos de
superar ese sentimiento de disgusto y
de resignación que con frecuencia se



apodera de nosotros, arrojándonos
en la apatía, generando miedos o
dándonos la impresión de que no se
puede frenar el mal. Además, en un
sistema comunicativo donde reina la
lógica según la cual para que una
noticia sea buena ha de causar un
impacto, y donde fácilmente se hace
espectáculo del drama del dolor y del
misterio del mal, se puede caer en la
tentación de adormecer la propia
conciencia o de caer en la
desesperación.

Por lo tanto, quisiera contribuir a la
búsqueda de un estilo comunicativo
abierto y creativo, que no dé todo el
protagonismo al mal, sino que trate
de mostrar las posibles soluciones,
favoreciendo una actitud activa y
responsable en las personas a las
cuales va dirigida la noticia. Invito a
todos a ofrecer a los hombres y a las
mujeres de nuestro tiempo
narraciones marcadas por la lógica
de la «buena noticia».



La buena noticia

La vida del hombre no es sólo una
crónica aséptica de acontecimientos,
sino que es historia, una historia que
espera ser narrada mediante la
elección de una clave interpretativa
que sepa seleccionar y recoger los
datos más importantes. La realidad,
en sí misma, no tiene un significado
unívoco. Todo depende de la mirada
con la cual es percibida, del «cristal»
con el que decidimos mirarla:
cambiando las lentes, también la
realidad se nos presenta distinta.
Entonces, ¿qué hacer para leer la
realidad con «las lentes» adecuadas?

Para los cristianos, las lentes que nos
permiten descifrar la realidad no
pueden ser otras que las de la buena
noticia, partiendo de la «Buena
Nueva» por excelencia: el «Evangelio
de Jesucristo, Hijo de Dios» (Mc 1,1).
Con estas palabras comienza el
evangelista Marcos su narración,



anunciando la «buena noticia» que
se refiere a Jesús, pero más que una
información sobre Jesús, se trata de 
la buena noticia que es Jesús mismo.
En efecto, leyendo las páginas del
Evangelio se descubre que el título
de la obra corresponde a su
contenido y, sobre todo, que ese
contenido es la persona misma de
Jesús.

Esta buena noticia, que es Jesús
mismo, no es buena porque esté
exenta de sufrimiento, sino porque
contempla el sufrimiento en una
perspectiva más amplia, como parte
integrante de su amor por el Padre y
por la humanidad. En Cristo, Dios se
ha hecho solidario con cualquier
situación humana, revelándonos que
no estamos solos, porque tenemos un
Padre que nunca olvida a sus hijos.
«No temas, que yo estoy contigo» (Is
43,5): es la palabra consoladora de
un Dios que se implica desde siempre
en la historia de su pueblo. Con esta



promesa: «estoy contigo», Dios
asume, en su Hijo amado, toda
nuestra debilidad hasta morir como
nosotros. En Él también las tinieblas
y la muerte se hacen lugar de
comunión con la Luz y la Vida.
Precisamente aquí, en el lugar donde
la vida experimenta la amargura del
fracaso, nace una esperanza al
alcance de todos. Se trata de una
esperanza que no defrauda ―porque
el amor de Dios ha sido derramado
en nuestros corazones (cf. Rm 5,5)―
y que hace que la vida nueva brote
como la planta que crece de la
semilla enterrada. Bajo esta luz, cada
nuevo drama que sucede en la
historia del mundo se convierte
también en el escenario para una
posible buena noticia, desde el
momento en que el amor logra
encontrar siempre el camino de la
proximidad y suscita corazones
capaces de conmoverse, rostros
capaces de no desmoronarse, manos
listas para construir.



La confianza en la semilla del
Reino

Para iniciar a sus discípulos y a la
multitud en esta mentalidad
evangélica, y entregarles «las gafas»
adecuadas con las que acercarse a la
lógica del amor que muere y
resucita, Jesús recurría a las
parábolas, en las que el Reino de Dios
se compara, a menudo, con la semilla
que desata su fuerza vital justo
cuando muere en la tierra (cf. Mc
4,1-34). Recurrir a imágenes y
metáforas para comunicar la
humilde potencia del Reino, no es un
manera de restarle importancia y
urgencia, sino una forma
misericordiosa para dejar a quien
escucha el «espacio» de libertad para
acogerla y referirla incluso a sí
mismo. Además, es el camino
privilegiado para expresar la
inmensa dignidad del misterio
pascual, dejando que sean las
imágenes ―más que los conceptos―



las que comuniquen la paradójica
belleza de la vida nueva en Cristo,
donde las hostilidades y la cruz no
impiden, sino que cumplen la
salvación de Dios, donde la debilidad
es más fuerte que toda potencia
humana, donde el fracaso puede ser
el preludio del cumplimiento más
grande de todas las cosas en el amor.
En efecto, así es como madura y se
profundiza la esperanza del Reino de
Dios: «Como un hombre que echa el
grano en la tierra; duerma o se
levante, de noche o de día, el grano
brota y crece» (Mc 4,26-27).

El Reino de Dios está ya entre
nosotros, como una semilla oculta a
una mirada superficial y cuyo
crecimiento tiene lugar en el silencio.
Quien tiene los ojos límpidos por la
gracia del Espíritu Santo lo ve brotar
y no deja que la cizaña, que siempre
está presente, le robe la alegría del
Reino.



Los horizontes del Espíritu

La esperanza fundada sobre la buena
noticia que es Jesús nos hace elevar
la mirada y nos impulsa a
contemplarlo en el marco litúrgico
de la fiesta de la Ascensión. Aunque
parece que el Señor se aleja de
nosotros, en realidad, se ensanchan
los horizontes de la esperanza. En
efecto, en Cristo, que eleva nuestra
humanidad hasta el Cielo, cada
hombre y cada mujer puede tener la
plena libertad de «entrar en el
santuario en virtud de la sangre de
Jesús, por este camino nuevo y vivo,
inaugurado por él para nosotros, a
través del velo, es decir, de su propia
carne» (Hb 10,19-20). Por medio de
«la fuerza del Espíritu Santo»
podemos ser «testigos» y
comunicadores de una humanidad
nueva, redimida, «hasta los confines
de la tierra» (cf. Hb 1,7-8).



La confianza en la semilla del Reino
de Dios y en la lógica de la Pascua
configura también nuestra manera
de comunicar. Esa confianza nos
hace capaces de trabajar ―en las
múltiples formas en que se lleva a
cabo hoy la comunicación― con la
convicción de que es posible
descubrir e iluminar la buena noticia
presente en la realidad de cada
historia y en el rostro de cada
persona.

Quien se deja guiar con fe por el
Espíritu Santo es capaz de discernir
en cada acontecimiento lo que
ocurre entre Dios y la humanidad,
reconociendo cómo él mismo, en el
escenario dramático de este mundo,
está tejiendo la trama de una historia
de salvación. El hilo con el que se teje
esta historia sacra es la esperanza y
su tejedor no es otro que el Espíritu
Consolador. La esperanza es la más
humilde de las virtudes, porque
permanece escondida en los pliegues



de la vida, pero es similar a la
levadura que hace fermentar toda la
masa. Nosotros la alimentamos
leyendo de nuevo la Buena Nueva,
ese Evangelio que ha sido muchas
veces «reeditado» en las vidas de los
santos, hombres y mujeres
convertidos en iconos del amor de
Dios. También hoy el Espíritu
siembra en nosotros el deseo del
Reino, a través de muchos «canales»
vivientes, a través de las personas
que se dejan conducir por la Buena
Nueva en medio del drama de la
historia, y son como faros en la
oscuridad de este mundo, que
iluminan el camino y abren nuevos
senderos de confianza y esperanza.

Vaticano, 24 de enero de 2017

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/comunicar-
esperanza-y-confianza-en-nuestros-

tiempos/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-esperanza-y-confianza-en-nuestros-tiempos/
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-esperanza-y-confianza-en-nuestros-tiempos/
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-esperanza-y-confianza-en-nuestros-tiempos/
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-esperanza-y-confianza-en-nuestros-tiempos/

	Comunicar esperanza y confianza en nuestros tiempos

