
opusdei.org

«Es el Señor»: El
acompañamiento
espiritual (I)

Todos necesitamos compañeros
que, con su conversación
cercana y su aliento, nos
ayuden a navegar por la vida, al
servicio de «la acción siempre
original del Espíritu Santo» en
nuestra alma. 15.º entrega de la
serie "Combate, cercanía y
misión".

10/07/2025



«Cuando ya amaneció, se presentó
Jesús en la orilla, pero sus discípulos
no se dieron cuenta de que era
Jesús» (Jn 21,4). De madrugada, junto
al mar de Galilea, el Señor resucitado
se presenta misteriosamente a sus
discípulos, quizás medio oculto por la
bruma que sube desde el agua. Su
voz, aunque también velada, llega
con fuerza: «Muchachos, ¿tenéis algo
de comer?». Ellos responden que no.
Todavía no saben quién les está
preguntando, pero hay algo en esa
voz que les hace escuchar con
atención y que los prepara a seguir
sus instrucciones: «Echad la red a la
derecha, y encontraréis». Obedientes,
echan las redes; y, en un contraste
sorprendente con los esfuerzos de
toda una noche, pescan en
abundancia. Mientras los otros
discípulos se maravillan de las redes
rebosantes, San Juan levanta la
mirada. Él ve mucho más allá de los
peces: reconoce al que les acaba de



hablar. Y dice a Pedro: «¡Es el
Señor!» (cfr. Jn 21,4-8).

¿Por qué san Juan es capaz de
discernir la presencia de Jesús al
final de aquella dura noche de
trabajo? En su reacción hay algo que
nos recuerda el comienzo de su
Evangelio, su primer encuentro con
Jesús. «¡He aquí el cordero de Dios!»,
había dicho aquella vez san Juan
Bautista, mientras Jesús pasaba junto
a Juan y Andrés (Jn 1,36). Para los
demás era un peregrino más, pero el
Precursor —es decir, «el que corre
por delante», el que ve venir las
cosas y las anuncia— veía en él al
Mesías.

San Juan Bautista había hecho crecer
espiritualmente a Juan y a Andrés:
les había enseñado el valor del ayuno
y la necesidad de la conversión; les
había enseñado a rezar (cfr. Mt 9,14;
Lc 3,1-17; 11,1). Pero su mayor
lección había sido presentarles a



Jesús e invitarlos a una relación
personal con Él (cfr. Jn 1,35-39). Y así,
poniendo a sus discípulos ante Jesús,
llegó a la cumbre de su misión. Desde
entonces, el Bautista se hizo
humildemente a un lado: ahora
correspondía a Jesús ocupar el centro
de la vida de sus discípulos (cf. Jn
3,27-30).Durante siglos, su ejemplo
ha servido de modelo para tantas
personas que guían a otros hacia
Cristo y les ayudan a discernir su
presencia en sus vidas, desde la
conciencia de no ser «dueños, sino
custodios»[1]. Porque «la misión es de
Jesús. Él ha resucitado, de modo que
está vivo y nos precede. Ninguno de
nosotros está llamado a
sustituirlo»[2]. Estamos llamados, en
cambio, a facilitar el encuentro de
cada uno con él; a decir, desde la
cercanía que da la confianza y el
afecto, «¡Es el Señor!».



El acompañamiento
espiritual

«A lo largo de esta navegación de la
vida nuestra, [hay] tiempos de
bonanza −interna o externa− incluso
prolongados; pero solo en el Cielo la
paz es definitiva, la serenidad
completa»[3].Nuestro corazón inquieto
necesita quien lo guíe, por las aguas
tranquilas y por las tormentas, hasta
que pueda descansar en Dios[4].
Necesitamos compañeros que, con su
conversación cercana, su consuelo y
su aliento, nos ayuden a navegar con
más decisión y nos iluminen cuando
desciende la oscuridad o perdemos la
orientación. A estas personas se las
conoce tradicionalmente como
«directores espirituales»: personas
que nos ayudan a perseverar en la 
dirección que elegimos al seguir a
Cristo.

Un director espiritual camina junto a
las personas: no suplanta la acción



de Dios en sus almas, ni mucho
menos reemplaza su conciencia, sino
que las ayuda a discernir entre las
inspiraciones del Espíritu Santo y las
sugestiones del diablo, o de su propia
humanidad herida. Por esta razón,
en los últimos decenios se ha vuelto
habitual en la Iglesia usar también el
término «acompañante espiritual».
En este sentido, decía el Papa
Francisco: «Quien acompaña —el
acompañante o la acompañante— no
sustituye al Señor, no hace el trabajo
en lugar del acompañado, sino que
camina a su lado, le anima a leer lo
que se mueve en su corazón, el lugar
por excelencia donde habla el Señor.
El acompañante espiritual (…) es el
que te dice: “Muy bien, pero mira
aquí, mira aquí”, te llama la atención
sobre cosas que pueden estar
pasando; te ayuda a comprender
mejor los signos de los tiempos, la
voz del Señor, la voz del tentador, la
voz de las dificultades que no logras
superar...»[5].



Las primeras personas que se
acercaron a la Obra se sintieron
queridas y acompañadas por san
Josemaría. En él no vieron una
especie de gurú espiritual que
tuviera consejos para cada situación,
sino un amigo o un padre que
escuchaba y se preocupaba de sus
cosas; y que veía bullir en ellos la
sangre de Cristo[6]. Cuando las
personas son acompañadas de este
modo, no solo aprecian la ayuda que
reciben, sino que incluso disfrutan
de las conversaciones de
acompañamiento espiritual. Crecen
en madurez e ilusión apostólica, se
sienten fortalecidas en su relación
con Dios; y, si han emprendido una
vocación particular, evitan un
equivocado sentido de
independencia que les aislaría de
quienes comparten su camino y su
misión.

En la reciente vida de la Iglesia, se ha
profundizado la conciencia de que



no solo los sacerdotes, sino también
los laicos, pueden realizar la tarea
del acompañamiento espiritual. Y así
ha sido en la Obra desde el principio.
En estas páginas abordaremos
algunos aspectos de esta tarea,
siempre teniendo en cuenta que
todos estamos llamados a llevar a los
demás a «la luz y al calor de Cristo»[7],
aun cuando no ejerzamos
formalmente como acompañantes o
directores espirituales. En un
segundo artículo mostraremos
también en qué sentido la amistad
desemboca, «naturalmente, en la
confidencia personal, llena de
delicadeza y respeto a la libertad»[8];
y veremos cómo mucho de lo que se
detalla aquí rige también para ese
acompañamiento, más informal,
pero tan necesario.



Ayudar a la obra del Espíritu
Santo

El objetivo principal del
acompañamiento o dirección
espiritual es ayudar a las personas a
encontrar a Cristo y a reconocer lo
que procede de él, para que el Amor
de Dios prenda en su vida y a su
alrededor. Esto requiere un entorno
en el que la persona pueda
desarrollar una relación personal
con Dios, cultivar el sentido de la
escucha en la oración y aprender a
discernir la voluntad de Dios en cada
momento de su vida. El guía
espiritual puede desempeñar un
papel crucial para crear este entorno
adecuado. Pero eso requiere
reconocer la singularidad de cada
persona y estar abierto a los caminos
misteriosos de la acción de Dios en
las almas. «No se pueden ofrecer
fórmulas prefabricadas, ni métodos o
reglamentos rígidos, para acercar las
almas a Cristo. El encuentro de Dios



con cada hombre es inefable e
irrepetible, y nosotros debemos
colaborar con el Señor para hallar —
en cada caso— la palabra y el modo
oportunos, siendo dóciles y no
intentando poner trabas a la acción
siempre original del Espíritu
Santo»[9].

A su vez, la persona acompañada
debe considerar atentamente las
sugerencias que recibe y meditarlas
con una mirada de fe en la oración.
Como explica el Padre, «saber que
Dios nos puede hablar a través de
otras personas o de sucesos más o
menos corrientes, la convicción de
que ahí podemos escucharle, genera
en nosotros una actitud dócil frente a
sus designios, escondidos también en
las palabras de quienes nos
acompañan en el camino»[10]. Esta
actitud puede dar grandes frutos en
nuestra vida, siempre que
recordemos que Dios no habla casi
nunca literalmente a través de las



palabras del guía espiritual. Sus
palabras son más bien una invitación
a dirigir nuestra escucha en una
determinada dirección, para ver si
allí oímos las inspiraciones del
Espíritu Santo, que es algo que solo
nosotros podemos hacer. Son
palabras para que nos encontremos
con la Palabra.

Un genuino acompañamiento
espiritual, pues, se cimienta en un
profundo respeto por la actuación
del Espíritu Santo en cada alma. El
director espiritual no es un dirigente,
sino un siervo que ayuda al Espíritu
Santo a guiar e iluminar a la persona
acompañada. Como decía san
Josemaría, «acompañar a las almas
es un arte en el que el modelo es
Jesucristo y el modelador, el Espíritu
Santo, por medio de la gracia»[11]. De
ahí que el director o acompañante
espiritual tenga más de jardinero que
de arquitecto: no impone formas, no
plasma sus ideas en las personas,



sino que ayuda a cultivar el terreno
del alma para que florezca en ella la
vida de Dios.

Escuchar de verdad

Todos habremos hecho la
experiencia alguna vez: cuando nos
encontramos con alguien que nos
escucha con atención y con
benevolencia, se abre ante nosotros
un espacio en el que nos sentimos
cómodos compartiendo
pensamientos y emociones, sin
miedo a vernos rechazados o
juzgados. Cuando las personas se
sienten escuchadas, logran ser más
conscientes de sí mismas, y se ponen
más fácilmente a su vez a la escucha
de Dios, de modo que puedan
discernir mejor su voz. Por eso, san
Josemaría prestaba atención
pacientemente a los jóvenes que
acudían a él, animándolos a abrir
libremente su corazón, y solo al final



les ofrecía algún consejo y les abría
horizontes para su vida.

Escuchar significa mucho más que
oír detalladamente; requiere prestar
atención al trasfondo de
sentimientos, ideas y experiencias
que la persona está expresando, y
ayudarla a que ella misma explore
ese trasfondo. Para ello hace falta
una actitud de verdadero interés
hacia la otra persona. No
escuchamos a los demás para
imponer nuestra propia agenda o
implicarlos en proyectos apostólicos
específicos; escuchamos para
ayudarlos a descubrir lo que el
Espíritu Santo, en su infinito amor
por cada alma, quiere para que su
alegría sea completa (cfr. Jn 16,24).
Somos así, como le gustaba repetir a
Benedicto XVI, servidores de su
alegría (cfr. 2Co 1,24).

Para escuchar realmente, y para que
las personas se sientan escuchadas,



puede ser útil verbalizar brevemente
lo que dicen, con nuestras palabras.
Es un modo de alimentar en uno
mismo la disposición de entrar en el
mundo interior que el otro le está
abriendo, sin proyectar en él los
propios puntos de vista. Además de
fomentar y de transmitir esa
disposición, nos cercioramos así de
haber entendido bien, y facilitamos
que el otro siga desplegando lo que le
parezca. Esto da serenidad y conduce
a las personas a hacerse
responsables de su vida, a dar con
soluciones ellos mismos; a andar por
su cuenta, a descubrir proyectos. Por
el contrario, interrumpirles o
anticiparse a sus palabras puede ser
desalentador, y no ayuda a desplegar
las alas.

La escucha paciente es un acto de
amor que revela un genuino interés
por el otro. Por eso, el acompañante
espiritual nunca debe aparentar
aburrimiento o prisa. Muchas veces,



de modo práctico, se recomienda
brevedad en la dirección espiritual.
Sin embargo, es necesario discernir
con prudencia las distintas
circunstancias, porque escuchar
requiere tiempo: respetar el ritmo
del otro; también sus silencios. Y a
veces, o por temporadas, una
persona puede necesitar
conversaciones largas. Las preguntas
abiertas pueden ser útiles, pero no
deben interrumpir el flujo natural de
la conversación, ni se deben usar
siempre para llenar silencios
incómodos. Al contrario, los silencios
permiten a veces que la persona
profundice en sus reflexiones y
encuentre las palabras adecuadas.
En el silencio «hablan la alegría, las
preocupaciones, el sufrimiento, que
precisamente en él encuentran una
forma de expresión particularmente
intensa»[12].

Una actitud de escucha auténtica
construye, más que cualquier otra



cosa, puentes de confianza, una
condición que es fundamental en
todo acompañamiento espiritual, y
que no puede exigirse como
requisito. La confianza está a prueba
desde el inicio, y se cultiva con cada
encuentro. Para que florezca, es
esencial que el otro se sienta
respetado, valorado y seguro de
poder compartir sus experiencias
espirituales más profundas. Lo hará,
si descubre en el acompañante un
refugio, un apoyo para discernir la
voz de Dios.

Un refugio así lo encontraron los
apóstoles en Santa María,
especialmente tras la Ascensión del
Señor. Ella es «maestra de
discernimiento: habla poco, escucha
mucho y guarda en su corazón (cf. Lc
2,19). Las tres actitudes de la Virgen:
hablar poco, escuchar mucho y
guardar en el corazón. Y las pocas
veces que habla, deja huella»[13].



[1] León XIV, Homilía, 31-05-2025.

[2] Ibid.

[3] San Josemaría, Carta 2, n. 9.

[4] Cfr. San Agustín, Confesiones, I, 1.1.

[5] Francisco, Audiencia, 4-01-2023.

[6] «Hijos míos, ¿sabéis por qué os
quiero tanto?” Se hacía el silencio y
añadía el Padre: “porque veo bullir
en vosotros la Sangre de Cristo”» (A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. III, Rialp, Madrid 2003,
p. 405).

[7] San Josemaría, Carta 1, n. 22.

[8] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-11-2019.

[9] San Josemaría, Carta 11, n. 42.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
10-02-2024, n. 6.



[11] San Josemaría, Carta 26, n. 37.

[12] Benedicto XVI, Mensaje para la
XLVI Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 20-05-2012.

[13] Francisco, Audiencia, 4-01-2023.

Dancho Azagra

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/combate-
cercania-mision-15-acompanamiento-

espiritual-1/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/

	«Es el Señor»: ﻿El acompañamiento espiritual (I)
	El acompañamiento espiritual
	Ayudar a la obra del Espíritu Santo
	Escuchar de verdad


