opusdei.org

Combate, cercania,
mision (10). Una vida
que se transmite:
«Vuestros ancianos
tendran sueinosy
vuestros jovenes
veran visiones»
Cuando la relacion entre Padre
e hijos, y entre generaciones,
toma la forma de la bendicion,

es posible mirar al futuro sin
miedo a nada.

08/01/2025



Esta ahi desde los primeros latidos de
la vida de la Iglesia: es una dinamica
que nace con ella y que en cierto
modo resume su misma esencia. San
Pablo la detecta en actividades tan
centrales como la evangelizacion o la
celebracion de la Eucaristia: «Yo os
transmiti lo que a mi vez habia
recibido», escribe en dos ocasiones a
los de Corinto (cfr. 1Co 11,23; 15,3).
No se trata simplemente de la
comunicacion de una ensefianza: es
una transmision que lleva consigo
una especie de generacion. Por eso,
les dice: «Ahora que estdis en Cristo
tendréis mil tutores, pero padres no
tenéis muchos; por medio del
Evangelio soy yo quien os ha
engendrado para Cristo Jesus» (1Co
4,15). Lo que esta en juego no es una
mera transferencia de conocimiento,
porque la verdad del cristianismo no
son una serie de principios
abstractos sino algo tan concreto
como una Persona, una Persona que
nos comunica su propia vida. Por eso



el mismo san Pablo escribe a los
galatas: «Hijos mios, por quienes
vuelvo a sufrir dolores de parto,
hasta que Cristo se forme en
vosotros» (Ga 4,19).

Todo esto no es, en realidad, un
modo de decir exclusivo de san
Pablo. También san Juan se dirige a
los fieles como «hijos mios» (cfr. 1]Jn
2,1), y san Pedro habla de ellos como
«ninos recién nacidos» (1P 2,2). En la
existencia cristiana hay un
nacimiento a una nueva vida, que
pide ser transmitida a otras
personas. Es un movimiento que
tiene su inicio en el Padre y que se
encarna en Jesucristo: «Todo me ha
sido entregado por mi Padre, y nadie
conoce al Hijo mas que el Padre, y
nadie conoce al Padre sino el Hijo y
aquel a quien el Hijo se lo quiera
revelar» (Mt 11,27). Cristo no solo
revela al Padre, sino que nos entrega
lo que ha recibido de él: Jesus se ha
hecho hombre y ha venido al mundo



para que quienes lo acogen «tengan
vida y la tengan abundante» (Jn
10,10). Recibir el cristianismo
requiere nacer «de lo alto», renacer
«del agua y del espiritu» (Jn 3,3.5).

La bendicion de un padre

La transmision de la Alianza es uno
de los argumentos clave que
recorren el Antiguo Testamento. En
la historia de los patriarcas, el
momento central de esa transmision
es la bendicion del hijo por parte de
su padre. Es imposible olvidar la
escena en que Jacob se adelanta a su
hermano Esau para recibir la
bendicion de Isaac (cfr. Gn 27). O
aquella otra en que Jacob bendice
uno a uno a sus doce hijos,
anunciandoles lo que va a ser de
ellos (cfr. Gn 49). Es igualmente
emocionante el pasaje en que David
bendice a su hijo Salomdn,
prefiriéndolo a todos los demas (cfr.
1R 1-2), y también aquel otro en que



Matatias, en un tiempo de idolatria y
persecucion, bendice a sus hijos,
encomendandoles que sean celosos
de la ley y den la vida por la Alianza
(1M 2,49s).

En todos estos casos, la bendicion del
padre transmite a su hijo el don que,
a su vez, ha recibido de Dios. Hay
distintas oraciones de este tipo. Es
muy hermosa, por ejemplo, la que
Isaac pronuncia sobre Jacob. Cuando
este se acerca a su padre y lo besa,
Isaac percibe el olor de su traje, y
exclama: «El aroma de mi hijo es
como el aroma de un campo que
bendijo el Sefior. Que Dios te conceda
el rocio del cielo, la fertilidad de la
tierra, abundancia de trigo y de vino.
Que te sirvan los pueblos, y se
postren ante ti las naciones. Sé sefior
de tus hermanos, que ellos se postren
ante ti. Maldito quien te maldiga,
bendito quien te bendiga» (Gn
27,27-29).



Otras oraciones de bendicion tienen
una estructura similar. El padre
reconoce en su hijo a alguien que ha
recibido de Dios los dones necesarios
para mantener viva la Alianza; ruega
a Dios que le conceda su favor,
porque intuye que su vida estara
expuesta a multiples dificultades; y
finalmente le transmite enteramente
el don que recibio, junto con la
responsabilidad que le esta asociada.
Ahora bien, mientras en el caso de
los patriarcas y los monarcas la
bendicion tiene lugar solamente al
final de la vida, en otros se adelanta.
En el libro de Tobias, por ejemplo, la
bendicion se da cuando el hijo de
Tobit debe hacerse cargo del futuro
de la casa familiar. Su padre le
transmite esa responsabilidad, y la
acompaifia de unos consejos que son
un ejemplo de sabiduria (cfr. Tb 4).

En el Nuevo Testamento, lo que se
comunica no es ya la promesa de la
Alianza sino su realidad: el don de la



Salvacion y la mision de llevarla a
todos los rincones de la tierra. La
paternidad ya no es la de la sangre, y
la transmision se adelanta en el
tiempo. Pablo, por ejemplo, deja en
manos de Timoteo y de Tito algunas
de las Iglesias que él mismo habia
fundado. En una de las cartas que
escribe al primero, se presenta como
apostol, inmerecidamente elegido:
Cristo, escribe, «me hizo capaz, se fio
de mi y me confio este

ministerio» (1Tm 1,12). Y eso es lo
que transmite al joven: «Timoteo,
hijo mio, te confio este encargo, de
acuerdo con las profecias
pronunciadas anteriormente acerca
de ti, para que, apoyado en ellas,
combatas el noble combate» (1Tm
1,18). La carta entera tiene un tono
de bendicion paterna, llena de sabios
consejos y también de muestras de
animo, pues muchos consideraban
que Timoteo era demasiado joven
para cumplir aquella tarea (cfr. 1Tm
4,12). La lectura de las llamadas



«Cartas pastorales» de san Pablo es
una fuente continua de inspiracion
para cualquier persona que alcanza
ese momento de transmision —de
tradicion— de la propia fe y de la
propia mision.

Un Padre en el Opus Dei

Cuando san Josemaria afronto la
dificil cuestion de su propia
sepultura, pidio que sobre la lapida,
muy sencilla, fueran grabadas las
palabras: Peccator — Orate pro eo™.
Aunque, al ver la cara que pusieron
los arquitectos, agrego sonriendo: «Si
queréis, podéis afiadir estas otras
palabras: genuit filios et filias»"*. Sila
primera expresion nacia de la
conciencia de su propia condicion, la
segunda tenia que ver con la
fecundidad que Dios habia dado a su
vida, y que contemplaba con
maravilla.



Desde muy joven, san Josemaria
habia tenido la conciencia de estar
llamado a ser «padre, maestro y guia
de santos»™’. Ese era el modo en que
debia difundir la luz que habia
recibido del Sefior: «aun recogiendo
fielmente el espiritu del Opus Deli, el
derecho de la Obra seria letra muerta
de no haber transmitido el Fundador
algo vivo: un estilo, una tradicion,
una espiritualidad que diese
continuidad histdrica a ese modo de
santificarse»®. De ahi el esfuerzo que
puso para facilitar que sus hijos
fueran incorporando esa vida; y de
ahi también su deseo de que muchas
personas pudieran pasar por el
Colegio Romano, ya desde finales de
los afios cuarenta. Una sencilla
anécdota de esos afos lo ilustra. En
una tertulia en Roma con un grupo
de miembros de la Obra, se comenzo
a hablar de libros. Don Alvaro iba a
publicar un estudio, y san Josemaria
comento también algunas
publicaciones que tenia en mente. De



golpe, dio un giro sorprendente a la
conversacion. Sefialando a los que
estaban con €], dijo: «jMira qué

biblioteca! jEstas son mis obras!»".

Formaba a sus hijos segun el espiritu
que habia recibido él mismo, y a la
vez tenia hacia ellos el gesto paterno
de dejar ese don en sus manos. Ya en
los primeros afios, cuando se vivia en
Espafia un clima de persecucion
religiosa, preguntaba a los jovenes
que le seguian: «Si yo me muero,
ccontinuaras con la Obra?»"®. Era un
modo de compartir con ellos la
responsabilidad que Dios habia
puesto sobre sus hombros. Mas
adelante, al llegar el momento de
llevar el carisma de la Obra a nuevos
paises, enviaria a hijas e hijos suyos
con medios muy modestos y canales
de comunicacion a menudo
precarios; es decir, con una enorme
confianza en que sabrian llevar a
todas partes el mismo espiritu que
habian recibido.



Finalmente, es bien conocido cuanto
sufrig, durante los ultimos afios de su
vida, ante la crisis en que estaba
entrando el mundo, y en especial la
Iglesia. Todo se ponia en duda, todo
se criticaba, todo se queria dejar
atras. Es significativo que en ese
momento histdrico quisiera rodearse
en Roma de gente joven. A fin de
cuentas, ellos habian nacido con ese
tiempo: eran quienes mejor podian
sintonizar con lo que de bueno habia
en su época y quienes podrian
encauzar del mejor modo los deseos
de renovacion. Quiza por eso los
llamo: porque en ellos descansaba el
futuro. Muchos recuerdan el gesto
que solia hacer, poniendo sus manos
sobre los hombros de algunos de
aquellos chicos, mientras les decia:
«Me apoyo en ti». Era un modo de
decirles que dejaba en sus manos lo
que habia recibido de Dios. Esto lo
expresaba de mil modos, con los
directores y las directoras, pero
también con personas que estaban



recién incorporadas a la Obra'”. Era

una expresion mas de la paternidad
que Dios le habia concedido.

Una paternidad que se transmite

Esta paternidad resulta inolvidable
para quienes la experimentaron en
primera persona; pero forma parte
también de la herencia que san
Josemaria quiso dejar a sus hijos. De
hecho, cualquier persona que haya
alcanzado una cierta madurez,
cualquiera que tenga algo que
transmitir al mundo, percibe en si
una forma de paternidad. El
fundador de la Obra promovio desde
muy joven esa conciencia en quienes
lo rodeaban. Un &mbito en que lo
hizo con particular claridad es la
docencia. En Surco, por ejemplo, se
recoge un consejo que viene de lejos:
«Profesor: que te ilusione hacer
comprender a los alumnos, en poco
tiempo, lo que a ti te ha costado
horas de estudio llegar a ver claro»®,



Es hermoso, en ese sentido, lo que
escribia Alvaro d’Ors,
supernumerario, catedratico de
Derecho Romano, en unos apuntes
personales. A lo largo de su vida
habia formado a muchos romanistas.
Haciendo memoria de sus discipulos,
y en particular de quienes ocupaban
en ese momento las catedras que él
mismo habia detentado, comentaba:
«Tener sucesion es siempre un
motivo de satisfaccion. Morir sin
heredero es tan triste 0 mas que no
tener qué heredar»'.

Lo mismo vale para tantas otras
profesiones, al menos para las que
transmiten algun tipo de herencia
cultural, técnica, etc. San Josemaria
lo aplicaba también, y de modo
especial, a quienes reciben algun
encargo de gobierno en la Obra.
Pedro Casciaro recordaba como les
insistia en «que tenian el deber
moral de no hacerse
insustituibles»"”. En negativo, solia



sefialar un ejemplo que habia
conocido de joven. Lo recogio6 en la
Carta que escribio a los directores:
«Recuerdo —como caso pintoresco—
el de un cocinero de un seminario, en
el que alguna vez tuve que
detenerme, durante mis viajes de
trabajo sacerdotal por Espafia. Aquel
hombre, cuando preparaba algun
plato que él consideraba
extraordinario —no lo era, en
realidad—, echaba a los pinches de la
cocina, para que no aprendieran la
receta»™". En positivo, sefialaba que
el director debia ser «al mismo
tiempo un descubridor, un formador,
un distribuidor de hombres»™.

Pero no solo los directores y
directoras: todos estamos llamados a
vivir la paternidad que lleva a
saberse herederos de un gran don, y
al mismo tiempo responsables de
transmitirlo, como vida, a la
siguiente generacion. ;Como
hacerlo? Quiza lo primero, porque



esta en la base de todo lo demas, sea
recordar que la Iglesia es una
comunion: comunion con la Trinidad
y comunion entre personas
humanas. El Padre lo ha recordado
recientemente respecto de la Obra:
«Pensar en comunion de personas es
pensar en comunion de libertades,
comunion de iniciativas personales
que también son “hacer el Opus Dei”,
y comunion de generaciones»™?.
Estas libertades, iniciativas y
generaciones se encuentran unidas
en comunion, y cada una de ellas
juega un papel insustituible. Cuando
existe un origen, una herencia y una
mision comun, la comunion da lugar,
simultdneamente, a manifestaciones
de unidad y de pluralidad™. Eso
puede llevar a incomprensiones, e
incluso a tensiones, que son comunes
dentro y fuera de la Iglesia. De
hecho, en el plano sociolégico se ha
sefialado recientemente la velocidad
con que se estan desarrollando en los
ultimos afios las diferencias entre



generaciones™. Sin embargo, sobre
la conciencia de formar parte de una
comunion, las diferencias pueden
conciliarse por la via del amor, de la
caridad. San Josemaria escribio que
«mads que en “dar”, la caridad esta en
“comprender”»"%. En un reciente
encuentro con familias, el Padre
comentaba esa ensefianza sefialando
que la comprension no consiste, en
primer lugar, en disculpar los
defectos o aceptar las diferencias,
sino en «comprender lo positivo», es
decir, ver lo bueno que hay en una
persona, el bien del que es capaz, y
valorarlo. Y afiadia: «lo
encontraremos siempre, si nos
mueve el amor»"". Se descubre asi el
valor que hay en los demas, y es
posible entonces confiar en ellos. En
efecto, valorar —afirmar— es el
primer modo de amar, y lo es de
modo particular para una madre,
para un padre.

Como en una gran sinfonia



La asimilacion y la encarnacion de
un carisma no es algo que suceda de
manera automatica, ni siquiera
espontanea. Por eso la Iglesia prevé
para las personas periodos mas
intensos de formacion y
discernimiento, de maduracién. Al
mismo tiempo, una vez que se ha
verificado la madurez de una
persona, es preciso no perder de
vista que no esta llamada a ser una
especie de fotocopia de nadie. Todo
carisma verdaderamente vivo se
despliega en una sana pluralidad de
estilos, como la que habia entre los
apostoles o la que hay entre las
santas y santos a lo largo de la
historia, incluso dentro de un mismo
camino vocacional. Lo decisivo es
aprender a ver el valor que puede
tener cada modo distinto de ver y de
vivir, el bien que es cada uno de
ellos. Cuando eso sucede en el seno
de una comunion de fe, el clima de
convivencia entre personasy
generaciones se convierte en una



comun bendicion: los jovenes miran
a los mayores con agradecimiento, y
los mayores a los jovenes con
serenidad y confianza. Esto ultimo
resulta mas facil cuando se ha vivido
la paternidad espiritual, porque de
hecho el padre no sustituye al hijo; lo
genera, lo educa, lo ayuda a crecer...
lo acompania para que florezca y
pueda tomar las riendas de la propia
vida, y de la vida que uno y otro han
recibido.

Finalmente, dentro de esta
comunion, cada cual esta llamado a
descubrir su funcion propia, como en
una gran sinfonia. El papa Francisco
suele citar a este respecto las
palabras del profeta Joel:
«Derramaré mi Espiritu sobre toda
carne y sus hijos y sus hijas
profetizardn, y sus jovenes veran
visiones y sus ancianos soflaran
suefios» (J1 3,1; cfr. Hch 2,17). En una
ocasion lo comento asi: «Si los
jovenes y los viejos se abren al



Espiritu Santo, (...) producen una
combinacién maravillosa»"® en la
que ambos crecen. Unos transmiten
el enraizamiento en un pasado en el
que ha actuado Dios; los otros,
alimentados por esas raices, abren el
futuro. Asi, «si caminamos juntos,
jovenes y ancianos, podremos estar
bien arraigados en el presente, y
desde aqui frecuentar el pasado y el
futuro: frecuentar el pasado, para
aprender de la historia y para sanar
las heridas que a veces nos
condicionan; frecuentar el futuro,
para alimentar el entusiasmo, hacer
germinar suefios, suscitar profecias,
hacer florecer esperanzas»".

Ante el despliegue de la salvacion en
la historia, cada generacion juega un
papel propio e insustituible. Como en
una sinfonia: el violin no puede
hacer la parte de los timbales, ni los
metales pueden sustituir a las
maderas. Lo decisivo es que,
mientras cada uno interpreta la



parte que le corresponde, todos se
mantengan unidos en una obra que
es comun, y en la que cada persona
es valiosa. De ahi la importancia de
conocerse, de compartir tiempos y
lugares, de interesarse por los
demads. También entre las distintas
generaciones se da lo que indicaba el
Padre en una de sus cartas: «La
fraternidad, de simple relacion
fundamentada en la comun filiacién,
se hace amistad por el carifio entre
hermanos, con lo que comporta de
interés mutuo, comprension,
comunicacion, servicio atento y
delicado, ayuda material, etc.»*", y
todo esto desde la conciencia de la
propia paternidad y de la propia
filiacion.

* %k ok

La transmision —la generacion—
esta en el corazon de la Iglesia. De la
misma manera que Jesus vino del
Padre y puso en manos de sus



discipulos la salvacion, a cada
generacion le corresponde transmitir
esa herencia llena de Vida. «El aroma
de mi hijo es como el aroma de un
campo que bendijo el Sefior», decia
Isaac al bendecir a su hijo. San
Josemaria se haria eco de estas
palabras al hablar de la Obra como
«un campo cuajado»”"., Con esta
expresion, que repitié muchas veces,
y a menudo ante sus hijos mas
jovenes, transmitia a todos su
confianza y demostraba un sano
orgullo paterno®®”. Cuando la
relacion entre Padre e hijos, y entre
generaciones, toma la forma de la
bendicion, es posible mirar al futuro
sin miedo a nada. Brillan entonces la
filiacion y la fraternidad, desde la
conciencia de una misma vocacion
divina, que se transmite de
generacion en generacion.




™, En traduccion al espafiol,
«pecador — orad por él».

? Traducido, «engendro hijos e
hijas». Cfr. P. Urbano, El hombre de
Villa Tevere, Barcelona, Plaza &
Janés, 1995, p. 200.

Bl San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1725, en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, Madrid,
Rialp 1997, p. 554.

"I A. Vazquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. 111, Madrid, Rialp
2003, p. 396.

Bl Ibid, pp. 396-397.

® S. Bernal,Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 62 ed., p. 356.

" Mons. Julidn Herranz recuerda
algunos modos amables que san
Josemaria tenia para recordar que €l



se iba, pero que la Obra continuaria;
cfr. J. Herranz, En las afueras de
Jerico, Madrid, Rialp 2007, pp.
173-174.

8 San Josemaria, Surco, n. 229.

1 Texto inédito, citado en G. Pérez
Gémez, Alvaro d’Ors. Sinfonia de una
vida, Madrid, Rialp 2020, p. 539.

19 P, Casciaro, Sofiad y os quedaréis
cortos, Rialp, Madrid 1994, pp.
172-173.

11 San Josemaria, Carta 27, n. 52; cit.
en A. Vazquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. 111, Madrid: Rialp
2003, p. 304, nota 158.

121 San Josemaria, Instruccion 31-
V-1936, n. 20, cit. en A. Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
I1I, Madrid, Rialp 2003, p. 303.

131 F. Océriz, Carta pastoral,
10-02-2024, n. 13.



14 Cfr. Dicasterio para la Doctrina de
la Fe, Carta Communionis Notio,
28-05-1992, n. 15.

131 Por ejemplo, un estudio reciente
ha identificado hasta seis
generaciones, que conviven en la
actualidad; cfr. J. Twenge,
Generations, New York, Atria Books
2023.

1% San Josemaria, Camino, n. 463.

17 F. Ocdriz, Encuentro con familias,
16-07-2024.

U8 Francisco, EX. ap. Christus vivit,
25-03-2019, n. 192.

191 1hid., n. 199.

29 'F. Océriz, Carta pastoral,
1-11-2019, n. 14.

11 San Josemaria, Carta 29, n. 9,
precisamente con referencia al texto
de Gn 27,27.



21 Cfr. por ejemplo, la homilia «Los
suenos se han hecho realidad»,
pronunciada el 9 de enero de 1968
ante los jovenes del Colegio Romano
y recogida en En didlogo con el Sefior,
n. 1.

Lucas Buch

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/combate-
cercania-mision-10-vuestros-ancianos-
tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-
veran-visiones/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/
https://opusdei.org/es-es/article/combate-cercania-mision-10-vuestros-ancianos-tendran-suenos-y-vuestros-jovenes-veran-visiones/

	Combate, cercanía, misión (10). Una vida que se transmite: «Vuestros ancianos tendrán sueños y vuestros jóvenes verán visiones»
	La bendición de un padre
	Un Padre en el Opus Dei


