
opusdei.org

Citas de
"Trascendencia de
un acontecimiento: 2
de octubre de 1928.
Datos para la
comprensión
histórico-espiritual
de una fecha"

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprensión histórico-
espiritual de una fecha.



01/10/2010

1. J.B. TORELLO, La spiritualità dei
laici, en «Studi Cattolici», año 8, 45
(1964) 20.

2. Ver, por ejemplo, los testimonios
de los cardenales Albino LUCIANI,
después Juan Pablo I, Cercando Dio
nel lavoro quotidiano, en «II
Gazzettino» (Venecia, 25-VII-1978);
Sergio PIGNEDOLI, Mons. Escrivá de
Balaguer: un’esemplarità spirituale,
en «II Veltro» 3-4 (Roma 1975);
Marcelo GONZÁLEZ MARÍN, ¿Cuál
sería su secreto?, en «ABC»,
suplemento dominical (Madrid, 24-
VIII-1975); Franz KOENIG, Berufung
zur Heiligkeit verwirklichen ohne aus
dieser Welt hinauszugehen, en
«Wiener Kirchen Zeitung» (21-
XII-1975); Terence COOKE, The
founder of Opus Dei, en «The Catholic
News» (New York, 28-IX-1978);



Sebastiano BAGGIO, Opus Dei: una
svolta nella spiritualità, en
«Avvenire» (Milán, 26-VII-1975), etc.

3. Texto en «L’Osservatore
Romano» (20/21-VIII-1979).

4. Homilía pronunciada el 17-V-1992;
ver también la alocución con motivo
de la audiencia posterior a la
beatificación, 18-V-92 (ambos textos
están publicados en «L’Osservatore
Romano»), la alocución pronunciada
el 14-X-1993 con motivo de la
audiencia concedida al simposio de
estudio sobre las enseñanzas del
Beato Josemaría que se celebró en
Roma del 12 al 14 de ese mes
(recogida en Santidad y mundo ,
Pamplona 1996), y las palabras
dirigidas el 17-III-2001 a los
participantes en un encuentro sobre
la Ex. ap. Tertio millennio ineunte
promovido por la Prelatura del Opus
Dei (en «L’Osservatore Romano», 18-
III-2001).



5. Notas tomadas de una meditación,
2-X-1962 (Archivo General de la
Prelatura, AGP, P09, p. 58).

6. Instrucción 19-III-1934 , nn. 6-7.

7. Entre las biografías del Beato
Josemaría, destaca la de A. VÁZQUEZ
DE PRADA, El Fundador del Opus Dei ,
vol. I: ¡Señor, que vea! (1902-1939) ,
Madrid 1997. Pueden consultarse
también S. BERNAL, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid 1976; F. GONDRAND, Al paso
de Dios. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Fundador del Opus Dei ,
Madrid 1985; P. BERGLAR, Opus Dei.
Vida y obra del Fundador, Josemaría
Escrivá de Balaguer , Madrid 1989; A.
SASTRE, Tiempo de caminar.
Semblanza de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer , Madrid 1990; P.
URBANO, El hombre de Villa Tevere.
Los años romanos de Josemaría
Escrivá , Madrid 1995.



8. Cfr. artículo citado en la nota 2.

9. Notas tomadas de una meditación,
14-II-1964 (AGP, P09, p. 69).

10. La documentación sobre esos
nacimientos puede encontrarse en el
archivo de la Parroquia de Nuestra
Señora de la Asunción (Catedral) de
Barbastro, excepto la que se refiere a
Santiago Escrivá de Balaguer que
nació en Logroño y fue bautizado en
la parroquia de Santiago el Real de
esa ciudad.

11. El Colegio de los Escolapios de
Barbastro había sido fundado a fines
del siglo XVII y consta, por
testimonios de mediados del siglo
XIX, que en esa época gozaba de
fama en las comarcas circundantes.
En él coexistían dos planes de
enseñanza: el que recogía esquema
establecido por San José de Calasanz,
y el de los cursos de Primaria y de
Bachillerato desarrollados de
acuerdo con las normas dadas por la



autoridad estatal. Las Escuelas eran
frecuentadas por un número de
alumnos que alcanzaba los 150. De
acuerdo con la legislación de la
época, según la cual sólo los
Institutos estatales otorgaban títulos,
los alumnos del Colegio de los
Escolapios de Barbastro que
estudiaban el Bachillerato iban a
examinarse, a final de cada curso a
un Instituto: hasta 1912 al de Huesca
y después al de Lérida. A ambos
acudió, pues, Josemaría Escrivá.
Sobre el colegio de Barbastro y los
estudios allí del Beato Josemaría, ver
A. VÁZQUEZ DE PRADA El Fundador
del Opus Dei , cit., pp. 43-46 y el
apéndice documental VIII; M.
GARRIDO, Barbastro y el Beato
Josemaría Escrivá, Barbastro 1995,
pp. 42s.; sobre el ambiente del
colegio en aquel tiempo, ver el
testimonio José Mur Cavero, alumno
del colegio en los mismos años que el
Beato Josemaría y posteriomente
sacerdote escolapio (Registro



Histórico del Fundador, RHF,
D-03268).

12. Notas tomadas de una
meditación, 14-II-1964 (AGP, P09, pp.
70-71).

13. Notas tomadas de una
meditación, 1-XII-1966 (AGP, P02,
1968, 328).

14. Esta homilía está recogida en el
libro Amigos de Dios, el texto citado
está en n. 296.

15. Notas tomadas de una tertulia,
26-VII-1974 (AGP, P04, 1974-II, pp.
396-398).

16. Ver, por ejemplo, Amigos de Dios,
n. 175.

17. Notas tomadas de una tertulia,
19-III-1975 (AGP, P09, pp. 215-216).

18. Notas tomadas de una
meditación, 14-II-1964 (AGP, P09, p.
72). La escena de la vida de Teresa de



Lisieux, a la que el Fundador del
Opus Dei se refiere en ese texto, está
contada en Historia de un alma ,
capítulo quinto . Historia de un alma ,
narración autobiográfica de la vida
de Teresa del Niño Jesús preparada
en el Carmelo de Lisieux sobre la
base de manuscritos dejados por la
Santa, se publicó en 1898, al año de
su muerte, alcanzando enseguida
amplia difusión y siendo traducida
en diversas lenguas. Los Manuscritos
autobiográficos , base de Historia de
un alma , fueron publicados por
primera vez en 1956, en edición
facsímil, y en 1957, en edición
impresa; la escena que nos ocupa se
encuentra —con alguna diferencia
redaccional respecto a Historia de un
alma — en el Manuscrito A, que
recoge el relato de su vida compuesto
por la Santa en 1895 para la Madre
Inés de Jesús, su hermana Paulina,
en aquel momento priora del
Carmelo de Lisieux.



19. Consideraciones espirituales , p.
44 ( Camino , nn. 425 y 427) y 
Camino , n. 299. Consideraciones
espirituales fue publicado en 1934;
reelaborado y ampliado dio origen a 
Camino , cuya primera edición data
de 1939. En los puntos en que
coinciden citaremos ambas fuentes.

20. Notas tomadas de una tertulia,
19-III-1975 (AGP, P09, p. 216).

21. Los carmelitas, que carecían de
convento en Logroño desde
mediados del sido XIX, lo habían
restablecido precisamente a finales
de 1917. La crónica de Silvestre de
Santa Teresa ( Historia del Carmen
Descalzo , t. 13, Burgos 1946, pp.
831-833) detalla que en noviembre de
ese año se instaló en Logroño un
hermano lego al que, en diciembre,
se le unieron dos sacerdotes, los
padres Vicente de Jesús María y José
Miguel de la Virgen del Carmen. El P.
José Miguel había nacido en Besande,



León, en 1884; carmelita desde 1901
estuvo en Logroño desde 1917 a
1926, ocupando luego diversos
cargos en la orden; falleció en Oviedo
el 23-IX-1942 (datos tomados de las
notas necrológicas aparecidas en las
revistas «Ecos del Carmelo y Praga»,
Burgos, 15-XII-1943, pp. 212-214, y
«El Monte Carmelo », Burgos 44
[1943] 581).

22. Notas tomadas de una tertulia,
28-III-1973 (AGP, P06, I, p. 279).

23. Notas tomadas de una
meditación, 14-II-1964 (AGP, P09, p.
72).

24. Ibidem .

25. Notas tomadas de una
meditación, 14-II-1964 (AGP, P09, p.
72-73); la expresión «mediana
intensidad » refleja más el recato con
que siempre expresó sus recuerdos
que los hechos mismos, pues, por
otras fuentes, consta la hondura con



que vivió todos aquellos años (ver A.
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador del
Opus Dei , cit., pp. 174-175).

26. El edificio del San Carlos —
describirlo será útil para seguir la
narración que estamos realizando—
es una construcción de planta
cuadrangular no del todo uniforme.
Uno de los lados lo ocupa la iglesia:
un bello templo de estilo barroco. El
resto estaba distribuido, en los años
veinte, de esta forma: en la planta
baja o primera, salas de visita y
comedores; en la segunda, la
residencia de los sacerdotes del
Seminario Sacerdotal de San Carlos;
en la tercera y la cuarta, el Seminario
de San Francisco, que tenía cabida
para unos cuarenta alumnos. Sobre
la historia del edificio del San Carlos
y de los seminarios de Zaragoza
pueden encontrarse abundantes
datos y una amplia documentación
en R. HERRANDO, El seminario de
San Francisco de Paula de Zaragoza ,



en «Cuadernos del Centro de
Documentación y Estudios Josemaría
Escrivá de Balaguer», sección del
«Anuario de Historia de la Iglesia» 7
(1998) 553s. y 8 (1999) 565s.

27. Los seminaristas de aquella época
recuerdan que, para facilitar la
oración, un lector solía leer en voz
alta algunos puntos de las 
Meditaciones espirituales, sacadas en
parte de las del V. P. Luis de la Puente,
acomodadas a todos los días y
actividades del año; se trata de una
obra del P. Francisco Garzón, cuya
primera edición fue publicada en
Madrid en el año 1900. 28. Los
manuales utilizados estaban
escogidos, por lo demás, entre los
más conocidos y acreditados de la
época: el Paquet y el Mazella en
Teología Dogmática; el Sasse en
Teología Sacramentaria; el Ferreres,
en Teología moral; el Cornely, en
Sagrada Escritura, etc.



29. Se leía siempre —según
recuerdan los seminaristas de
entonces— el mismo libro, volviendo
a la primera página cada vez que se
llegaba a la última: el Ejercicio de
Perfección, de Alonso RODRÍGUEZ.

30. El horario descrito es, como es
lógico, el de los días normales. Los
jueves, por la tarde, solía haber
paseo. Marchaban en filas de a dos
hasta llegar a las afueras de la
ciudad, donde se rompía la
formación. Los domingos y
festividades había también paseo y
los seminaristas que tenían familia
en Zaragoza podían ser autorizados a
pasar la jornada con ella.

31. El Seminario de San Francisco
estaba dirigido por un rector —que
era siempre uno de los sacerdotes del
San Carlos— ayudado por dos
Inspectores elegidos entre los
alumnos. Estos Inspectores, a pesar
de ser alumnos, venían así a ejercer



una auténtica función de gobierno,
ya que les correspondía en gran
parte el cuidado de la disciplina
interna. El Beato Josemaría recibió la
tonsura el 28 de septiembre de 1922;
dos meses más tarde —el 17 y el 21
de diciembre— recibió las órdenes
menores. Estas fechas, y las de las
ordenaciones posteriores, constan en
los expedientes de órdenes que se
conservan en los archivos de la
Notaría Mayor de la archidiócesis de
Zaragoza.

32. Amigos de Dios, n. 197. Y, en Perú,
el 26 de julio de 1974, contaba: «El
Señor quiere algo, ¿qué es? Y con un
latín de baja latinidad, cogiendo las
palabras del ciego de Jericó, repetía: 
Domine, ut videam! Ut sit! Ut sit! Que
sea eso que Tú quieres y que yo
ignoro. Domina, ut sit! » (notas
tomadas de una tertulia, 26-VII-1974;
AGP, P04, 1974-II, p. 398-399). No es
esa la única jaculatoria que repite.
«Cuando yo tenía barruntos de que el



Señor quería algo y no sabía lo que
era —narraba el 2 de octubre de 1962
—, decía gritando, cantando, ¡como
podía!, unas palabras que
seguramente, si no las habéis
pronunciado con la boca, las habéis
paladeado con el corazón: ignem veni
mittere in terram et quid volo nisi ut
accendatur? (Lc 12, 49); he venido a
poner fuego a la tierra, ¿y qué quiero
sino que arda? Y la contestación: ecce
ego quia vocasti me! (1 S 3, 8), aquí
estoy, porque me has llamado» (notas
tomadas de una meditación, 2-
X-1962; AGP, P09, p. 62). Comentarios
a esos textos bíblicos pueden
encontrarse en Es Cristo que pasa,
nn. 120 y 170, y en Amigos de Dios, n.
187.

33. Los testimonios mencionados se
encuentran en AGP, RHF, T-2851 y T
2852.



34. Notas tomadas de una tertulia,
26-VII-1974 (AGP, P04, 1974-II, pp.
398-399).

35. Artículo citado en la nota 2.

36. Carta 25-I-1961 , n. 2.

37. Carta 25-I-1961 , n. 4.

38. Pr 8, 31.

39. Comentarios de Mons. Escrivá de
Balaguer a ese texto de los
Proverbios pueden encontrarse en 
Amigos de Dios, n. 152, y en Es Cristo
que pasa, nn. 44 y 102.

40. Esta homilía está incluida en 
Amigos de Dios, nn. 294-316.

41. Amigos de Dios , n. 299.

42. Recuerdos del Pilar, en «El
Noticiero» (Zaragoza, 1-X-1970). Ver
también La Virgen del Pilar, en Libro
de Aragón, Zaragoza 1976,



reproducido en «Palabra» 144-145
(1977) 309-312.

43. Consideraciones espirituales , p.
52 (Camino, n. 495) y Santo Rosario ,
16.ª, Madrid 1975, p. 12. Para una
ulterior consideración de la piedad
mariana del Fundador del Opus Dei,
pueden verse sus homilías «Por
María hacia Jesús», «La Virgen Santa,
causa de nuestra alegría» y «Madre
de Dios, Madre nuestra» —las dos
primeras recogidas en Es Cristo que
pasa ; la tercera, en Amigos de Dios
—, así como el ensayo de Mons.
Javier ECHEVARRÍA, El amor a María
Santísima en las enseñanzas de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer , en
«Palabra» 156-157 (1978) 7-11.

44. Consideraciones espirituales, pp.
45, 45-46 y 30 ( Camino, nn. 432, 533 y
270).

45. Las rememoró, entre otros
momentos, el 22 de octubre de 1960
cuando, después de muchos años de



ausencia, tuvo oportunidad de volver
a Zaragoza y al Seminario de San
Carlos. En la iglesia del San Carlos,
señalando un balcón o tribuna que
da a la zona del presbiterio, a media
altura, a poca distancia del Sagrario,
comentó: «Aquí he pasado yo muchas
horas rezando...». Sobre estas horas
de oración, muy cercano al
tabernáculo, ver A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei ,
cit., pp. 176-177.

46. «En esta casa de San Carlos he
recibido yo la formación sacerdotal.
(...) Aquí, en este altar, yo me
acerqué tembloroso para coger la
forma sagrada y dar por primera vez
la Comunión a mi madre. No
imagináis... voy de emoción en
emoción». Así comenzó la homilía
que pronunció durante la
celebración de la Misa en la iglesia
del Seminario de San Carlos, con
ocasión de la visita a Zaragoza ya



mencionada en la nota anterior (AGP,
P03, XII-1960, p. 25).

47. Notas tomadas de una
meditación, 29-III-1964 (AGP, Sección
A, 51).

48. Cfr. Camino, n. 87.

49. Perdiguera está situado a 25
kilómetros de Zaragoza, en la
carretera hacia Sariñena; en 1925 la
parroquia allí erigida tenía a su
cargo la atención espiritual de 850
personas, habitantes en el núcleo
urbano o esparcidas por los 100
kilómetros cuadrados que abarcaba
el término municipal.

50. En la iglesia de San Pedro
Nolasco, destruida años más tarde
para dar paso a la actual iglesia de
los Sagrados Corazones.

51. Ver al respecto A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei ,
cit., pp. 233s.



52. Sobre este traslado y la posterior
incardinación en Madrid, ver B.
BADRINAS, Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote de la diócesis de
Madrid , en «Cuadernos del Centro de
Documentación y Estudios Josemaría
Escrivá de Balaguer», sección del
«Anuario de Historia de la Iglesia», 8
(1999) 605s.

53. El Patronato de Enfermos era —y
sigue siendo, ya que todavía existe—
una labor promovida por la
congregación religiosa de las Damas
Apostólicas del Sagrado Corazón de
Jesús. Las Damas Apostólicas —
fundadas a principio de siglo por una
joven aristócrata madrileña, Luz
Rodríguez Casanova— se ocupaban
en el Madrid de aquel momento, de
una parte, en la gestión de escuelas
en las que se enseñaba el Catecismo
y se daba educación primaria a hijos
de familias menesterosas, y, de otra
en la atención domiciliar a enfermos
y moribundos y en la asistencia a



pobres y enfermos en el edificio del
Patronato, situado en la calle de
Santa Engracia. Aunque la
congregación contaba, en 1927, sólo
con diez religiosas, su labor era muy
amplia, ya que, con la ayuda de
numerosas señoras y chicas que
colaboraban con ellas, dirigían unas
setenta escuelitas en diversos barrios
madrileños, visitaban anualmente a
unos 4.000 enfermos y moribundos,
distribuían diariamente unas 300
comidas y sostenían en el Patronato
una clínica con una veintena de
camas (datos tomados del «Boletín
trimestral del Patronato de
Enfermos», en los números
publicados por aquellas fechas).

54. Notas tomadas de una tertulia,
19-III-1975 (AGP, P09, p. 217).

55. Por ejemplo en la meditación de
19-III-1975, donde vuelve sobre ese
tema dos veces. Primero aludiendo a
sus barruntos, en los años 1918 y



siguientes: «Ya vendría lo que fuera...
De paso me daba cuenta de que no
servía, y hacía esa letanía, que no es
falsa humildad, sino de conocimiento
propio: no valgo nada, no tengo
nada, no puedo nada, no soy nada,
no sé nada...». Después en referencia
a años posteriores y a su acción de
gracias al ver el desarrollo alcanzado
por el Opus Dei: «Veía el camino que
hemos recorrido, el modo, y me
pasmaba. Porque, efectivamente,
una vez más se ha cumplido lo que

dice la Escritura: lo que es necio, lo
que no vale nada, lo que —se puede
decir— casi ni siquiera existe..., todo
eso lo coge el Señor y lo pone a su
servicio» (ambos textos en AGP, P09,
p. 216).

56. Notas tomadas de una tertulia,
26-VII-1974 (AGP, P04, 1974-II. pp.
403-404)). Sobre la vida de infancia
véase el capítulo «Infancia
espiritual» de Consideraciones



espirituales (pp. 81-93); en Camino se
mantiene exactamente el mismo
contenido, pero dividido en dos
capítulos: «Infancia espiritual » y
«Vida de infancia» (nn. 852-928).
Para una perspectiva histórica acerca
de este punto de la vida interior del
Beato Josemaría, ver A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei ,
cit., pp. 404s. Desde una perspectiva
teológica, ver F. OCÁRIZ-I. DE
CELAYA, Vivir como hijos de Dios.
Estudios sobre el Beato Josemaría
Escrivá, Pamplona 1993.

57. Notas tomadas de una tertulia, 5-
VI-1974 (AGP, P04, 1974-I, p. 118).

58. Ibidem .

59. Cfr. Camino, n. 234. Ver también 
Consideraciones espirituales, pp.
23-25 ( Camino, nn. 208, 213-215, 218,
220-222, 224-229), así como los textos
y hechos narrados por G. HERRANZ, 
Sin miedo a la vida y sin miedo a la
muerte, en AA.VV., En memoria de



Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Pamplona 1976 , pp. 133-173 y por A.
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador del
Opus Dei , cit., pp. 423s.

60. Consideraciones espirituales , p.
14 ( Camino , nn. 81-82).

61. Notas tomadas de una tertulia,
19-III-1975 (AGP, P09, pp. 217-218).

62. Para completar la evocación del 2
de octubre de 1928 que aquí
esbozamos convendrá consultar A.
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador del
Opus Dei , cit., pp. 288s.; una amplia
reflexión de carácter teológico al
respecto puede encontrarse en A.
ARANDA, «El bullir de la sangre de
Cristo». Estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá , Madrid 2000, pp. 81s.

63. Notas tomadas de una
meditación, 2-X-1964 (AGP, P06, VI,
284-285).



64. «Aún resuenan en mis oídos —
comentaba, por ejemplo, en la ya
citada meditación del 14-II- 1964—
las campanas de la iglesia de Nuestra
Señora de los Ángeles, festejando a
su Patrona» (AGP, P09, p. 73). En las
incidencias revolucionarias y bélicas
que conoció Madrid en la década de
los años treinta, las campanas de la
iglesia de Nuestra Señora de los
Ángeles —situada en una de las
encrucijadas más conocidas de
Madrid, la glorieta de Cuatro
Caminos— se destrozaron o
perdieron. Sólo se salvo una que está
ahora, conservada como recuerdo,
en el Santuario de Torreciudad,
instalada junto a un altar al aire
libre. Cerca de ella, una lápida,
colocada después del fallecimiento
del Beato Josemaría, reza así:
«Durante la mañana del día 2 de
octubre de 1928, mientras volteaban
esta y las demás campanas del
templo madrileño de Nuestra Señora
de los Ángeles y subían al cielo sus



tañidos de alabanza, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer
recibió en su corazón y en su mente
la semilla divina del Opus Dei. En el
mes de octubre de 1972, esta
campana fue ofrecida a nuestro
Padre, y dispuso que se colocara en
este lugar, para que su repique de
júbilo acompañe al Señor siempre
que en este altar se celebre el santo
sacrificio de la Misa. Gloria a Dios y a
su Madre la Virgen».

65. Ver a este respecto las
consideraciones que hace S. BERNAL,
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer,
cit., pp. 99-101.

66. «No necesito milagros: me sobra
con los que hay en la Escritura. —En
cambio, me hace falta tu
cumplimiento del deber, tu
correspondencia a la gracia»: 
Camino , n. 362. Ver también el n.
583, que completa el anterior.



67. Notas tomadas de una
meditación, 2-X-1968 (AGP, Sección A,
51).

68. Instrucción 19-III-1934, n. 1. Estas
palabras de 1934 presuponen el
contexto concreto de aquél momento
—es decir, la compleja situación
española de la época, que estaba
dando lugar al surgir de múltiples
iniciativas apostólicas, más o menos
estables, más o menos definidas, si
bien, en su casi totalidad, puramente
coyunturales y de horizonte
exclusivamente local—, pero lo
trascienden. El Fundador del Opus
Dei toma ocasión, en efecto, de
aquella situación para marcar con
claridad el origen sobrenatural del
Opus Dei no sólo ante quienes le
rodeaban, sino ante los fieles del
Opus Dei de todos los tiempos.

69. La firmeza y la precisión de
horizonte con que el Fundador del
Opus Dei hablaba, ya en los primeros



tiempos, es uno de los hechos que
más llamaron la atención a quienes
entonces le trataron, como
testimonian no sólo los primeros
miembros de la Obra, sino también
—y el dato es quizá más significativo
— algunos sacerdotes amigos suyos a
los que abrió entonces, en
confidencia, su alma. Uno de ellos,
Mons. José María García Lahiguera,
en aquel tiempo director espiritual
del seminario de Madrid y después
arzobispo de Valencia, recuerda,
refiriéndose a conversaciones de
1932, que el Beato Josemaría le habló
del Opus Dei, trazando ante sus ojos
«un panorama de apostolado y
servicio a la Iglesia que atraía,
maravilloso; la Obra de que me
hablaba no era una cosa vaga,
imprecisa, sino algo perfectamente
real y concreto» (testimonio recogido
en Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer, un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei , Madrid 1994, p. 149).



Mons. Laureano Castán Lacoma,
obispo de Sigüenza-Guadalajara, que
lo conoció en 1926 en el pueblo de
Fonz, cercano a Barbastro, al que los
Escrivá de Balaguer solían ir durante
los veranos, cuenta a su vez: «En
alguna de aquellas ocasiones entre
los años 1929 y 1932, dimos varios
paseos, a solas, conversando
largamente (...). Me habló de la
fundación que el Señor le pedía
llamándola la Obra de Dios. Aunque
decía que estaba trabajando para
realizarla, me hablaba de todo como
si fuese una cosa ya hecha: tal era la
claridad con la que —ayudado por la
gracia de Dios— la veía proyectada
en el futuro» ( Monseñor Escrivá de
Balaguer. Un hombre de fe, en «La
Provincia» [Las Palmas de Gran
Canaria, 1-X-1978]). En términos muy
parecidos, aunque referentes a una
fecha algo posterior, se expresa
también el obispo titular de Grado,
Fray José López Ortiz, al que el
Fundador del Opus Dei conoció en



Zaragoza y con el que mantuvo una
amistad entrañable: Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Recuerdos de
una amistad, en «Palabra», 163 (1979)
117-120.

70. Notas tomadas de una
meditación, 2-X-1962 (AGP, P09, p.
58).

71. Camino , n. 488.

72. Carta 9-I-1932 , n. 84. Hasta 1930
hablaba del Opus Dei sin darle
nombre concreto, abriendo, ante
aquellos a quienes trataba,
horizontes de vida cristiana en el
mundo y refiriéndose genéricamente
a una obra de apostolado que
debería crecer y desarrollarse. Un
día, una de las personas a las que
había comunicado los afanes que le
movían le preguntó: «¿Cómo va esa
Obra de Dios?». «Fue —explicaba
Mons. Álvaro del Portillo, recogiendo
cosas oídas a Mons. Escrivá de
Balaguer— una llamarada de



claridad: puesto que debería llevar
uno, ése era el nombre: Obra de Dios,
Opus Dei, operatio Dei, trabajo de
Dios; trabajo profesional, ordinario,
hecho por personas que se saben
instrumentos de Dios; trabajo
realizado sin abandonar los afanes
del mundo, pero convertido en
oración y en alabanza del Señor — 
Opus Dei— en todas las encrucijadas
de los caminos de los
hombres» (citado por S. BERNAL, 
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer ,
cit., p. 105). Para más datos sobre
este punto, ver A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei ,
cit., pp. 330s.

73. Notas tomadas de una tertulia,
19-III-1975 (AGP, P09, pp. 217-218).

74. En los meses que siguen al 2 de
octubre de 1928, Don Josemaría
Escrivá de Balaguer, aunque percibió
claramente el alcance universal de la
luz recibida, pensó que la Obra de



Dios estaba destinada solamente a
varones. El 14 de febrero de 1930
mientras decía la Santa Misa, vio que
debía promover ese apostolado
también entre mujeres, quedando así
completo el horizonte apostólico de
su labor. Sobre estos sucesos, ver; A.
SASTRE, Tiempo de caminar , cit., pp.
100s. y A. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei , cit., pp. 315s.

75. Por ejemplo, en la ya varias veces
citada meditación del 2-X-1962 (AGP,
P09, p. 57).

76. Conversaciones, nn. 26 y 114. Por
eso, porque procedió no limitándose
a proclamar una doctrina sino
enseñando a vivirla, es decir, y
hablando quizá con más precisión,
proclamándola a la par que
impulsaba a vivir de ella, las grandes
verdades presentes en el mensaje
espiritual del Fundador de la Obra —
la llamada universal a la santidad, el
valor del trabajo, el sentido cristiano



de la secularidad, la interconexión
entre vocación divina y vocación
humana...— no están nunca
formuladas de manera genérica, sino
partiendo de la vida misma y
poniendo de manifiesto todas sus
implicaciones prácticas y vitales. No
es éste, por lo demás, el lugar
oportuno para exponer y analizar en
detalle la doctrina teológico-
espiritual del Beato Josemaría. Nos
limitamos por eso a remitir a sus
obras ( Camino, Conversaciones, Es
Cristo que pasa, Amigos de Dios... ),
así como a los escritos de Álvaro DEL
PORTILLO ( Una vida para Dios.
Reflexiones en torno a la figura de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid 1992; Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, en
AA.VV., En memoria de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer , cit.,
pp. 15-60; los prólogos a Es Cristo que
pasa y Amigos de Dios; varios de los
textos contenidos en Rendere amabile
la verità. Raccolta di scritti di Mons.



Alvaro del Portillo ; Libreria Editrice
Vaticana 1995) y a algunos de los
numerosos estudios ya publicados:
J.L. ILLANES, La santificación del
trabajo, 10.ª ed. revisada, Madrid
2001; P. RODRÍGUEZ, Vocación,
trabajo, contemplación , Pamplona
1986; AA.VV., La vocación cristiana,
Madrid 1975; AA.VV., Santos en el
mundo. Estudio sobre los escritos del
beato Josemaría Escrivá, Madrid
1993; AA.VV., Santidad y mundo.
Estudios en torno a las enseñanzas del
beato Josemaría Escrivá, Pamplona
1996, etc.

77. Así se expresaba Mons. Álvaro
del Portillo en una entrevista
concedida a «La Libre Belgique» con
ocasión del cincuentenario de la
fundación de la Obra, y publicada,
parcialmente, en ese diario el 3-
X-1978.



78. Notas tomadas de una
meditación, 2-X-1962 (AGP, P09, p.
57).

79. Notas tomadas de una tertulia 30-
V-1974 (AGP, P04, 1974-I, p. 186); un
comentario a esta tertulia en S.
BERNAL, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer , cit., pp. 103 y 191-192. 80. 
Carta 9-I-1932 , n. 91.

81. Las expresiones entrecomilladas
son del cardenal Sebastiano Baggio.
en el artículo ya citado en la nota 2.

82. Sobre el proceso histórico al que
nos estamos refiriendo y sobre las
aportaciones que acabaron en el
Concilio Vaticano II y sus
declaraciones respecto a la llamada
universal a la santidad, hay una
amplia bibliografía, lo que nos exime
de todo intento de exhaustividad.
Nos limitamos por eso a algunas
pinceladas, y a remitir, por lo que a
nuestro personal pensamiento se
refiere, a lo que exponemos en



algunos de los capítulos de Mundo y
santidad , Madrid 1984.

83. Sobre la doctrina de Orígenes en
este punto, ver J. ALVIAR, Klesis. The
theology of the Christian vocation
according to Origen , Dublín 1993.

84. Remitamos, a modo de
documentación, al dossier histórico
ofrecido por Y.M. CONGAR, Jalons
pour une théologie du laïcat , París
1953, pp. 19s.

85. «Casi todos los autores que hasta
la fecha han venido estudiando la
devoción —escribe por ejemplo en el
prólogo a la Introducción a la vida
devota —, han tenido por pauta
enseñar a los que viven alejados de
este mundo o, por lo menos, han
trazado caminos que empujan a un
absoluto retiro. Mi objeto ahora es
adoctrinar a los que habitan en las
ciudades, viven entre sus familias o
en la corte, obligándose en lo
exterior a un modo de ser común» ( 



Obras selectas de San Francisco de
Sales , BAC, t. I, Madrid 1953, p. 41).

86. Sobre este punto, puede verse lo
que hemos escrito en Mundo y
santidad , cit., pp. 76s.

87. Francisco María NEGRO, 
Ejercicios espirituales para seglares,
Madrid 1911, p. 579. 88. Francisco
GARZÓN, Meditaciones espirituales
sacadas en parte de las del V. P. Luis
de la Puente , 8.ª edición, t. I, Madrid
1929, pp. 304s.

89. Francisco GARZÓN, Meditaciones
espirituales, cit., pp. 214-216. El padre
Garzón no hace aquí sino glosar las
ideas que en 1605 expusiera su
fuente de inspiración: el Padre Luis
de la Puente, que en sus Meditaciones
de los Misterios de la Santa Fe,
segunda parte, meditación 31, punto
cuarto (ed. del Apostolado de la
Prensa, t. 1, Madrid 1950, pp.
580-581), al preguntarse acerca de las
«causas por qué ejerció Cristo el



oficio de carpintero», contesta
sintéticamente: «1. La primera fue 
por huir de la ociosidad (...) 2. La
segunda, por sujetarse de su voluntad
a la maldición que Dios echó a Adán
cuando le dijo: Con el sudor de tu
rostro comerás tu pan (Gn 3, 19) (...)
3. La tercera, para ejercitar la
humildad, ocupándose en oficio vil y
despreciado; porque Cristo nuestro
Señor, a juicio del mundo y de los
suyos, no hacía este oficio de su
voluntad, como la gente sabia y
noble suele aprender algún oficio
mecánico para entretenerse, sino de
pura necesidad y por ganar de
comer».

90. Cfr. Flp 2, 5-8.

91. La perfección cristiana en el
laicado , en Actas de la XIII Semana
Española de Teología , Consejo
Superior de Investigaciones
Científicas, Madrid 1954, pp. 283-303.

92. La perfección , cit., p. 298.



93. Hemos remitido ya a este artículo
en la nota 2: allí pueden pues
encontrarse las oportunas
referencias bibliográficas.

94. Instrucción 19-III-1934 , n. 33.

95. Consideraciones espirituales , p.
34 ( Camino , nn. 335, 336, 337). Entre
el texto del n. 335 de Camino y el
punto precedente en Consideraciones
espirituales hay una diferencia
redaccional: en Consideraciones
espirituales se encuentra tal y como
ha sido reproducido en el texto; en 
Camino en cambio se lee «Una hora
de estudio para un apóstol moderno,
es una hora de oración».

96. Carta 11-III-1940 ; n. 15.

97. En primer lugar, Don Leopoldo
Eijo y Garay, obispo de Madrid de
1923 a 1961. A las aprobaciones
diocesanas se unieron luego las
pontificias: la primera la recibió el
Opus Dei en 1943, siendo ratificada y



completada, de acuerdo con la praxis
canónica, en 1947 y 1950. Sobre este
proceso jurídico- canónico, que no es
necesario aquí considerar con
especial detalle, remitamos a cuanto
escribimos, en colaboración con A.
DE FUENMAYOR y V. GÓMEZ
IGLESIAS, El itinerario jurídico del
Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma, Pamplona 1989,

98. La expresión aparece ya en 
Instrucción 19-III-1934 , n. 45.

99. Sobre el eco de las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei en los textos
del Concilio Vaticano II, véase Álvaro
DEL PORTILLO, Mons. Escrivá de
Balaguer, testigo del amor a la
Iglesia ; en «Palabra », 130 (1976)
205-210 (recogido en Una vida para
Dios , cit., pp. 69-87).

100. Cfr. además de los textos ya
citados, la amplia glosa de Amigos de
Dios , n. 208.



101. Cfr. Es Cristo que pasa , n. 46;
ver también Amigos de Dios , n. 60.

102. En efecto, si se afirma que los
afanes y ocupaciones seculares son,
desde la perspectiva cristiana, una
mera situación en la que se está,
ajena en cuanto tal al dinamismo de
la vida espiritual, quienes viven y se
saben vinculados a él por lazos de
familia, de profesión, etc., son
situados ante la mayor de las
perplejidades, ya que, de una parte,
se les invita a un cristianismo radical
y pleno, mientras que, de otra, se les
dice que una tal plenitud no es de
ordinario alcanzable en las
condiciones de vida que le son
propias y que, en cualquier caso,
deben buscarla al margen de lo que
forma el entramado ordinario de su
vivir. Colocados en esa tesitura,
algunos, con especiales luces
interiores o ayudados por una
dirección espiritual particularmente
perspicaz, consiguieron, en las



épocas que nos preceden, realizar
una cabal integración cristiana de
sus vidas. En otros muchos casos no
fue así, sino que se cayó en la
añoranza, vana e ineficaz en la
práctica, de estilos de vida
inaplicables a la propia existencia, en
devocionalismos cerrados en sí
mismos e incapaces de influir en la
vida ordinaria, en moralismos
privados de inspiración ascética y
espiritual, en suma en fenómenos de
inadaptación o de ruptura de la
unidad interior de los que la historia
pasada ofrece abundantes ejemplos.
Sobre este punto véase el ensayo de
J.B. Torelló, citado en la nota 1.

103. Álvaro DEL PORTILLO, L’eredità
di un fondatore, en «L’Osservatore
Romano» (26-VI-1976) (texto
castellano en Una vida para Dios, cit.,
pp. 89-95).

104. Cfr. Amigos de Dios, nn. 67 y 308.
Sobre este punto y, en general, sobre



la doctrina del Beato Josemaría
respecto al trabajo, nuestro ensayo 
La santificación del trabajo ya
mencionado en la nota 76, con las
numerosas citas y la amplia
bibliografía ahí recogidas.

105. Cfr. Consideraciones
espirituales , pp. 31-32 ( Camino , n.
283).

106. Conversaciones, n. 114.

107. Es Cristo que pasa , n. 183. Para
un comentario sobre la exégesis
espiritual del texto de Jn 12 en los
escritos del Beato Josemaría, ver P.
RODRÍGUEZ, «Omnia traham ad
meipsum». El sentido de Juan 12, 32
en la experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer , en «Annales
theologici» 6 (1992) 5-34.

108. Es Cristo que pasa , n. 47.

José Luis Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/citas-de-
trascendencia-de-un-acontecimiento-2-

de-octubre-de-1928-datos-para-la-
comprension-historico-espiritual-de-

una-fecha/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-trascendencia-de-un-acontecimiento-2-de-octubre-de-1928-datos-para-la-comprension-historico-espiritual-de-una-fecha/

	Citas de "Trascendencia de un acontecimiento: 2 de octubre de 1928. Datos para la comprensión histórico-espiritual de una fecha"

