
opusdei.org

Citas de "Perfectus
Deus, perfectus
homo"

Relación de citas del artículo
"Reflexiones sobre la
ejemplaridad del misterio de la
Encarnación del Verbo en las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá"

16/04/2009

1) CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Dei Verbum, n.2.

2) Col 2,3.



3) CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Dei Verbum, n.8.

4) CONGREGACIÓN PARA LA CAUSA
DE LOS SANTOS, Decreto pontificio
sobre el ejercicio heroico de las
virtudes del Siervo de Dios Josemaría
Escrivá, 9.IV.1990. Citamos la
traducción castellana aparecida en El
Venerable Siervo de Dios Josemaría
Escrivá de Balaguer. Hoja
informativa n. 12 (1990), pp. 4-8. El
texto original en latín puede leerse
en Romana 6 (1990), pp. 22-25.

5) Es significativo, a este propósito, el
testimonio directo de Mons. Álvaro
del Portillo: «La profunda percepción
de la riqueza del misterio del Verbo
Encarnado fue el cimiento sólido de
la espiritualidad del Fundador.
Comprendió que, con la Encarnación
del Verbo, todas las realidades
humanas honestas se elevaban al
orden sobrenatural: trabajar,
estudiar, sonreír, llorar, cansarse,



descansar, cultivar la amistad, etc.,
habían sido, entre tantas otras,
acciones divinas en la vida de
Jesucristo; podían compenetrarse
perfectamente con la vida interior, y
el apostolado: en una palabra con la
búsqueda de la santidad. (A. DEL
PORTILLO, Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, realizada por
Cesare Cavalleri, Rialp, Madrid 1993,
p. 77)

6) En las biografías del Fundador del
Opus Dei, esa imagen viene
comúnmente indicada como «el Niño
de don Josemaría» y es todavía
custodiada en el Patronato de Santa
Isabel, en Madrid. Cfr. A. VÁZQUEZ
DE PRADA, El Fundador del Opus
Dei, Rialp, Madrid 1983, p. 150; A.
SASTRE, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989, p. 138. Más
recientemente, A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei,
vol. I, Rialp, Madrid 1997, pp.
406-407. A esta imagen se refieren



muy probablemente las palabras
autobiográficas con las cuales el
Fundador del Opus Dei comenta el
tercer misterio gozoso del Rosario, en
Santo Rosario, Rialp, Madrid 1983.

7) En la imposibilidad de resumir
todas las precedentes contribuciones
de carácter teológico relacionadas de
algún modo con el cristocentrismo
del Beato Josemaría, hacemos un
elenco de aquellas que a nuestro
juicio tienen más que ver con
nuestro tema: A. ARANDA, Il
cristiano “alter Christus, ipse
Christus”, en Santità e Mondo, Lib.
Ed. Vaticana, Città del Vaticano 1994,
pp. 101-147; J.L. CHABOT,
Responsabilità di fronte al mondo e
libertà, en ibid., pp. 197-217; P.
RODRÍGUEZ, Vocación,trabajo,
contemplación. II: El mundo como
tarea moral y V: La economía de la
salvación y la secularidad cristiana,
EUNSA, Pamplona 1986, pp. 37-58 y
123-218; idem., “Omnia traham ad



meipsum”. Il significato de Gv 12.32
nell’esperienza spirituale di mons.
Escrivá de Balaguer, en Annales
theologici 6 (1992), pp. 5-34; idem.,
Vivir santamente la vida ordinaria,
en Josemaría Escrivá de Balaguer y la
universidad, EUNSA, Pamplona 1933,
pp. 197-258; J.L. ILLANES, Iglesia en
el mundo: la secularidad de los
miembros del Opus Dei, en El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993;
C. FABRO, Virtù umane e
soprannaturali nelle omelie di mons.
Escrivá, en Studi Cattolici 27 (1983),
n. 265, pp. 181-185; F. OCÁRIZ, I. DE
CELAYA, Vivir como hijos de Dios.
Estudios sobre el Beato Josemaría
Escrivá, EUNSA, Pamplona 1993.

8) Cfr. Rm 16, 25-26; Ef 1, 3-23; Ef 3,9;
Col 1, 13-20.

9) Cfr. Ef 3, 3-4; Col 2, 2-3.

10) Cfr. Ef 1, 4-5; Rom 8,29; Col 1,18.



11) Cfr. Ef 2, 6-7; Col 3, 1-4. Sobre este
tema véase también H. SCHLIER, La
lettera agli Efesini, Commentario
Teologico del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 1973, p.63.

12) Cfr. Jn 1, 1-3; Heb 1, 2-3; Ef 1, 9-10;
Col 1, 16-17; 1 Cor 8,6.

13) Cfr. 1 Cor 3, 21-23; Col 1, 24-27;
Rom 8, 28-32.

14) «Deus est ex substantia Patris
ante saecula genitus, et homo est ex
substantia matris, in saeculo natus;
perfectus Deus, perfectus homo ex
anima rationali [rationabili] et
humana carne subsistens» (Símbolo
Quicumque, DH, 76). Seguimos aquí
las citas de la 37ª ed. del Enchiridion
Symbolorum, antes DENZINGER-
SCHÖNMETZER (DS) y ahora
DENZINGER-HÜNERMANN (DH),
Dehoniane, Bologna 1995. Para la
versión en castellano disponemos de
Denzinger-El Magisterio de la Iglesia
(Dz), traducción realizada por Daniel



Ruiz Bueno, Ed. Herder, Barcelona
1963.

15) Cfr. Surco, nn. 652 y 687; Forja, n.
290; Es Cristo que pasa, nn. 13, 83, 89,
107, 117, 151; Amigos de Dios, nn. 50,
56, 73, 75, 93, 176, 201, 241; Via
Crucis, estac. VI, n. 1. J.L. Chabot
registra una frecuencia un poco
inferior («non meno di quattordici
volte», cfr. Responsabilità di fronte al
mondo e libertà, o.c., p. 199). Para las
obras del Beato Josemaría
utilizaremos las siguientes ediciones
castellanas: Camino-Surco-Forja,
Rialp, Madrid 1992; Es Cristo que
pasa, Rialp, Madrid 1973; Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 1977;
Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, Rialp, Madrid
1987; Via Crucis, Rialp, Madrid 1981.

16) A los pasajes elencados en la nota
precedente se deben añadir por tanto
los siguientes: Surco, nn. 421 y 813;
Forja, n. 182; Es Cristo que pasa, nn.



13, 14, 61, 95, 96, 109, 120, 125, 164,
166, 168, 169, 180; Amigos de Dios,
nn. 74, 77, 81, 83, 121, 274, 275, 281,
299; Via Crucis, estac. VI, n. 3. El
número crecería más si se añadiesen
también los pasajes donde se habla
de manera indirecta de las
naturalezas divina y humana del
Verbo como razón para fundar una
particular enseñanza de vida
cristiana: cfr. por ejemplo, la homilía
Amar al mundo apasionadamente,
en Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, nn. 114-115.

17) A. Aranda encuentra un total de
14 repeticiones para las expresiones
Alter Christus, ipse Christus, y 16
repeticiones para una sola de ellas,
separadamente: cfr. A. ARANDA, Il
cristiano “alter Christus, ipse
Christus”, o.c., pp. 124-125.

18) Para una historia del Símbolo
Quicumque, además de la edición
critica realizada por C.H. TURNER,



The Athanasian Creed, en The
Journal of Theological Studies 11
(1910), pp. 401-411, se puede ver
J.N.D. KELLY, The Athanasian Creed,
A.& C. Black, London 1964.

19) «Illi inperfectam divinitatem in
Dio Filio dicunt, isti inperfectam
humanitatem in hominis Filio
mentiuntur. Quod si utique
inperfectus homo susceptus est,
inperfectus Deus munus est,
inperfecta nostra salus, quia non est
totus homus salvatus» (DÁMASO I, en
DH 146)

20) SIXTO III, Formula unionis, en Dz,
142b.

21) Para una visión global del
desarrollo del dogma cristológico en
este periodo, cfr. M. SERENTHÀ, Gesù
Cristo, oggi e sempre. Saggio di
Cristologia, LDC, Torino-Leumann
1986, pp. 220-252.



22) «In integra ergo veri hominis
perfectaque natura verus natus est
Deus, totus in suis, totus in nostris—
nostra autem dicimus quae in nobis
ab initio Creator condidit et quae
reparanda suscepit» (Tomus Leonis,
en Dz, 143).

23) Cfr. Dz 148.

24) CONCILIO III DE
CONSTANTINOPLA, Ses. 18ª, Dz 291.

25) Ibid., Dz 292.

26) «Para redimirnos ha venido el
mismo Hijo de Dios, no un ser celeste
subordinado. Pero Él es
verdaderamente y sin menoscabo un
hombre de nuestra naturaleza y de
nuestra estirpe; esto habían
sostenido los antioquenos contra el
docetismo y contra ciertas tendencias
del origenismo alejandrino. El
Redentor no es un ser intermedio,
medio Dios y medio hombre; sino
que, al mismo tiempo, el verdadero



Dios es Creador y un hombre real. El
hecho de que este hombre es Dios no
significa limitación alguna de su
humanidad, sino por el contrario la
plena actuación de ésta».(P.
SMULDERS, Sviluppo della cristologia
nella storia dei dogmi e del
magistero, in Mysterium salutis, vol.
5, Queriniana, Brescia 1971, p. 586).

27) Se trata de implicaciones ya
manifestadas en la citada carta del
Papa Dámaso I (cfr. DH 146) y cuyo
terreno de desarrollo teológico fue
especialmente obra de los Padres
Capadocios.

28) Cfr. Jn 1, 18; Heb 1,6; Rom 8,29;
Rom 5,14.

29) Cfr. Mt 11,29; Jn 13, 15-34.

30) CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 22.

31) Una autorizada síntesis de este
núcleo puede leerse por ejemplo en



el Codex iuris particularis Operis Dei,
n.3, § 1, en El Opus Dei en la Iglesia,
o.c., Apéndice II. A título puramente
ilustrativo, pueden también releerse
algunas afirmaciones presentes en
las obras del Fundador, como por
ejemplo en Es Cristo que pasa, nn. 45,
122; en Conversaciones con Mons.
Escrivá, nn. 24, 26 y en la homilía
Amar al mundo apasionadamente,
en ibid., n.116.

32) Cfr. JUAN PABLO II, Const. apost.
“Ut sit”, 28-XI-1982, en AAS 75 (1983),
p. 423.

33) JUAN PABLO II, Homilía en
ocasión de la Beatificación de los
siervos de Dios Josemaría Escrivá y
Josefina Bakhita, 17-V-1992, en
Romana 8 (1992), pp. 19-20.

34) Es Cristo que pasa, n. 13.

35) Ibid., n. 107.

36) Ibid., n. 109.



37) Surco, n. 813.

38) Via crucis, VI estación, n. 1. Cfr.
también Surco, n. 687. Véase también
el uso del verbo mirar en el
comentario a los misterios dolorosos
del Santo Rosario.

39) Amigos de Dios n. 299. Ver
también Es Cristo que pasa, n. 107.

40) «Lo que nosotros no podemos, lo
puede el Señor. Jesucristo, perfecto
Dios y perfecto Hombre, no deja un
símbolo, sino la realidad: se queda El
mismo» (Es Cristo que pasa, n. 83). La
misma idea aparece en otros lugares:
cfr. ibid., n. 151.

41) Cfr. Es Cristo que pasa, n. 61; cfr.
Forja, n. 182.

42) Amigos de Dios, n. 201. Cfr. ibid.,
n. 176.

43) Ibid., n. 50.

44) Amigos de Dios, n. 56.



45) Amigos de Dios, n. 121. Ver
también, por ejemplo, los textos
recogidos en Conversaciones con
Mons. Escrivá, nn. 10 y 55; Es Cristo
que pasa, nn. 20, 174, 183-184;
Amigos de Dios, n. 81. También el
trabajo ordinario de Santa María
participa —y por un título
especialísimo— de la misma
economía humano-divina instaurada
con la Encarnación: «Contemplemos
ahora a su Madre bendita, Madre
nuestra también. En el Calvario,
junto al patíbulo, reza. No es una
actitud nueva de María. Así se ha
conducido siempre, cumpliendo sus
deberes, ocupándose de su hogar.
Mientras estaba en las cosas de la
tierra, permanecía pendiente de
Dios. Cristo, perfectus Deus,
perfectus homo quiso que también
su Madre, la criatura más excelsa, la
llena de gracia, nos confirmase en
ese afán de elevar siempre la mirada
al amor divino» (Amigos de Dios, n.
241).



46) Cfr. C. FABRO, Virtù umane e
soprannaturali nelle omelie di mons.
Escrivá, o. c.: «De ahí la expresión de
Mons. Escrivá de que el cristiano
debe ser “universal”: no sólo en el
sentido de que su ideal de perfección
debe abrazar a todas las clases
sociales, desde el obrero hasta el alto
funcionario, sino también porque
esto le ofrece la posibilidad de
practicar todas las virtudes en todo
su fastuoso cortejo de virtudes
morales y teologales; se trata de que
el cristiano sea “un hombre
completo”. A esto mira, porque es el
fundamento de la intuición teológico-
mística del Autor, el misterio central
de la Encarnación» (p. 183). La
traducción del italiano es nuestra.

47) «Mientras yo hable, vosotros, por
vuestra cuenta, mantened un diálogo
con Nuestro Señor: rogadle que nos
ayude a todos, que nos anime a
profundizar hoy en el misterio de su
Encarnación, para que también



nosotros, en nuestra carne, sepamos
ser entre los hombres testimonio
vivo del que ha venido para
salvarnos» (Amigos de Dios, n. 77).

48) Amigos de Dios, n. 73.

49) Surco, n. 652.

50) Amigos de Dios, n. 74-75. Así
comenta Cornelio Fabro este texto
del Fundador del Opus Dei: «Esta
página vale un tratado de ascética y
mística, y expresa, a mi entender, la
originalidad evangélica del Opus Dei,
la cual no apunta a categorías
abstractas sino a la entrega de la
persona, que es un todo en tensión:
de modo que, aunque estuviera lejos
de la relación con Dios, basta un
soplo y una ayuda de la gracia para
despertarla a aquella vocación divina
que ha sido puesta en ella como
imagen de Dios en la creación, y
transfigurada en la Pasión y Muerte
de Cristo con la gracia
santificante» (CORNELIO FABRO,



Virtù umane e soprannaturali nelle
omelie di Mons Escrivá, o.c., p. 184).

51) Amigos de Dios, n. 93.

52) Cfr. Ef 2, 10; Ef 4, 24; Rom 5, 14.
Idea que se puede encontrar en
numerosas y bien conocidas
enseñanzas conciliares de la
Gaudium et spes: «Cristo...
manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre» (n. 22); «El que sigue
a Cristo, Hombre perfecto, se
perfecciona cada vez más en su
propia dignidad de hombre» (n. 41),
se trata de una perspectiva que
incluye ciertamente la relación entre
creación y redención y, en ámbito
antropológico, incluye
evidentemente la dimensión sanante
de la gracia cristiana.

53) Refiriéndose a las enseñanzas del
Beato Josemaría Escrivá sobre la
naturalidad de la condición del
cristiano en el mundo, comenta José
Luis Illanes: «Creación y redención



son realidades de alcance universal,
que se descubren la una a la otra y se
entienden y comprenden con
plenitud cuando se las contempla en
su mutua referencia: la creación, el
acto por el que Dios pone en el ser la
totalidad del universo, no es un mero
otorgar la existencia, sino el inicio de
una historia, la llamada a un destino
hacia el que Dios encamina lo creado
y que, en Cristo, se nos desvela; la
redención es la acción por la que
Cristo, en obediencia al Padre, asume
en sí la totalidad de la realidad para,
liberándola del pecado, devolverle la
armonía originaria y hacer posible,
mediante el envío del Espíritu, que la
historia sea efectivamente llevada al
fin al que Dios la destina. La
naturalidad, la conciencia cristiana
sobre la pertenencia al mundo y
sobre la posibilidad y el deber de
actuar en él con espontaneidad no
sólo en cuanto hombre, sino
precisamente en cuanto cristiano, no
es sino el reflejo existencial de una



profunda verdad dogmática, del
hecho de que redención y creación,
santidad y mundo, eternidad y
tiempo, no son dimensiones
heterogéneas, sino realidades que se
compenetran. (...) Vista y
comprendida desde la Encarnación,
desde la realidad de un Dios que
hace suya la condición humana, la
naturalidad se presenta como una
realidad plenamente teológica, que
implica tanto la normalidad, la
pertenencia a una sociedad y a un
ambiente, compartiendo cuanto los
define, como el testimonio cristiano,
la testificación ante esa sociedad y
ante ese ambiente —mejor dicho,
desde dentro de ellos— del mensaje
evangélico, con toda su potencia
vivificante» (P. RODRÍGUEZ, F.
OCÁRIZ, J.L. ILLANES, El Opus Dei en
la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, pp.
239-241).

54) Amigos de Dios, n. 74.



55) Ibid., n. 93. Léase lo repropuesto
en Surco, nn. 771, 772.

56) Amigos de Dios, n. 206.

57) El uso del concepto
«corredención» es muy frecuente en
toda la predicación del Beato
Josemaría y su estudio atento
merecería un trabajo expresamente
dedicado. Véase, a título ilustrativo,
los siguientes textos: Es Cristo que
pasa, nn. 2, 3, 121, 126; Amigos de
Dios, nn. 9, 49; Surco, nn. 255, 863,
945; Forja, nn. 26, 55, 374, 674; Via
Crucis, comentario a las estaciones XI
y XIV.

58) Es Cristo que pasa, n. 120.

59) Ibid., n. 112.

60) Surco, n. 421. Comentando este
aspecto de las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei, Pedro
Rodríguez afirma que la renuncia a
una cristianización de las estructuras



de la sociedad «sería, en realidad,
renuncia a la dimensión pública y
social de lo cristiano. Pero esta
dimensión es consecuencia
insoslayable de la lex incarnationis,
que se expresa en la vocación
cristiana y en la doctrina de la
santificación del trabajo. Si
prosperase aquella renuncia, el
cristianismo ya no sería la religión de
Cristo, el Verbo hecho hombre,
hombre verdadero, sino una religión
espiritualista, de meras
interioridades, a la que podría
juzgarse por el viejo argumento
soteriológico de los Padres griegos, a
propósito de la integridad asumida
por el Hijo de Dios: “lo que no ha sido
asumido, no ha sido salvado”» (P.
RODRÍGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación, o.c., p. 58).

61) Es Cristo que pasa, n. 125. Esta
postura del cristiano, que no es otra
cosa que su conciencia de ser
ciudadano tanto de la ciudad de los



hombres como de la ciudad de Dios,
es presentada con singular viveza a
lo largo de los puntos de Surco
dedicados al capítulo
“Ciudadanía” (nn. 290-322), los cuales
podrían a su vez ser bien resumidos
en estas palabras del Beato
Josemaría: «Llegará un día en que los
cristianos que viven en el mundo se
decidan a ser consecuentes con su fe,
a demostrar con las obras que se
puede ser a la vez plenamente
cristiano y plenamente fiel a la tarea
humana» (palabras del 1948, citadas
por P. RODRÍGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación, o.c., p. 214).

62) «Cristo aparece como el exemplar
supremo y la existencia cristiana
como exemplata en el Señor. De este
modo, imitar a Cristo —esencia de la
perfección cristiana— equivale a
buscar en la vida ordinaria la
unidad, la síntesis redentora de lo
más divino y de lo más terreno; pero
sin confundir los planos, sin



manipular el uno desde el otro, como
haría un “clericalista” de inspiración
monofisita; y sin separarlos y
yuxtaponerlos, a lo que propende un
nestorianismo “espiritual”» (P.
RODRÍGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación, o.c., p. 125).

63) Se trata de una enseñanza
demasiado extensa para hacer aquí
referencia a textos puntuales. A
modo de ejemplo véanse las
alusiones presentes en Es Cristo que
pasa, nn. 160, 184; Amigos de Dios,
nn. 94, 107; Camino, n. 337.

64) La homilía está recogida en
Conversaciones con Mons. Escrivá,
nn. 113-123. Para un comentario
teológico a esta homilía véase P.
RODRÍGUEZ, Vivir santamente la
vida ordinaria, o.c.. Reflexiones
análogas, realizadas a partir de otras
homilías, son presentadas por J.L.
CHABOT, Responsabilità di fronte al
mondo e libertà, o.c., pp. 198-210.



65) Cfr. Es Cristo que pasa, nn. 96,
103-105, 112.

66) Sobre la centralidad de la noción
de filiación divina y de la
identificación con Cristo en la
predicación del Fundador del Opus
Dei existen numerosos estudios. Para
los aspectos que hemos tratado,
véanse F. OCÁRIZ, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, en Mons. J. Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei, EUNSA, 2ª
ed., Pamplona 1985, pp. 173-214; A.
ARANDA, Il cristiano “alter Christus,
ipse Christus”, en Santità e mondo,
o.c; C. BERMÚDEZ, Hijos de Dios Uno
y Trino por la gracia: la filiación
divina, fundamento y raíz de una
espiritualidad, en Annales theologici
7 (1993), pp. 347-368; J. STÖHR, La
vida del cristiano según el espíritu de
filiación divina, en Scripta theologica
24 (1992), pp. 879-893; J, BURGGRAF,



Il senso della filiazione divina, en
Santità e mondo, o.c., pp. 85-99.

67) Sobre el valor cristocéntrico de la
exortación del Beato Josemaría a «ser
muy humanos y muy divinos», cfr. I.
CELAYA, Unidad de vida y plenitud
cristiana, en Mons. Josemaría Escrivá
y el Opus Dei, o.c., pp. 329-331.

68) Amigos de Dios, n. 75.

69) Forja, n. 290.

70) Es Cristo que pasa, n. 172.

71) Ibid., n. 166. Cfr. también Via
Crucis, estac. VI, n. 3. Véase en este
sentido toda la homilía El Corazón de
Cristo, paz de los cristianos, dedicada
a la fiesta del Sagrado Corazón,
también para el aspecto “revelativo”
del amor humano de Cristo: «No cabe
en esta devoción más superficialidad
que la del hombre que, no siendo
íntegramente humano, no acierta a
percibir la realidad de Dios



encarnado» (Es Cristo que pasa, n.
164).

72) Surco, n. 801.

73) Es Cristo que pasa, n. 174. Cfr.
ibid., nn. 14, 20.

74) Via Crucis, estac. X, n. 5.

75) Cfr. por ejemplo, Es Cristo que
pasa, nn. 10, 126; Amigos de Dios, n.
165; Conversaciones con Mons.
Escrivá, n. 114. Sobre la noción de
“unidad de vida” en las enseñanzas
del Fundador del Opus Dei, véase el
estudio ya citado por I. CELAYA,
Unidad de vida y plenitud cristiana,
en Mons. Josemaría Escrivá y el Opus
Dei, o.c., pp. 321-340.

76) Meditación inédita Consumados
en la unidad, 27-III-75. Citamos de S.
BERNAL, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1976, p. 319. Estas mismas



palabras vendrán citadas por Mons
A. del Portillo en la homilía
pronunciada en la Misa solemne en
honor del Beato Josemaría, 18-
V-1992, en Romana 8 (1992), p. 30.

77) Cfr. Es Cristo que pasa, nn. 126,
13; Surco, n. 292.

78) Meditación Consumados en la
unidad; citamos de nuevo de S.
BERNAL, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer..., o.c., p. 319. Sobre el tema
véase también lo dicho por J.
BURGGRAF, Il senso della filiazione
divina, o.c., pp. 93-94.

79) «Esta “unidad de vida”, según el
Fundador del Opus Dei, es el reflejo
del misterio de Cristo en el cristiano.
Por eso, el pasaje del Símbolo
Quicumque que presenta a Jesucristo
perfectus Deus, perfectus homo era
habitual en su palabra y en su pluma
para explicar la “unidad de vida”. El
misterio de Cristo —formalmente:
dualidad de naturalezas en la unidad



salvadora de la Persona— es, visto
desde este ángulo, como el exemplar
supremum de la imagen del cristiano
que nos presenta la doctrina
espiritual de Mons. Escrivá de
Balaguer: imitar a Cristo en la vida
ordinaria es buscar continuamente
—oración y lucha ascética— la
unidad, la síntesis redentora de lo
más divino y de lo más terreno» (P.
RODRÍGUEZ, Vocación, Trabajo,
contemplación, o.c., pp. 119-120).

80) Gal 2, 19-20.

81) «Tú has hecho, Señor, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegría. Y la
razón —lo veo con más claridad que
nunca— es ésta: tener la Cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo,
y, por eso, ser hijo de Dios (...). ¡La
Cruz: allí está Cristo, y tú has de
perderte en El! No habrá más
dolores, no habrá más fatigas. No has
de decir: Señor, que no puedo más,



que soy un desgraciado... ¡No!, ¡no es
verdad! En la Cruz serás Cristo, y te
sentirás hijo de Dios». (Palabras
citadas de A. ARANDA, Il cristiano
“alter Christus, ipse Christus”, o.c., p.
103). Cfr. también Es Cristo que pasa,
n. 96.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/citas-de-
perfectus-deus-perfectus-homo/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-perfectus-deus-perfectus-homo/

	Citas de "Perfectus Deus, perfectus homo"

