
opusdei.org

Citas de "El 2 de
octubre de 1928 en el
contexto de la
historia cultural
contemporánea"

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

1. Lo que aquí se va a intentar
exponer, no es sino la interpretación
particular de un hecho de cierta
envergadura, desde el exclusivo



punto de vista —quizá no esté de
más insistir en ello— de quien firma
estas líneas. En Surco 612, el Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, ha dejado
escrito que «Cuando trabajes en serio
por el Señor, tu mayor delicia
consistirá en que muchos te hagan la
competencia». Es posible que sea
legítima la utilización analógica de
estas palabras para el caso que nos
ocupa: cuantas más personas se
cuiden con seriedad y conocimiento
de causa, de manera profunda, de
todas estas cuestiones, mejor. Las
páginas siguientes tan sólo aspiran a
prestar un servicio —pequeño o
grande, ¡vaya usted a saber!— a
cuantos estimen oportuno acercarse
a ellas. Pero sin la más remota
pretensión de presentar este análisis
ni como el único posible, ni como el
mejor. En el mismo sentido, la
conceptuación —el lenguaje utilizado
— es mía. Cabe que algunos la
consideren en exceso abstrusa; otros



—igualmente, en su derecho—
endeble, equívoca, poco precisa,
deudora de no se sabe qué pretérito
pensador. De antemano se acepta
toda crítica. Pero, por el momento,
esto es lo que hay.

2. La inmutabilidad de la fe nada
tiene que ver con lo que, desde
Newman, se suele denominar 
desarrollo homogéneo del dogma .
Con el paso del tiempo, mediante el
empleo decidido de la capacidad
humana de conocer, puede
producirse un avance en la
comprensión de los contenidos de la
fe, sin que esto suponga variación en
lo esencial de lo que se nos ha dicho.

3. SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del
Monte Carmelo , libro 2, cap. 22, párr.
3.

4. Cfr. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, 
El Fundador del Opus Dei. Vida de
Josemaría Escrivá de Balaguer , I, 
¡Señor, que vea! , Madrid 1997, p. 568.



5. No resultaría difícil apuntalar
estas reflexiones con diversidad de
citas y referencias. Baste, por ahora,
con las tres siguientes: JUAN PABLO
II, cons. ap. Ut Sit (cfr. Valentín
GÓMEZ IGLESIAS, Antonio VIANA,
Jorge MIRAS, prólogo de Amadeo DE
FUENMAYOR, El Opus Dei, Prelatura
personal . La Constitución Apostólica
«Ut sit», Pamplona 2000, pp. 127-129);
JUAN PABLO II, Homilía en la
beatificación del Beato Josemaría, 17-
V-1992 («Romana» 14 [I/VI-1992]
18-23); JUAN PABLO II, Alocución al
Congreso teológico de estudio sobre
las enseñanzas del Beato Josemaría,
14-X-1993 («Romana» 17 [VII/
XII-1993] 261-263).

6. JUAN PABLO II, Veritatis splendor ,
97.

7. «[...] el individualismo debe ser
considerado como incompatible con
un verdadero cristianismo » (JUAN
PABLO II, Annunciare Cristo



costituisce il culmine della
comunicazione , 3-IV-1996).

8. Este compromiso se apoya siempre
en la decisión propia, intransferible;
en —podría decirse así— conjugar en
todo momento la primera persona
del singular. Las abundantes
observaciones antropológicas que,
junto a tantas otras cosas, llenan los
escritos del Beato Josemaría, lo hacen
presente; posiblemente, no por
casualidad. Puede verse, por
ejemplo, el punto siguiente de 
Camino : «Dios mío, te amo,
[...]» (423; la cursiva es mía). Es, por
supuesto, habitual este enfoque en
los hombres y mujeres que, a través
de los tiempos, se han esforzado
personalmente por amar a Dios: el
amor es siempre personal; en
primera persona —repitamos. Es
también posible encontrar en los
escritos de Escrivá de Balaguer
insinuaciones nada veladas sobre el
sentido de la persona, precisamente



en cuanto individuo social:
«Necesitas imitar a Jesucristo, y darlo
a conocer con tu conducta. No me
olvides que Cristo asumió nuestra
naturaleza, para introducir a todos
los hombres en la vida divina, de
modo que —uniéndonos a Él—
vivamos individual y socialmente los
mandatos del Cielo» ( Forja , 452; las
cursivas también son mías).

9. La cultura ha sido definida de mil
formas distintas. Una de estas
definiciones —que quizá precisara
de explicación amplia, para
rescatarla un tanto de lo esotérico—
bien puede ser la siguiente: «El
conjunto de convicciones que
conforma a cada uno de los
determinados modos que el hombre
tiene de autocomprenderse
prácticamente y a las formas de
comportamiento que se derivan de
dichos modos de
autocomprensión» (Gonzalo
REDONDO, Historia Universal , t. XIII.



Las libertades y las democracias ,
Pamplona 1984, p. 27). Ante el
imposible —aquí y ahora—
desarrollo detallado de cada uno de
estos conceptos, me limito a subrayar
uno sólo: la cultura es siempre
eminentemente práctica. Es el
patrimonio que se recibe y a cuyo
incremento se debe contribuir; su
recepción consciente y su
incremento decidido es lo que
permite que el hombre pueda
desarrollar su innata condición
personal. El conjunto de
explicaciones —en el sentido
etimológico de la palabra: hacer
patente lo escondido, lo no
inmediatamente evidente—, de
convicciones operativas —que
permiten enfrentarse con los
problemas de la vida— con el que
cada hombre se encuentra y sobre el
que, también cada hombre, proyecta
su capacidad de comprensión y
acierto, o de falta de inteligencia y
error; su posibilidad de ampliar el



ámbito cultural y perfilar sus
contenidos con mayor precisión; o,
por el contrario, de enturbiarlo de
manera considerable. La cultura es la
gran consecuencia de la dimensión
social que tenemos los hombres.
Junto a esto, hay que añadir que sólo
es culto el que procura vivir, hacer
realidad en su vida la cultura,
aceptando lo que se le brinda para
asimilarlo y convertirlo en
potenciador de sus acciones, o
criticándolo para acceder a niveles
superiores, más congruentes con la
realidad y —por eso mismo— más
eficaces. Quizá esté aquí la
explicación de la sorpresa que suelen
producir personas, quizá ignorantes
de determinados conocimientos
positivos, pero profundamente
cultas. Y, por supuesto, lo inverso,
que es igualmente cierto: hombres
que aseguran —y no hay que dudar
de ello— que saben todo o casi todo
de una determinada cuestión, y que,
sin embargo, se conducen como



bárbaros —en el sentido vulgar de la
palabra—, con incultura auténtica.

10. Son varias las parábolas
evangélicas que pueden ser
interpretadas en esta perspectiva.
Una de ellas, la de los talentos (Matt
25, 14-30): cada hombre recibe unas
determinadas capacidades o
potencialidades, que son las que
deberá intentar actualizar
culturalmente, superando la
incertidumbre y riesgo de la elección,
ya que, sencillamente, no tendrá
tiempo a lo largo de su vida para
actualizar la totalidad de las
potencialidades recibidas. Es
inevitable elegir. Y, en consecuencia,
hay que procurar elegir bien. En la
parábola aludida, el hombre que, por
miedo a fracasar, ni elige ni se
compromete, es el que recibe el
castigo. Para tener completa
comprensión de las enseñanzas que
entraña, la meditación de la parábola
de los talentos se ha de completar



con la del hijo pródigo (Lc 15, 11-32).
En este caso se nos habla de un
hombre que, a diferencia de los dos
primeros siervos que recibieron
talentos, si se comprometió, eligió
mal: malgastó de manera desastrosa
todo lo recibido. Hizo así, en
apariencia, algo peor que lo del
tercer siervo de la parábola primera,
pues éste —en definitiva— devolvió
cuanto se le había entregado. Pero
frente a la soberbia del que nada
hace por miedo a incurrir en error, el
hijo pródigo supo reconocer el
fracaso que había sido su vida. Pidió
perdón y su padre le perdonó. Si es
importante el compromiso humano,
la acción cultural a realizar por cada
hombre, más importante aún es
mantener —o recuperar, si preciso
fuera— la relación filial con Dios. Es
posible que sea algo de esto lo que se
apunta en Camino , 345: «¡Cultura,
cultura! —Bueno: que nadie nos gane
a ambicionarla y poseerla. »—Pero la
cultura es medio y no fin».



11. Matt 7, 1.

12. Apenas terminada la Guerra Civil
española, el Beato Josemaría predicó
unos ejercicios espirituales a un
grupo de universitarios en el Colegio
Mayor Beato Juan de Ribera, en
Burjasot. En uno de los pasillos del
edificio —que aún conservaba las
huellas de la inmediata contienda—
colgaba un cartelón con unas
palabras —probablemente, de
Antonio Machado—: «Cada
caminante siga su camino» (cfr.
Alfonso MÉNDIZ, «Cada caminante
siga su camino». Historia y
significado de un lema poético en la
vida del Fundador del Opus Dei ,
«Anuario de Historia de la Iglesia» IX
[2000] 741-769). Aquellas palabras
gustaron a Josemaría Escrivá que no
dejó de usar de ellas en algunas de
sus meditaciones y pláticas y
también en sus escritos: «Me gusta
ese lema: “cada caminante siga su
camino”, el que Dios le ha marcado,



con fidelidad, con amor, aunque
cueste» ( Surco , 231).

13. Un rasgo, entre otros posibles,
que hace patente esto, puede ser el
siguiente. Es sabido que Pío XI, Papa
desde 1922, se propuso un cambio
bastante radical en el sentido de la
Acción Católica, tal como se venía
viviendo desde que el Beato Pío IX la
pusiera en marcha, poco antes de la
desaparición de los Estados
Pontificios, en torno a 1870. Sin
entrar por el momento en mayores
precisiones (cfr. Gonzalo REDONDO, 
La Iglesia en la Edad Contemporánea ,
t. II, Pamplona 1979, pp. 214-237), Pío
XI popularizó la definición de la
nueva Acción Católica como
«participación de los seglares en el
apostolado jerárquico». Algo
excelente, que tuvo buenos
resultados, pero en el que los
seglares, en su actividad social, se
encontraban por entero
subordinados a la jerarquía. Más



aún: la posibilidad de que los
cristianos actuaran en la sociedad
fue entendida como consecuencia
exclusiva de un «mandato canónico »
que sólo la jerarquía eclesiástica
confería. Esta nueva manera de
entender la Acción Católica la expuso
Pío XI precisamente en torno a la
fecha cuyo estudio nos hemos
propuesto: 1928. Pues bien, años más
tarde el Beato Josemaría declararía
lo siguiente: «En 1932 [es decir, por
los años en que comenzaba a
difundirse la nueva orientación de la
Acción Católica], comentando a mis
hijos del Opus Dei algunos de los
aspectos y consecuencias de la
peculiar dignidad y responsabilidad
que el Bautismo confiere a las
personas, les escribí en un
documento: “Hay que rechazar el
prejuicio de que los fieles corrientes
no pueden hacer más que limitarse a
ayudar al clero, en apostolados
eclesiásticos. El apostolado de los
seglares no tiene por qué ser siempre



una simple participación en el
apostolado jerárquico: a ellos les
compete el deber de hacer
apostolado. Y esto no porque reciban
una misión canónica, sino porque
son parte de la Iglesia; esa misión...
la realizan a través de su profesión,
de su oficio, de su familia, de sus
colegas, de sus amigos”» ( 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer , 21). No había discrepancia
alguna respecto al deseo del Papa de
una más decidida actividad
apostólica de los seglares. No se
rechazaba ni lejanamente que, en
algunos casos, cuando determinados
seglares así lo quisieran, pudieran
colaborar de forma decidida y
subordinada con la jerarquía. Las
palabras del Beato Josemaría
apuntaban a otra cosa: la razón de la
actividad social de los seglares —de
su apostolado— no debía depender
únicamente del «mandato canónico»,
sino de la recepción del sacramento
del Bautismo, que había hecho de



ellos precisamente fieles católicos:
algo estrechamente vinculado con la
dignidad de la persona y su llamada
a la santidad (cfr. Matt 5, 48).

14. Como es sabido, el núcleo de esta
doctrina sería recogido
posteriormente por el Concilio
Vaticano II (cfr. Álvaro DEL
PORTILLO, Mons. Escrivá de
Balaguer, testigo de amor a la Iglesia ,
en Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amar a la Iglesia ,
Madrid 1986, pp. 97-123).

15. Cfr. Domingo RAMOS-LISSÓN, El
ejemplo de los primeros cristianos en
las enseñanzas del Beato Josemaría,
«Romana» 29 (VII/XII-1999) 292-307.

16. En la Historia —o en la vida: en
definitiva, lo mismo— para intentar
solventar cualquier problema, se han
de dar dos pasos obligados:
determinar, en primer lugar y con la
mayor claridad posible, en qué
consiste el problema que se nos



plantea, qué es lo que pasa o nos
pasa; y, después, elegir los medios
idóneos que permitan resolver la
dificultad. Dos pasos
imprescindibles: de nada vale dar
uno de ellos, si —a continuación— no
se procura dar el otro. En este
sentido, se comprende uno de los
esfuerzos realizados en plena crisis
de la cultura de la Modernidad, en
los años de entreguerras, y que no
fue sino el intento de escapar del
asfixiante control que el Estado
ejercía sobre la sociedad, mediante la
reconstrucción de los cuerpos
naturales —es decir, de la
estructuración de la sociedad en
distintas conformaciones—, propia
de los tiempos medievales. Esto es lo
que, en líneas generales, planteó con
clarividencia la encíclica 
Quadragesimo anno (1931). La
dificultad —como sucede con no
poca frecuencia— habría de
suscitarse a la hora de llevar a la
práctica la solución teórica; en el



momento de arbitrar los medios
necesarios para la restauración de
una vigorosa vida social. Si no
dejaron de percibirse ecos de la
llamada solución corporativista en
Italia, Alemania o Checoslovaquia,
donde se hizo más patente el deseo
de poner en práctica la enseñanza
del Magisterio fue en las llamadas
democracias orgánicas o
corporativismos: el Austria de
Dollfuss, el Portugal de Salazar, la
España de Franco o la Argentina del
general Perón. Las consecuencias
derivadas de estos diversos intentos
fueron, comprensiblemente, muy
variadas. Pero, en definitiva, todos
acabaron por incurrir en el mismo
error: que no fue sino intentar la
reconstrucción de los cuerpos
naturales sociales mediante la acción
de los distintos Estados, olvidando
que dichos Estados se habían
levantado, habían logrado entrar en
el juego de la Historia, precisamente
a partir de la aniquilación de los 



cuerpos naturales . Algo así como
esperar que el lobo, tras haberse
comido las ovejas, se transformara,
de pronto, como por ensalmo, en
pastor bueno y recreara —pacífico—
el rebaño destruido. Si en la Historia
se repiten, una vez y otra, los
problemas de fondo, no tienen por
qué repetirse las soluciones. No hay
que pensar que la única forma de
que pueda autoestructurarse una
sociedad de hombres libres sea a
través de los cuerpos naturales , tal
como sucedió en el Medievo. En
cualquier caso parece evidente que,
de ser así, sólo se conseguiría
mediante la reconversión de los
Estados —pretendidos impulsores de
los cuerpos naturales — en simple
autoridad social. Desde el momento
en que esto se intentó desde fuertes
Estados autoritarios, el
corporativismo —por ellos
construido— se esfumó apenas
dichos Estados se eclipsaron. Fue una
respuesta, quizá bien intencionada,



pero profundamente errónea en la
elección de los medios para ponerla
en práctica.

17. No hace falta saber mucha
Historia para distinguir todo lo que
separó, desde un primer momento, a
la Reforma luterana del Cisma
anglicano. Bastaría tener presente
que, en el caso de Inglaterra, la
autoridad civil —aunque lo intentó—
nunca llegó a constituirse en un
Estado similar a las Monarquías
absolutas continentales de los
Austrias, en España, o los Borbones,
en Francia. En Inglaterra, los
intentos de los Estuardos por llegar a
ser monarcas absolutos terminaron
con la ejecución de Carlos I y la
expulsión de Jacobo II, mediante
sendas revoluciones sociales. La
historia inglesa —y, como derivación,
la de los Estados Unidos— presenta
diferencias radicales con la de los
pueblos continentales europeos y la
de los otros muchos que, en el ancho



mundo, se han derivado de éstos
últimos. Cosa distinta es la cierta
convergencia —sólo cierta — que hoy
pueda presentarse, en la medida en
que se han hecho presentes factores
no existentes en los siglos primeros
de la Edad Moderna: por ejemplo, el
sentido democrático.

18. Las posibles respuestas son muy
diversas: el Estado o la sociedad
cosmopolita; el orden social, el
progreso, la raza o la Nación, etc.

19. No hay que olvidar que, por más
que nunca haya sido condenado por
la Iglesia el tradicionalismo cultural,
que niega —y, en consecuencia,
impide— la libertad de acción social
de los hombres, sus raíces son
comunes con otras actitudes —
tradicionalismos filosófico o
teológico— que sí han sido
rechazados de manera plena por el
Magisterio de la Iglesia católica.



20. De estas cuestiones me he
ocupado, con alguna extensión, en
otros lugares: cfr. Gonzalo
REDONDO, Historia Universal , t.
XIII..., op. cit. , pp. 15-84; e Historia de
la Iglesia en España (1931- 1939), t. I, 
La II República (1931-1936) , Madrid
1993, pp. 15-127.

21. Por la lentitud ya tan aludida de
la Historia y la similitud de las
cuestiones que se presentan a todos
los hombres y que han de ser
resueltas en los momentos críticos de
sus vidas, no extrañará que se
evoque una enseñanza de San
Gregorio Nacianceno, un hombre
que tuvo que hacer frente desde su fe
cristiana a la crisis del mundo de la
Antigüedad, buscando salvar lo
salvable de la cultura clásica. En una
frase escueta, San Gregorio dice así:
«[...] la fe es la plenitud de nuestra
razón» ( Discurso teológico , 29, 3,
21).



22. «Se repite la escena, como con los
convidados de la parábola. Unos,
miedo; otros, ocupaciones;
bastantes..., cuentos, excusas tontas.
»Se resisten. Así les va: hastiados,
hechos un lío, sin ganas de nada,
aburridos, amargados. ¡Con lo fácil
que es aceptar la divina invitación de
cada momento, y vivir alegre y
feliz!» ( Surco, 67).

23. Cfr. Matt 5, 13-16; 13, 33.

24. Gn 2, 15.

25. En el libro de Job (7, 1) puede
leerse: « Militia est vita hominis super
terram ». Unas palabras que el Beato
Josemaría glosaría así: «Que la vida
del hombre sobre la tierra es milicia,
lo dijo Job hace muchos siglos. »—
Todavía hay comodones que no se
han enterado» ( Camino, 306).

26. Camino, 79.



27. «Mi Padre sigue obrando todavía,
y por eso obro yo también» (Ioann 5,
17).

28. «[...] los bendijo Dios [a Adán y
Eva], diciéndoles: “Procread y
multiplicaos, y henchid la tierra;
sometedla y dominad sobre los peces
del mar, sobre las aves del cielo y
sobre los ganados y sobre todo
cuanto vive y se mueve sobre la
tierra”» (Gn 1, 28).

29. Via Crucis XI, 4.

30. «Al que pueda ser sabio no le
perdonamos que no lo sea» ( Camino,
332).

31. El carácter sintético de estas
líneas obliga a fastidiosas
simplificaciones. No se desconoce en
modo alguno que, durante buena
parte de los siglos de la Modernidad,
pudo entenderse el progreso como
consecuencia del desarrollo o
despliegue del espíritu humano. En



este sentido, el estricto progreso
material, en la misma medida en que
se fue dando, se comprendió como
punto de apoyo, muy conveniente,
que garantizaba —y, de algún modo,
incluso probaba— tal desarrollo y
despliegue.

Pero —quizá sea innecesario insistir
en ello— se trató de la intelección de
un espíritu humano como
radicalmente inmanente, cerrado a
toda transcendencia, salvo por la vía
caliginosa del sentimentalismo. Y no
se tardaría en admitir, en la práctica,
que el hombre no era más que
materia, una vez que la pretendida
espiritualidad quedó reducida a
simple epifenómeno material. Tal es,
en amplios círculos, la situación
actual. A pesar de que, de una u otra
forma, puedan persistir confusos
ramalazos sentimentales.

32. No hay que olvidar que, durante
los últimos siglos, ha predominado —



al menos en la Europa continental y
en los países culturalmente
dependientes de ella— una
historiografía predominantemente 
estatista , incluso convencida con
sinceridad de que la aparición del
Estado moderno había supuesto un
avance decisivo, al permitir la
superación del tan pregonado caos
medieval . Unas afirmaciones
tajantes que cada día se expresan de
forma más y más matizada.

33. Aunque sea caer una vez más en
un cierto juego de palabras, quizá no
resulte inexacto afirmar que el
Estado moderno es siempre Estado
confesional . Y no meramente en
sentido religioso, sino porque lo que
se propone es imponer una
determinada manera —una confesión
— de orientar al hombre y a su
actividad. No quiere decir esto que
entre los incontables y fervorosos
servidores del Estado moderno, no
puedan darse hombres y mujeres



llenos del mejor deseo de contribuir
a mejorar todo tipo de situaciones.

34. Consecuente con este modo de
entender las cosas, el actual prelado
del Opus Dei lo expresa así: «La
Prelatura es una institución que
pertenece a la estructura jerárquica
de la Iglesia. Su misión es, de una
parte, la atención pastoral específica
de sus miembros; es decir, de todas
aquellas personas que —por una
particular vocación divina— se han
propuesto empeñar su vida en la
búsqueda de la santidad en el trabajo
ordinario, según el espíritu del Opus
Dei, sin cambiar de ocupación ni de
estado. De otra parte, es misión de la
Prelatura del Opus Dei difundir en
todos los ambientes de la sociedad la
llamada universal a la santidad y al
apostolado, principalmente en el
trabajo profesional y en las demás
circunstancias ordinarias del
cristiano» (Javier ECHEVARRÍA, Qué



es la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz , «Palabra» 337 [III-1993] 174).

35. Cfr. 1 Pe 3, 15.

36. Cfr. el testimonio personal del
Beato Josemaría, sobre estos dos
momentos, en Álvaro DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei . Realizada por Cesare
CAVALLERI, Madrid 1992, pp.
190-191.

37. Cfr. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, 
El Fundador..., op. cit.

38. Álvaro DEL PORTILLO, Carta , 1-
VII-1991, p. 3.

39. Conversaciones, 1.

40. Esta misma llamada a la fidelidad
se presenta en las palabras de Álvaro
del Portillo, buen conocedor del
pensar y sentir de Josemaría Escrivá:
«Respecto al porvenir, le repetiré que
lo verdaderamente importante es



mantener la fidelidad al espíritu
fundacional del Opus Dei, la
vibración apostólica, el afán de tratar
a Dios y su Madre Santísima, la
generosa dedicación personal —con
sacrificio— al servicio de los demás;
y, ¿por qué no?, la audacia en el
planear y ejecutar las obras de
apostolado, sin detenerse ante las
dificultades, que nunca faltarán, y
sin atribuir mucha importancia a las
habladurías. Del resto —de
enviarnos las personas dispuestas a
poner el hombro, para servir a la
Iglesia y a las almas— se encargará,
como hasta ahora, el Señor» (Álvaro
DEL PORTILLO, El Opus Dei,
Prelatura Personal , Madrid 1983, pp.
46-47).

41. El fideísmo intenta eludir el uso
de la razón porque es arriesgado,
difícil, exigente y —en última
instancia— no elimina de forma
absoluta la posibilidad de error. El
fideísta quiere tener seguridad plena



de lo que ha de hacer. Por eso, a la
vez que rechaza ocuparse de las
cuestiones decisivas —las cuestiones
que el mismo Dios exige del hombre,
pues le sabe capaz de resolverlas y le
quiere libre para hacerlo—, se aboca
a conseguir evidencias en el mero
orden científico práctico. A nadie se
le ocurre negar que las cosas son
difíciles: ahí está la experiencia
propia o, en cualquier caso, siempre
se puede escuchar al Qohelet (1, 8: 
cunctae res difficiles ). Aunque un
fideísta admita —crea, a su modo de
ver— el fondo de lo que la fe le
muestra, en la práctica se conduce
como si existieran —tentación
viejísima— dos órdenes distintos de
verdad: las verdades de fe —que se
limita a aceptar, sin utilizar la razón
para penetrar en su sentido, para
captar las exigencias que comportan,
pero que, muy especialmente,
sugieren todas las posibilidades que
se abren ante el hombre— y las de
razón, abordadas con aparente



seguridad a través de la
experimentación científica positiva.

42. El tradicionalismo implica una
curiosa alergia al empleo de la razón
humana, cuyo uso personal se busca
sustituir por algo así como «a mí lo
que me digan». Es grave postura. Por
un lado, las cosas —bastantes más de
las que se piensa— se pueden
entender, aunque sin duda suponga
esfuerzo y tiempo. Por otro, el
tradicionalismo supone una
considerable carga sentimental. En la
práctica, resulta inevitable observar
que el «a mí lo que me digan...» se
prolonga con cierta frecuencia con
un «...en la medida en que parezca
bien, me agrade o permita mi triunfo
particular».

43. Un ejemplo entre mil: por más
que se haya logrado evitar, mediante
métodos rigurosamente científicos, la
brutalidad de los abortos, el aborto
sigue siendo el asesinato de un



inocente. Otro ejemplo: aunque la
guerra se presente como algo
también rigurosamente científico o
programado, sigue siendo una
barbaridad innegable. Un ejemplo
más: por sofisticados que sean los
métodos utilizados para saquear un
banco, seguimos estando ante un
robo. Etc.

44. La pintoresca convicción de
tantos progresistas décimonónicos —
y también de algunos actuales, por
supuesto— de que bastarían no más
de dos o tres generaciones de
estudiosos para que el hombre
conociera todo y pudiera tomar
tranquila posesión de ello, no merece
ni siquiera la molestia de una leve
crítica.

45. «En aquella primera hora, a poco
de nacer el Opus Dei, el Fundador se
hallaba todavía sin experiencia de
los pasos concretos que convenía
dar. Estaba al frente de una gran



empresa divina, que, aunque bien
definida en cuanto a su origen,
medios y fines sobrenaturales,
carecía del soporte material de sus
apostolados. Tenía aún por fijar sus
modos característicos de actuación y
tenía pendiente la labor de
formación de sus miembros. Esa
tarea de desarrollo inicial consistía,
por parte del Fundador, en un 
ejercicio de tanteo y de aproximación,
igual que hace una criatura al dar
sus primeros pasos: [...]» (Andrés
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador ..., 
op. cit. , p. 582; la negrita es mía).

46. Los escritos del Beato Josemaría
son en este punto de claridad
deslumbrante. Sin intento de
exhaustividad, basta fijarse en
palabras como las siguientes:
«Grande y hermosa es la misión de
servir que nos confió el Divino
Maestro. —Por eso, este buen
espíritu —¡gran señorío!— se
compagina perfectamente con el



amor a la libertad, que ha de
impregnar el trabajo de los
cristianos» ( Forja , 144). El profundo
aprecio de la libertad personal le
llevaba a hacer suya la defensa de la
libertad de todos: «Necesitas
formación, porque has de tener un
hondo sentido de responsabilidad,
que promueva y anime la actuación
de los católicos en la vida pública,
con el respeto debido a la libertad de
cada uno, y recordando a todos que
han de ser coherentes con su fe» ( 
Forja, 712). Era, en definitiva, en la
Sagrada Escritura donde encontraba
la raíz última del pluralismo de la
acción cultural: «La maravilla de la
Pentecostés es la consagración de
todos los caminos: nunca puede
entenderse como monopolio ni como
estimación de uno solo en
detrimento de otros. »Pentecostés es
indefinida variedad de lenguas, de
métodos, de formas de encuentro con
Dios: no uniformidad violenta» ( 
Surco , 226). Al percibir, sin embargo,



los equívocos que en la práctica
suscita la utilización de la palabra
adecuada — libertad —, matizó
atento su modo de entender las
cosas: «Libertad de conciencia: ¡no!
—Cuántos males ha traído a los
pueblos y a las personas este
lamentable error, que permite actuar
en contra de los propios dictados
íntimos. »Libertad “de las
conciencias”, sí: que significa el
deber de seguir ese imperativo
interior..., ¡ah, pero después de haber
recibido una seria formación!» ( 
Surco, 389).

47. Unas palabras del Beato
Josemaría expresan de forma muy
precisa esta reclamación:
«¡Comprometido! ¡Cómo me gusta
esta palabra! —Los hijos de Dios nos
obligamos —libremente— a vivir
dedicados al Señor, con el empeño de
que Él domine, de modo soberano y
completo, en nuestras vidas » ( Forja ,
855).



48. Cfr. Matt 5, 1-12.

49. «¡Que no, hijos míos! Que no
puede haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos; que hay
una única vida, hecha de carne y
espíritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y el cuerpo— santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, lo
encontraremos en las cosas más
visibles y materiales. »No hay otro
camino, hijos míos: o sabemos
encontrar en nuestra vida ordinaria
al Señor, o no lo encontraremos
nunca. Por eso puedo deciros que
necesita nuestra época devolver —a
la materia y a las situaciones que
parecen más vulgares— su noble y
original sentido, ponerlas al servicio
del Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasión de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo. »El auténtico sentido
cristiano —que profesa la
resurrección de toda carne— se



enfrentó siempre, como es lógico,
con la desencarnación , sin temor a
ser juzgado de materialismo. Es
lícito, por tanto, hablar de un 
materialismo cristiano , que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espíritu » ( 
Conversaciones, 114-115).

50. Matt 6, 33.

51. Matt 25, 21.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-
de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-

historia-cultural-contemporanea/
(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/

	Citas de "El 2 de octubre de 1928 en el contexto de la historia cultural contemporánea"

