opusdei.org

Citas de "El 2 de
octubre de 1928 en el
contexto de la
historia cultural
contemporanea"

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporanea

01/10/2010

1. Lo que aqui se va a intentar
exponer, no es sino la interpretacion
particular de un hecho de cierta
envergadura, desde el exclusivo



punto de vista —quizd no esté de
mas insistir en ello— de quien firma
estas lineas. En Surco 612, el Beato
Josemaria Escriva de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, ha dejado
escrito que «Cuando trabajes en serio
por el Sefior, tu mayor delicia
consistira en que muchos te hagan la
competencia». Es posible que sea
legitima la utilizacion analogica de
estas palabras para el caso que nos
ocupa: cuantas mas personas se
cuiden con seriedad y conocimiento
de causa, de manera profunda, de
todas estas cuestiones, mejor. Las
paginas siguientes tan solo aspiran a
prestar un servicio —pequefio o
grande, jvaya usted a saber!—a
cuantos estimen oportuno acercarse
a ellas. Pero sin la mas remota
pretension de presentar este analisis
ni como el unico posible, ni como el
mejor. En el mismo sentido, la
conceptuacion —el lenguaje utilizado
— es mia. Cabe que algunos la
consideren en exceso abstrusa; otros



—igualmente, en su derecho—
endeble, equivoca, poco precisa,
deudora de no se sabe qué pretérito
pensador. De antemano se acepta
toda critica. Pero, por el momento,
esto es lo que hay.

2. La inmutabilidad de la fe nada
tiene que ver con lo que, desde
Newman, se suele denominar
desarrollo homogéneo del dogma .
Con el paso del tiempo, mediante el
empleo decidido de la capacidad
humana de conocer, puede
producirse un avance en la
comprension de los contenidos de la
fe, sin que esto suponga variacion en
lo esencial de lo que se nos ha dicho.

3. SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del
Monte Carmelo , libro 2, cap. 22, parr.
3.

4. Cfr. Andrés VAZQUEZ DE PRADA,
El Fundador del Opus Dei. Vida de
Josemaria Escriva de Balaguer , 1,
jSefior, que vea! , Madrid 1997, p. 568.



5. No resultaria dificil apuntalar
estas reflexiones con diversidad de
citas y referencias. Baste, por ahora,
con las tres siguientes: JUAN PABLO
IT, cons. ap. Ut Sit (cfr. Valentin
GOMEZ IGLESIAS, Antonio VIANA,
Jorge MIRAS, prélogo de Amadeo DE
FUENMAYOR, El Opus Dei, Prelatura
personal . La Constitucion Apostolica
«Ut sit», Pamplona 2000, pp. 127-129);
JUAN PABLO II, Homilia en la
beatificacion del Beato Josemaria, 17-
V-1992 («Romana» 14 [I/VI-1992]
18-23); JUAN PABLO II, Alocucion al
Congreso teologico de estudio sobre
las ensefianzas del Beato Josemaria,
14-X-1993 («Romana» 17 [VII/
X11-1993] 261-263).

6. JUAN PABLO II, Veritatis splendor ,
97.

7. «[...] el individualismo debe ser
considerado como incompatible con
un verdadero cristianismo » (JUAN
PABLO II, Annunciare Cristo



costituisce il culmine della
comunicazione , 3-IV-1996).

8. Este compromiso se apoya siempre
en la decision propia, intransferible;
en —podria decirse asi— conjugar en
todo momento la primera persona
del singular. Las abundantes
observaciones antropoldgicas que,
junto a tantas otras cosas, llenan los
escritos del Beato Josemaria, 1o hacen
presente; posiblemente, no por
casualidad. Puede verse, por
ejemplo, el punto siguiente de
Camino : «Dios mio, te amo,

[...]» (423; la cursiva es mia). Es, por
supuesto, habitual este enfoque en
los hombres y mujeres que, a través
de los tiempos, se han esforzado
personalmente por amar a Dios: el
amor es siempre personal; en
primera persona —repitamos. Es
también posible encontrar en los
escritos de Escriva de Balaguer
insinuaciones nada veladas sobre el
sentido de la persona, precisamente



en cuanto individuo social:
«Necesitas imitar a Jesucristo, y darlo
a conocer con tu conducta. No me
olvides que Cristo asumio nuestra
naturaleza, para introducir a todos
los hombres en la vida divina, de
modo que —uniéndonos a El—
vivamos individual y socialmente los
mandatos del Cielo» ( Forja , 452; las
cursivas también son mias).

9. La cultura ha sido definida de mil
formas distintas. Una de estas
definiciones —que quizda precisara
de explicacion amplia, para
rescatarla un tanto de lo esotérico—
bien puede ser la siguiente: «El
conjunto de convicciones que
conforma a cada uno de los
determinados modos que el hombre
tiene de autocomprenderse
practicamente y a las formas de
comportamiento que se derivan de
dichos modos de

autocomprension» (Gonzalo
REDONDO, Historia Universal , t. XIII.



Las libertades y las democracias ,
Pamplona 1984, p. 27). Ante el
imposible —aqui y ahora—
desarrollo detallado de cada uno de
estos conceptos, me limito a subrayar
uno solo: la cultura es siempre
eminentemente practica. Es el
patrimonio que se recibe y a cuyo
incremento se debe contribuir; su
recepcion consciente y su
incremento decidido es lo que
permite que el hombre pueda
desarrollar su innata condicion
personal. El conjunto de
explicaciones —en el sentido
etimologico de la palabra: hacer
patente lo escondido, 1o no
inmediatamente evidente—, de
convicciones operativas —que
permiten enfrentarse con los
problemas de la vida— con el que
cada hombre se encuentra y sobre el
que, también cada hombre, proyecta
su capacidad de comprension y
acierto, o de falta de inteligencia y
error; su posibilidad de ampliar el



ambito cultural y perfilar sus
contenidos con mayor precision; o,
por el contrario, de enturbiarlo de
manera considerable. La cultura es la
gran consecuencia de la dimension
social que tenemos los hombres.
Junto a esto, hay que afiadir que sélo
es culto el que procura vivir, hacer
realidad en su vida la cultura,
aceptando lo que se le brinda para
asimilarlo y convertirlo en
potenciador de sus acciones, o
criticandolo para acceder a niveles
superiores, mas congruentes con la
realidad y —por eso mismo— mas
eficaces. Quiza esté aqui la
explicacion de la sorpresa que suelen
producir personas, quizd ignorantes
de determinados conocimientos
positivos, pero profundamente
cultas. Y, por supuesto, lo inverso,
que es igualmente cierto: hombres
que aseguran —y no hay que dudar
de ello— que saben todo o casi todo
de una determinada cuestion, y que,
sin embargo, se conducen como



barbaros —en el sentido vulgar de la
palabra—, con incultura auténtica.

10. Son varias las parabolas
evangélicas que pueden ser
interpretadas en esta perspectiva.
Una de ellas, la de los talentos (Matt
25, 14-30): cada hombre recibe unas
determinadas capacidades o
potencialidades, que son las que
debera intentar actualizar
culturalmente, superando la
incertidumbre y riesgo de la eleccion,
ya que, sencillamente, no tendra
tiempo a lo largo de su vida para
actualizar la totalidad de las
potencialidades recibidas. Es
inevitable elegir. Y, en consecuencia,
hay que procurar elegir bien. En la
parabola aludida, el hombre que, por
miedo a fracasar, ni elige ni se
compromete, es el que recibe el
castigo. Para tener completa
comprension de las ensefianzas que
entrafia, la meditacion de la parabola
de los talentos se ha de completar



con la del hijo prédigo (Lc 15, 11-32).
En este caso se nos habla de un
hombre que, a diferencia de los dos
primeros siervos que recibieron
talentos, si se comprometio, eligio
mal: malgasto de manera desastrosa
todo lo recibido. Hizo asi, en
apariencia, algo peor que lo del
tercer siervo de la pardbola primera,
pues éste —en definitiva— devolvid
cuanto se le habia entregado. Pero
frente a la soberbia del que nada
hace por miedo a incurrir en error, el
hijo prédigo supo reconocer el
fracaso que habia sido su vida. Pidio
perdon y su padre le perdono. Si es
importante el compromiso humano,
la accion cultural a realizar por cada
hombre, mas importante aun es
mantener —o recuperar, si preciso
fuera— la relacion filial con Dios. Es
posible que sea algo de esto lo que se
apunta en Camino , 345: «jCultura,
cultura! —Bueno: que nadie nos gane
a ambicionarla y poseerla. »—Pero la
cultura es medio y no fin».



11. Matt 7, 1.

12. Apenas terminada la Guerra Civil
espafiola, el Beato Josemaria predico
unos ejercicios espirituales a un
grupo de universitarios en el Colegio
Mayor Beato Juan de Ribera, en
Burjasot. En uno de los pasillos del
edificio —que aun conservaba las
huellas de la inmediata contienda—
colgaba un cartelon con unas
palabras —probablemente, de
Antonio Machado—: «Cada
caminante siga su camino» (cfr.
Alfonso MENDIZ, «Cada caminante
siga su camino». Historia y
significado de un lema poético en la
vida del Fundador del Opus Dei ,
«Anuario de Historia de la Iglesia» IX
[2000] 741-769). Aquellas palabras
gustaron a Josemaria Escriva que no
dejo de usar de ellas en algunas de
sus meditaciones y platicas y
también en sus escritos: «Me gusta
ese lema: “cada caminante siga su
camino”, el que Dios le ha marcado,



con fidelidad, con amor, aunque
cueste» ( Surco, 231).

13. Un rasgo, entre otros posibles,
que hace patente esto, puede ser el
siguiente. Es sabido que Pio XI, Papa
desde 1922, se propuso un cambio
bastante radical en el sentido de la
Accion Catdlica, tal como se venia
viviendo desde que el Beato Pio IX la
pusiera en marcha, poco antes de la
desaparicion de los Estados
Pontificios, en torno a 1870. Sin
entrar por el momento en mayores
precisiones (cfr. Gonzalo REDONDO,
La Iglesia en la Edad Contempordnea ,
t. IL, Pamplona 1979, pp. 214-237), Pio
XI popularizé la definicion de la
nueva Accion Catolica como
«participacion de los seglares en el
apostolado jerarquico». Algo
excelente, que tuvo buenos
resultados, pero en el que los
seglares, en su actividad social, se
encontraban por entero
subordinados a la jerarquia. Mas



aun: la posibilidad de que los
cristianos actuaran en la sociedad
fue entendida como consecuencia
exclusiva de un «mandato canonico »
que solo la jerarquia eclesiastica
conferia. Esta nueva manera de
entender la Accion Catolica la expuso
Pio XI precisamente en torno a la
fecha cuyo estudio nos hemos
propuesto: 1928. Pues bien, afios mas
tarde el Beato Josemaria declararia
lo siguiente: «En 1932 [es decir, por
los afios en que comenzaba a
difundirse la nueva orientacion de la
Accion Catdlica], comentando a mis
hijos del Opus Dei algunos de los
aspectos y consecuencias de la
peculiar dignidad y responsabilidad
que el Bautismo confiere a las
personas, les escribi en un
documento: “Hay que rechazar el
prejuicio de que los fieles corrientes
no pueden hacer mas que limitarse a
ayudar al clero, en apostolados
eclesiasticos. El apostolado de los
seglares no tiene por qué ser siempre



una simple participacion en el
apostolado jerarquico: a ellos les
compete el deber de hacer
apostolado. Y esto no porque reciban
una mision canonica, sino porque
son parte de la Iglesia; esa mision...
la realizan a traveés de su profesion,
de su oficio, de su familia, de sus
colegas, de sus amigos”» (
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer , 21). No habia discrepancia
alguna respecto al deseo del Papa de
una mas decidida actividad
apostolica de los seglares. No se
rechazaba ni lejanamente que, en
algunos casos, cuando determinados
seglares asi lo quisieran, pudieran
colaborar de forma decidida y
subordinada con la jerarquia. Las
palabras del Beato Josemaria
apuntaban a otra cosa: la razon de la
actividad social de los seglares —de
su apostolado— no debia depender
unicamente del «xmandato candénico»,
sino de la recepcion del sacramento
del Bautismo, que habia hecho de



ellos precisamente fieles catolicos:
algo estrechamente vinculado con la
dignidad de la persona y su llamada
a la santidad (cfr. Matt 5, 48).

14. Como es sabido, el nucleo de esta
doctrina seria recogido
posteriormente por el Concilio
Vaticano II (cfr. Alvaro DEL
PORTILLO, Mons. Escriva de
Balaguer, testigo de amor a la Iglesia ,
en Josemaria ESCRIVA DE
BALAGUER, Amar a la Iglesia ,
Madrid 1986, pp. 97-123).

15. Cfr. Domingo RAMOS-LISSON, EI
ejemplo de los primeros cristianos en
las ensefianzas del Beato Josemaria,

«Romana» 29 (VII/XII-1999) 292-307.

16. En la Historia —o en la vida: en
definitiva, lo mismo— para intentar
solventar cualquier problema, se han
de dar dos pasos obligados:
determinar, en primer lugar y con la
mayor claridad posible, en qué
consiste el problema que se nos



plantea, qué es lo que pasa o0 nos
pasa; y, después, elegir los medios
idoneos que permitan resolver la
dificultad. Dos pasos
imprescindibles: de nada vale dar
uno de ellos, si —a continuacién— no
se procura dar el otro. En este
sentido, se comprende uno de los
esfuerzos realizados en plena crisis
de la cultura de la Modernidad, en
los afios de entreguerras, y que no
fue sino el intento de escapar del
asfixiante control que el Estado
ejercia sobre la sociedad, mediante la
reconstruccion de los cuerpos
naturales —es decir, de la
estructuracion de la sociedad en
distintas conformaciones—, propia
de los tiempos medievales. Esto es lo
que, en lineas generales, planted con
clarividencia la enciclica
Quadragesimo anno (1931). La
dificultad —como sucede con no
poca frecuencia— habria de
suscitarse a la hora de llevar a la
practica la solucion tedrica; en el



momento de arbitrar los medios
necesarios para la restauracion de
una vigorosa vida social. Si no
dejaron de percibirse ecos de la
llamada solucion corporativista en
Italia, Alemania o Checoslovaquia,
donde se hizo mas patente el deseo
de poner en practica la ensefianza
del Magisterio fue en las llamadas
democracias organicas o
corporativismos: el Austria de
Dollfuss, el Portugal de Salazar, la
Espafia de Franco o la Argentina del
general Peron. Las consecuencias
derivadas de estos diversos intentos
fueron, comprensiblemente, muy
variadas. Pero, en definitiva, todos
acabaron por incurrir en el mismo
error: que no fue sino intentar la
reconstruccion de los cuerpos
naturales sociales mediante la accion
de los distintos Estados, olvidando
que dichos Estados se habian
levantado, habian logrado entrar en
el juego de la Historia, precisamente
a partir de la aniquilacion de los



cuerpos naturales . Algo asi como
esperar que el lobo, tras haberse
comido las ovejas, se transformara,
de pronto, como por ensalmo, en
pastor bueno y recreara —pacifico—
el rebafno destruido. Si en la Historia
se repiten, una vez y otra, los
problemas de fondo, no tienen por
qué repetirse las soluciones. No hay
que pensar que la unica forma de
que pueda autoestructurarse una
sociedad de hombres libres sea a
traveés de los cuerpos naturales , tal
como sucedio en el Medievo. En
cualquier caso parece evidente que,
de ser asi, solo se conseguiria
mediante la reconversion de los
Estados —pretendidos impulsores de
los cuerpos naturales — en simple
autoridad social. Desde el momento
en que esto se intento desde fuertes
Estados autoritarios, el
corporativismo —por ellos
construido— se esfuma apenas
dichos Estados se eclipsaron. Fue una
respuesta, quiza bien intencionada,



pero profundamente erronea en la
eleccion de los medios para ponerla
en practica.

17. No hace falta saber mucha
Historia para distinguir todo lo que
separo, desde un primer momento, a
la Reforma luterana del Cisma
anglicano. Bastaria tener presente
que, en el caso de Inglaterra, la
autoridad civil —aunque lo intent6o—
nunca llegé a constituirse en un
Estado similar a las Monarquias
absolutas continentales de los
Austrias, en Espafia, o los Borbones,
en Francia. En Inglaterra, los
intentos de los Estuardos por llegar a
ser monarcas absolutos terminaron
con la ejecucion de Carlos Iy la
expulsion de Jacobo II, mediante
sendas revoluciones sociales. La
historia inglesa —y, como derivacion,
la de los Estados Unidos— presenta
diferencias radicales con la de los
pueblos continentales europeos y la
de los otros muchos que, en el ancho



mundo, se han derivado de éstos
ultimos. Cosa distinta es la cierta
convergencia —solo cierta — que hoy
pueda presentarse, en la medida en
que se han hecho presentes factores
no existentes en los siglos primeros
de la Edad Moderna: por ejemplo, el
sentido democratico.

18. Las posibles respuestas son muy
diversas: el Estado o la sociedad
cosmopolita; el orden social, el
progreso, la raza o la Nacion, etc.

19. No hay que olvidar que, por mas
que nunca haya sido condenado por
la Iglesia el tradicionalismo cultural,
que niega —y, en consecuencia,
impide— la libertad de accion social
de los hombres, sus raices son
comunes con otras actitudes —
tradicionalismos filoséfico o
teoldgico— que si han sido
rechazados de manera plena por el
Magisterio de la Iglesia catolica.



20. De estas cuestiones me he
ocupado, con alguna extension, en
otros lugares: cfr. Gonzalo
REDONDO, Historia Universal , t.
XIII..., op. cit. , pp. 15-84; e Historia de
la Iglesia en Esparia (1931- 1939), t. 1,
La II Republica (1931-1936) , Madrid
1993, pp. 15-127.

21. Por la lentitud ya tan aludida de
la Historia y la similitud de las
cuestiones que se presentan a todos
los hombres y que han de ser
resueltas en los momentos criticos de
sus vidas, no extrafiara que se
evoque una ensefianza de San
Gregorio Nacianceno, un hombre
que tuvo que hacer frente desde su fe
cristiana a la crisis del mundo de la
Antigiiedad, buscando salvar lo
salvable de la cultura clasica. En una
frase escueta, San Gregorio dice asi:
«[...] 1a fe es la plenitud de nuestra
razon» ( Discurso teologico , 29, 3,
21).



22. «Se repite la escena, como con los
convidados de la parabola. Unos,
miedo; otros, ocupaciones;
bastantes..., cuentos, excusas tontas.
»Se resisten. Asi les va: hastiados,
hechos un lio, sin ganas de nada,
aburridos, amargados. jCon lo facil
que es aceptar la divina invitacion de
cada momento, y vivir alegre y
feliz!» ( Surco, 67).

23. Cfr. Matt 5, 13-16; 13, 33.
24.Gn 2, 15.

25. En el libro de Job (7, 1) puede
leerse: « Militia est vita hominis super
terram ». Unas palabras que el Beato
Josemaria glosaria asi: «Que la vida
del hombre sobre la tierra es milicia,
lo dijo Job hace muchos siglos. »—
Todavia hay comodones que no se
han enterado» ( Camino, 306).

26. Camino, 79.



27. «Mi Padre sigue obrando todavia,
y por eso obro yo también» (Ioann 5,
17).

28. «[...] los bendijo Dios [a Adan y
Eva], diciéndoles: “Procread y
multiplicaos, y henchid la tierra;
sometedla y dominad sobre los peces
del mar, sobre las aves del cielo y
sobre los ganados y sobre todo
cuanto vive y se mueve sobre la
tierra”» (Gn 1, 28).

29. Via Crucis XI, 4.

30. «Al que pueda ser sabio no le
perdonamos que no lo sea» ( Camino,
332).

31. El caracter sintético de estas
lineas obliga a fastidiosas
simplificaciones. No se desconoce en
modo alguno que, durante buena
parte de los siglos de la Modernidad,
pudo entenderse el progreso como
consecuencia del desarrollo o
despliegue del espiritu humano. En



este sentido, el estricto progreso
material, en la misma medida en que
se fue dando, se comprendio como
punto de apoyo, muy conveniente,
que garantizaba —y, de algun modo,
incluso probaba— tal desarrollo y
despliegue.

Pero —quiza sea innecesario insistir
en ello— se tratd de la inteleccion de
un espiritu humano como
radicalmente inmanente, cerrado a
toda transcendencia, salvo por la via
caliginosa del sentimentalismo. Y no
se tardaria en admitir, en la practica,
que el hombre no era mas que
materia, una vez que la pretendida
espiritualidad quedé reducida a
simple epifendmeno material. Tal es,
en amplios circulos, la situacion
actual. A pesar de que, de una u otra
forma, puedan persistir confusos
ramalazos sentimentales.

32. No hay que olvidar que, durante
los ultimos siglos, ha predominado —



al menos en la Europa continental y
en los paises culturalmente
dependientes de ella— una
historiografia predominantemente
estatista , incluso convencida con
sinceridad de que la aparicion del
Estado moderno habia supuesto un
avance decisivo, al permitir la
superacion del tan pregonado caos
medieval . Unas afirmaciones
tajantes que cada dia se expresan de
forma mas y mas matizada.

33. Aunque sea caer una vez mas en
un cierto juego de palabras, quiza no
resulte inexacto afirmar que el
Estado moderno es siempre Estado
confesional . Y no meramente en
sentido religioso, sino porque lo que
se propone es imponer una
determinada manera —una confesion
— de orientar al hombre y a su
actividad. No quiere decir esto que
entre los incontables y fervorosos
servidores del Estado moderno, no
puedan darse hombres y mujeres



llenos del mejor deseo de contribuir
a mejorar todo tipo de situaciones.

34. Consecuente con este modo de
entender las cosas, el actual prelado
del Opus Dei lo expresa asi: «La
Prelatura es una institucion que
pertenece a la estructura jerarquica
de la Iglesia. Su mision es, de una
parte, la atencion pastoral especifica
de sus miembros; es decir, de todas
aquellas personas que —por una
particular vocacion divina— se han
propuesto empenar su vida en la
busqueda de la santidad en el trabajo
ordinario, segun el espiritu del Opus
Deij, sin cambiar de ocupacion ni de
estado. De otra parte, es mision de la
Prelatura del Opus Dei difundir en
todos los ambientes de la sociedad la
llamada universal a la santidad y al
apostolado, principalmente en el
trabajo profesional y en las demas
circunstancias ordinarias del
cristiano» (Javier ECHEVARRIA, Qué



es la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz , «Palabra» 337 [III-1993] 174).

35. Cfr. 1 Pe 3, 15.

36. Cfr. el testimonio personal del
Beato Josemaria, sobre estos dos
momentos, en Alvaro DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei . Realizada por Cesare
CAVALLERI, Madrid 1992, pp.
190-191.

37. Cfr. Andrés VAZQUEZ DE PRADA,
El Fundador..., op. cit.

38. Alvaro DEL PORTILLO, Carta, 1-
VII-1991, p. 3.

39. Conversaciones, 1.

40. Esta misma llamada a la fidelidad
se presenta en las palabras de Alvaro
del Portillo, buen conocedor del
pensar y sentir de Josemaria Escriva:
«Respecto al porvenir, le repetiré que
lo verdaderamente importante es



mantener la fidelidad al espiritu
fundacional del Opus Dej, la
vibracion apostolica, el afan de tratar
a Dios y su Madre Santisima, la
generosa dedicacion personal —con
sacrificio— al servicio de los demas;
y, ¢por qué no?, la audacia en el
planear y ejecutar las obras de
apostolado, sin detenerse ante las
dificultades, que nunca faltaran, y
sin atribuir mucha importancia a las
habladurias. Del resto —de
enviarnos las personas dispuestas a
poner el hombro, para servir a la
Iglesia y a las almas— se encargara,
como hasta ahora, el Sefior» (Alvaro
DEL PORTILLO, El Opus Dei,
Prelatura Personal , Madrid 1983, pp.
46-47).

41. El fideismo intenta eludir el uso
de la razon porque es arriesgado,
dificil, exigente y —en ultima
instancia— no elimina de forma
absoluta la posibilidad de error. E1
fideista quiere tener seguridad plena



de lo que ha de hacer. Por eso, a la
vez que rechaza ocuparse de las
cuestiones decisivas —las cuestiones
que el mismo Dios exige del hombre,
pues le sabe capaz de resolverlasy le
quiere libre para hacerlo—, se aboca
a conseguir evidencias en el mero
orden cientifico practico. A nadie se
le ocurre negar que las cosas son
dificiles: ahi esta la experiencia
propia o, en cualquier caso, siempre
se puede escuchar al Qohelet (1, 8:
cunctae res difficiles ). Aunque un
fideista admita —crea, a su modo de
ver— el fondo de lo que la fe le
muestra, en la practica se conduce
como si existieran —tentacion
viejisima— dos ordenes distintos de
verdad: las verdades de fe —que se
limita a aceptar, sin utilizar la razon
para penetrar en su sentido, para
captar las exigencias que comportan,
pero que, muy especialmente,
sugieren todas las posibilidades que
se abren ante el hombre— y las de
razon, abordadas con aparente



seguridad a traveés de la
experimentacion cientifica positiva.

42. El tradicionalismo implica una
curiosa alergia al empleo de la razon
humana, cuyo uso personal se busca
sustituir por algo asi como «a milo
que me digan». Es grave postura. Por
un lado, las cosas —bastantes mas de
las que se piensa— se pueden
entender, aunque sin duda suponga
esfuerzo y tiempo. Por otro, el
tradicionalismo supone una
considerable carga sentimental. En la
practica, resulta inevitable observar
que el «a milo que me digan...» se
prolonga con cierta frecuencia con
un «...en la medida en que parezca
bien, me agrade o permita mi triunfo
particular».

43. Un ejemplo entre mil: por mas
que se haya logrado evitar, mediante
métodos rigurosamente cientificos, la
brutalidad de los abortos, el aborto
sigue siendo el asesinato de un



inocente. Otro ejemplo: aunque la
guerra se presente como algo
también rigurosamente cientifico o
programado, sigue siendo una
barbaridad innegable. Un ejemplo
mas: por sofisticados que sean los
métodos utilizados para saquear un
banco, seguimos estando ante un
robo. Etc.

44. La pintoresca conviccion de
tantos progresistas décimononicos —
y también de algunos actuales, por
supuesto— de que bastarian no mas
de dos o tres generaciones de
estudiosos para que el hombre
conociera todo y pudiera tomar
tranquila posesion de ello, no merece
ni siquiera la molestia de una leve
critica.

45. «<En aquella primera hora, a poco
de nacer el Opus Deli, el Fundador se
hallaba todavia sin experiencia de
los pasos concretos que convenia
dar. Estaba al frente de una gran



empresa divina, que, aunque bien
definida en cuanto a su origen,
medios y fines sobrenaturales,
carecia del soporte material de sus
apostolados. Tenia aun por fijar sus
modos caracteristicos de actuacion y
tenia pendiente la labor de
formacion de sus miembros. Esa
tarea de desarrollo inicial consistia,
por parte del Fundador, en un
ejercicio de tanteo y de aproximacion,
igual que hace una criatura al dar
sus primeros pasos: [...]» (Andrés
VAZQUEZ DE PRADA, El Fundador ...,
op. cit. , p. 582; la negrita es mia).

46. Los escritos del Beato Josemaria
son en este punto de claridad
deslumbrante. Sin intento de
exhaustividad, basta fijarse en
palabras como las siguientes:
«Grande y hermosa es la mision de
servir que nos confid el Divino
Maestro. —Por eso, este buen
espiritu —jgran seforio!— se
compagina perfectamente con el



amor a la libertad, que ha de
impregnar el trabajo de los
cristianos» ( Forja, 144). El profundo
aprecio de la libertad personal le
llevaba a hacer suya la defensa de la
libertad de todos: «Necesitas
formacion, porque has de tener un
hondo sentido de responsabilidad,
que promueva y anime la actuacion
de los catolicos en la vida publica,
con el respeto debido a la libertad de
cada uno, y recordando a todos que
han de ser coherentes con su fe» (
Forja, 712). Era, en definitiva, en la
Sagrada Escritura donde encontraba
la raiz ultima del pluralismo de la
accion cultural: «La maravilla de la
Pentecostés es la consagracion de
todos los caminos: nunca puede
entenderse como monopolio ni como
estimacion de uno solo en
detrimento de otros. »Pentecostés es
indefinida variedad de lenguas, de
métodos, de formas de encuentro con
Dios: no uniformidad violenta» (
Surco , 226). Al percibir, sin embargo,



los equivocos que en la practica
suscita la utilizacion de la palabra
adecuada — libertad —, matizo
atento su modo de entender las
cosas: «Libertad de conciencia: jno!
—~Cuantos males ha traido a los
pueblos y a las personas este
lamentable error, que permite actuar
en contra de los propios dictados
intimos. »Libertad “de las
conciencias”, si: que significa el
deber de seguir ese imperativo
interior..., jah, pero después de haber
recibido una seria formacion!» (
Surco, 389).

47. Unas palabras del Beato
Josemaria expresan de forma muy
precisa esta reclamacion:
«jComprometido! COmo me gusta
esta palabra! —Los hijos de Dios nos
obligamos —libremente— a vivir
dedicados al Sefior, con el empefio de
que Fl domine, de modo soberano y
completo, en nuestras vidas » ( Forja,
855).



48. Cfr. Matt 5, 1-12.

49. «jQue no, hijos mios! Que no
puede haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos; que hay
una unica vida, hecha de carne y
espiritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y el cuerpo—santay
llena de Dios: a ese Dios invisible, lo
encontraremos en las cosas mas
visibles y materiales. »No hay otro
camino, hijos mios: o sabemos
encontrar en nuestra vida ordinaria
al Senor, o no lo encontraremos
nunca. Por eso puedo deciros que
necesita nuestra época devolver —a
la materia y a las situaciones que
parecen mas vulgares— su noble y
original sentido, ponerlas al servicio
del Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasion de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo. »El auténtico sentido
cristiano —que profesa la
resurreccion de toda carne— se



enfrentd siempre, como es logico,
con la desencarnacion , sin temor a
ser juzgado de materialismo. Es
licito, por tanto, hablar de un
materialismo cristiano , que se opone
audazmente a los materialismos
cerrados al espiritu » (
Conversaciones, 114-115).

50. Matt 6, 33.

51. Matt 25, 21.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-
de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-
historia-cultural-contemporanea/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/
https://opusdei.org/es-es/article/citas-de-el-2-de-octubre-de-1928-en-el-contexto-de-la-historia-cultural-contemporanea/

	Citas de "El 2 de octubre de 1928 en el contexto de la historia cultural contemporánea"

