
opusdei.org

Celebración de las
Vísperas con
sacerdotes,
religiosos, religiosas
y seminaristas en la
Catedral de La
Habana

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Cuba, Estados Unidos, la visita
a la sede de la ONU, con motivo
de su participación en el VIII
Encuentro Mundial de las
Familias en Filadelfia.



20/09/2015

Palabras pronunciadas por el
Santo Padre

El Cardenal Jaime nos habló de
pobreza y la hermana Yaileny [Sor
Yaileny Ponce Torres, Hija de la
Caridad] nos habló del más pequeño,
de los más pequeños: “son todos
niños”. Yo tenía preparada una
Homilía para decir ahora, en base a
los textos bíblicos, pero cuando
hablan los profetas –y todo sacerdote
es profeta, todo bautizado es profeta,
todo consagrado es profeta–, vamos a
hacerles caso a ellos. Y entonces, yo
le voy a dar la Homilía al Cardenal
Jaime para que se las haga llegar a
ustedes y la publiquen. Después la
meditan. Y ahora, charlemos un
poquito sobre lo que dijeron estos
dos profetas.



Al Cardenal Jaime se le ocurrió
pronunciar una palabra muy
incómoda, sumamente incómoda,
que incluso va de contramano con
toda la estructura cultural, entre
comillas, del mundo. Dijo: “pobreza”.
Y la repitió varias veces. Y pienso que
el Señor quiso que la escucháramos
varias veces y la recibiéramos en el
corazón. El espíritu mundano no la
conoce, no la quiere, la esconde, no
por pudor, sino por desprecio. Y, si
tiene que pecar y ofender a Dios,
para que no le llegue la pobreza, lo
hace. El espíritu del mundo no ama
el camino del Hijo de Dios, que se
vació a sí mismo, se hizo pobre, se
hizo nada, se humilló, para ser uno
de nosotros.

La pobreza que le dio miedo a aquel
muchacho tan generoso –había
cumplido todos los mandamientos– y
cuando Jesús le dijo: “Mirá, vendé
todo lo que tenés y dáselo a los
pobres”, se puso triste, le tuvo miedo



a la pobreza. La pobreza, siempre
tratamos de escamotearla, sea por
cosas razonables, pero estoy
hablando de escamotearla en el
corazón. Que hay que saber
administrar los bienes, es una
obligación, pues los bienes son un
don de Dios, pero cuando esos bienes
entran en el corazón y te empiezan a
conducir la vida, ahí perdiste. Ya no
sos como Jesús. Tenés tu seguridad
donde la tenía el joven triste, el que
se fue entristecido. A ustedes,
sacerdotes, consagrados,
consagradas, creo que les puede
servir lo que decía San Ignacio –y
esto no es propaganda publicitaria
de familia, no–, pero él decía que la
pobreza era el muro y la madre de la
vida consagrada. Era la madre
porque engendraba más confianza
en Dios. Y era el muro porque la
protegía de toda mundanidad.
¡Cuántas almas destruidas! Almas
generosas, como la del joven
entristecido, que empezaron bien y



después se les fue apegando el amor
a esa mundanidad rica, y terminaron
mal. Es decir, mediocres. Terminaron
sin amor porque la riqueza
pauperiza, pero pauperiza mal. Nos
quita lo mejor que tenemos, nos hace
pobres en la única riqueza que vale
la pena, para poner la seguridad en
lo otro.

El espíritu de pobreza, el espíritu de
despojo, el espíritu de dejarlo todo,
para seguir a Jesús. Este dejarlo todo
no lo invento yo. Varias veces
aparece en el Evangelio. En un
llamado de los primeros que dejaron
las barcas, las redes, y lo siguieron.
Los que dejaron todo para seguir a
Jesús. Una vez me contaba un viejo
cura sabio, hablando de cuando se
mete el espíritu de riqueza, de
mundanidad rica, en el corazón de
un consagrado o de una consagrada,
de un sacerdote, de un Obispo, de un
Papa, lo que sea. Dice que, cuando
uno empieza a juntar plata, y para



asegurarse el futuro, ¿no es cierto?,
entonces el futuro no está en Jesús,
está en una compañía de seguros de
tipo espiritual, que yo manejo, ¿no?
Entonces, cuando, por ejemplo, una
Congregación religiosa, por poner un
ejemplo, me decía él, empieza a
juntar plata y a ahorrar y a ahorrar,
Dios es tan bueno que le manda un
ecónomo desastroso que la lleva a la
quiebra. Son de las mejores
bendiciones de Dios a su Iglesia, los
ecónomos desastrosos, porque la
hacen libre, la hacen pobre. Nuestra
Santa Madre Iglesia es pobre, Dios la
quiere pobre, como quiso pobre a
nuestra Santa Madre María. Amen la
pobreza como a madre. Y
simplemente les sugiero, si alguno de
ustedes tiene ganas, de preguntarse:
¿Cómo está mi espíritu de pobreza?,
¿cómo está mi despojo interior? Creo
que pueda hacer bien a nuestra vida
consagrada, a nuestra vida
presbiteral. Después de todo, no nos
olvidemos que es la primera de las



Bienaventuranzas: Felices los pobres
de espíritu, los que no están
apegados a la riqueza, a los poderes
de este mundo.

Y la hermana nos hablaba de los
últimos, de los más pequeños que,
aunque sean grandes, uno termina
tratándolos como niños, porque se
presentan como niños. El más
pequeño. Es una frase de Jesús esa. Y
que está en el protocolo sobre el cual
vamos a ser juzgados: “Lo que hiciste
al más pequeño de estos hermanos,
me lo hiciste a mí”. Hay servicios
pastorales que pueden ser más
gratificantes desde el punto de vista
humano, sin ser malos ni mundanos,
pero cuando uno busca en la
preferencia interior al más pequeño,
al más abandonado, al más enfermo,
al que nadie tiene en cuenta, al que
nadie quiere, el más pequeño, y sirve
al más pequeño, está sirviendo a
Jesús de manera superlativa. A vos te
mandaron donde no querías ir. Y



lloraste. Lloraste porque no te
gustaba, lo cual no quiere decir que
seas una monja llorona, no. Dios nos
libre de las monjas lloronas, ¿eh?,
que siempre se están lamentando.
Eso no es mío, eso lo decía Santa
Teresa, ¿eh?, a sus monjas. Es de ella.
Guay de aquella monja que anda
todo el día lamentándose porque me
hicieron una injusticia. En el
lenguaje castellano de la época decía:
“guay de la monja que anda
diciendo: hiciéronme sin razón”. Vos
lloraste porque eras joven, tenías
otras ilusiones, pensabas quizás que
en un colegio podías hacer más
cosas, y que podías organizar futuros
para la juventud. Y te mandaron ahí
–“Casa de Misericordia” –, donde la
ternura y la misericordia del Padre
se hace más patente, donde la
ternura y la misericordia de Dios se
hace caricia. Cuántas religiosas, y
religiosos, queman –y repito el verbo,
queman–, su vida, acariciando
material de descarte, acariciando a



quienes el mundo descarta, a quienes
el mundo desprecia, a quienes el
mundo prefiere que no estén, a
quienes el mundo hoy día, con
métodos de análisis nuevos que hay,
cuando se prevé que puede venir con
una enfermedad degenerativa, se
propone mandarlo de vuelta, antes
de que nazca. Es el más pequeño. Y
una chica joven, llena de ilusiones,
empieza su vida consagrada
haciendo viva la ternura de Dios en
su misericordia. A veces no
entienden, no saben, pero qué linda
es para Dios y que bien que hace a
uno, por ejemplo, la sonrisa de un
espástico, que no sabe cómo hacerla,
o cuando te quieren besar y te
babosean la cara. Esa es la ternura
de Dios, esa es la misericordia de
Dios. O cuando están enojados y te
dan un golpe. Y quemar mi vida así,
con material de descarte a los ojos
del mundo, eso nos habla solamente
de una persona. Nos habla de Jesús,
que, por pura misericordia del Padre,



se hizo nada, se anonadó, dice el
texto de Filipenses, capítulo dos. Se
hizo nada. Y esta gente a la que vos
dedicás tu vida imitan a Jesús, no
porque lo quisieron, sino porque el
mundo los trajo así. Son nada y se los
esconde, no se los muestra, o no se
los visita. Y si se puede, y todavía se
está a tiempo, se los manda de
vuelta. Gracias por lo que hacés y en
vos, gracias a todas estas mujeres y a
tantas mujeres consagradas, al
servicio de lo inútil, porque no se
puede hacer ninguna empresa, no se
puede ganar plata, no se puede llevar
adelante absolutamente nada
“constructivo” entre comillas, con
esos hermanos nuestros, con los
menores, con los más pequeños. Ahí
resplandece Jesús. Y ahí resplandece
mi opción por Jesús. Gracias a vos y a
todos los consagrados y consagradas
que hacen esto.

“Padre, yo no soy monja, yo no cuido
enfermos, yo soy cura, y tengo una



parroquia, o ayudo a un párroco.
¿Cuál es mi Jesús predilecto? ¿Cuál es
el más pequeño? ¿Cuál es aquél que
me muestra más la misericordia del
Padre? ¿Dónde lo tengo que
encontrar?”. Obviamente, sigo
recorriendo el protocolo de Mateo
25. Ahí los tenés a todos: en el
hambriento, en el preso, en el
enfermo. Ahí los vas a encontrar,
pero hay un lugar privilegiado para
el sacerdote, donde aparece ese
último, ese mínimo, el más pequeño,
y es el confesionario. Y ahí, cuando
ese hombre o esa mujer te muestra
su miseria, ¡ojo!, que es la misma que
tenés vos y que Dios te salvó, ¿eh?, de
no llegar hasta ahí. Cuando te
muestra su miseria, por favor, no lo
retes, no lo arrestes, no lo castigues.
Si no tenés pecado, tirale la primera
piedra, pero solamente con esa
condición. Si no, pensá en tus
pecados. Y pensá que vos podés ser
esa persona. Y pensá que vos,
potencialmente, podés llegar más



bajo todavía. Y pensá que vos, en ese
momento, tenés un tesoro en las
manos, que es la misericordia del
Padre. Por favor –a los sacerdotes–,
no se cansen de perdonar. Sean
perdonadores. No se cansen de
perdonar, como lo hacía Jesús. No se
escondan en miedos o en rigideces.
Así como esta monja y todas las que
están en su mismo trabajo no se
ponen furiosas cuando encuentran al
enfermo sucio o mal, sino que lo
sirven, lo limpian, lo cuidan, así vos,
cuando te llega el penitente, no te
pongas mal, no te pongas neurótico,
no lo eches del confesionario, no lo
retes. Jesús los abrazaba. Jesús los
quería. Mañana festejamos San
Mateo. Cómo robaba ese. Además,
cómo traicionaba a su pueblo. Y dice
el Evangelio que, a la noche, Jesús
fue a cenar con él y otros como él.
San Ambrosio tiene una frase que a
mí me conmueve mucho: “Donde hay
misericordia, está el espíritu de



Jesús. Donde hay rigidez, están
solamente sus ministros”.

Hermano sacerdote, hermano
Obispo, no le tengas miedo a la
misericordia. Dejá que fluya por tus
manos y por tu abrazo de perdón,
porque ese o esa que están ahí son el
más pequeño. Y por lo tanto, es Jesús.
Esto es lo que se me ocurre decir
después de haber escuchado a estos
dos profetas. Que el Señor nos
conceda estas gracias que ellos dos
han sembrado en nuestro corazón:
pobreza y misericordia. Porque ahí
está Jesús.

Nos hemos reunido en esta histórica
Catedral de La Habana para cantar
con los salmos la fidelidad de Dios
con su Pueblo, para dar gracias por
su presencia, por su infinita
misericordia. Fidelidad y



misericordia no solo hecha memoria
por las paredes de esta casa, sino por
algunas cabezas que «pintan canas»,
recuerdo vivo, actualizado de que
«infinita es su misericordia y su
fidelidad dura las edades».
Hermanos, demos gracias juntos.

Demos gracias por la presencia del
Espíritu con la riqueza de los
diversos carismas en los rostros de
tantos misioneros que han venido a
estas tierras, llegando a ser cubanos
entre los cubanos, signo de que es
eterna su misericordia.

El Evangelio nos presenta a Jesús en
diálogo con su Padre, nos pone en el
centro de la intimidad hecha oración
entre el Padre y el Hijo. Cuando se
acercaba su hora, Jesús rezó al Padre
por sus discípulos, por los que
estaban con Él y por los que
vendrían (cf. Jn17,20). Nos hace bien
pensar que en su hora crucial, Jesús
pone en su oración la vida de los



suyos, nuestra vida. Y le pide a su
Padre que los mantenga en la unidad
y en la alegría. Conocía bien Jesús el
corazón de los suyos, conoce bien
nuestro corazón. Por eso reza, pide al
Padre para que no les gane una
conciencia que tiende a aislarse,
refugiarse en las propias certezas,
seguridades, espacios; a
desentenderse de la vida de los
demás, instalándose en pequeñas
«chacras» que rompen el rostro
multiforme de la Iglesia. Situaciones
que desembocan en tristeza
individualista, en una tristeza que
poco a poco va dejándole lugar al
resentimiento, a la queja continua, a
la monotonía; «ése no es el deseo de
Dios para nosotros, ésa no es la vida
en el Espíritu» (Evangelii gaudium, 2)
a la que los invitó, a la que nos
invitó. Por eso Jesús reza, pide para
que la tristeza y el aislamiento no
nos gane el corazón. Nosotros
queremos hacer lo mismo, queremos
unirnos a la oración de Jesús, a sus

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


palabras para decir juntos: «Padre
santo, cuídalos con el poder de tu
nombre… para que estén
completamente unidos, como tú y
yo» (Jn 17,11), «y su gozo sea
completo» (v. 13).

Jesús reza y nos invita a rezar
porque sabe que hay cosas que solo
las podemos recibir como don, hay
cosas que solo podemos vivir como
regalo. La unidad es una gracia que
solamente puede darnos el Espíritu
Santo, a nosotros nos toca pedirla y
poner lo mejor de nosotros para ser
transformados por este don.

Es frecuente confundir unidad con
uniformidad; con un hacer, sentir y
decir todos lo mismo. Eso no es
unidad, eso es homogeneidad. Eso es
matar la vida del Espíritu, es matar
los carismas que Él ha distribuido
para el bien de su Pueblo. La unidad
se ve amenazada cada vez que
queremos hacer a los demás a



nuestra imagen y semejanza. Por eso
la unidad es un don, no es algo que
se pueda imponer a la fuerza o por
decreto. Me alegra verlos a ustedes
aquí, hombres y mujeres de distintas
épocas, contextos, biografías, unidos
por la oración en común. Pidámosle
a Dios que haga crecer en nosotros el
deseo de projimidad. Que podamos
ser prójimos, estar cerca, con
nuestras diferencias, manías, estilos,
pero cerca. Con nuestras discusiones,
peleas, hablando de frente y no por
detrás. Que seamos pastores
prójimos a nuestro pueblo, que nos
dejemos cuestionar, interrogar por
nuestra gente. Los conflictos, las
discusiones en la Iglesia son
esperables y, hasta me animo a decir,
necesarias. Signo de que la Iglesia
está viva y el Espíritu sigue actuando,
la sigue dinamizando. ¡Ay de esas
comunidades donde no hay un sí o
un no! Son como esos matrimonios
donde ya no discuten porque se ha



perdido el interés, se ha perdido el
amor.

En segundo lugar, el Señor reza para
que nos llenemos «de la misma
perfecta alegría» que Él tiene (cf. Jn
17,13). La alegría de los cristianos, y
especialmente la de los consagrados,
es un signo muy claro de la presencia
de Cristo en sus vidas. Cuando hay
rostros entristecidos es una señal de
alerta, algo no anda bien. Y Jesús
pide esto al Padre nada menos que
antes de ir al huerto, cuando tiene
que renovar su «fiat». No dudo que
todos ustedes tienen que cargar con
el peso de no pocos sacrificios y que
para algunos, desde hace décadas, los
sacrificios habrán sido duros. Jesús
reza también desde su sacrificio para
que nosotros no perdamos la alegría
de saber que Él vence al mundo. Esta
certeza es la que nos impulsa
mañana a mañana a reafirmar
nuestra fe. «Él (con su oración, en el
rostro de nuestro Pueblo) nos



permite levantar la cabeza y volver a
empezar, con una ternura que nunca
nos desilusiona y que siempre puede
devolvernos la alegría» (Evangelii
gaudium, 3).

¡Qué importante, qué testimonio tan
valioso para la vida del pueblo
cubano, el de irradiar siempre y por
todas partes esa alegría, no obstante
los cansancios, los escepticismos,
incluso la desesperanza, que es una
tentación muy peligrosa que apolilla
el alma!

Hermanos, Jesús reza para que
seamos uno y su alegría permanezca
en nosotros, hagamos lo mismo,
unámonos los unos a los otros en
oración.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-
las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-

religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-
de-la-habana/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-de-la-habana/
https://opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-de-la-habana/
https://opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-de-la-habana/
https://opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-de-la-habana/
https://opusdei.org/es-es/article/celebracion-de-las-visperas-con-sacerdotes-religiosos-religiosas-y-seminaristas-en-la-catedral-de-la-habana/

	Celebración de las Vísperas con sacerdotes, religiosos, religiosas y seminaristas en la Catedral de La Habana

