opusdei.org

Catequesis sobre San
Pablo

Este libro electronico reune las
catequesis del Papa Benedicto
XVI sobre San Pablo,
pronunciadas en las audiencias
entre julio de 2008 y febrero de
2009, con ocasion del Afio
Paulino.

22/04/2024

ePub » Libro electronico Catequesis
sobre San Pablo

Mobi » Libro electronico Catequesis
sobre San Pablo


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-san-pablo20240422163441738239.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-san-pablo20240422163441738239.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/catequesis-sobre-san-pablo20240423073608773163.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/catequesis-sobre-san-pablo20240423073608773163.mobi

PDF » Libro electrénico Catequesis
sobre San Pablo

Google Play Books » Libro
electronico Catequesis sobre San
Pablo

Apple Books » Libro electrénico
Catequesis sobre San Pablo

» Pagina sobre San Pablo.

» Mas libros electrénicos gratuitos.

Sumario del libro Catequesis
sobre San Pablo

1. El ambiente religioso y cultural
de san Pablo
2. Lavida de san Pablo antes y
después de Damasco
. La conversion de san Pablo
4. La concepcion paulina del
apostolado

w


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-san-pablo20240423073555895490.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-san-pablo20240423073555895490.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-san-pablo/id6499139531
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-san-pablo/id6499139531
https://opusdei.org/es-es/page/san-pablo/
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.
17.

18.

. San Pablo y los Apostoles
. El concilio de Jerusalén y la

controversia de Antioquia

. San Pablo conocio a Jesus

verdaderamente de corazon

. La dimension eclesiologica del

pensamiento de san Pablo

. La divinidad de Cristo en la

predicacion de san Pablo

La teologia de la cruz en la
predicacion de san Pablo

La resurreccion de Cristo en la
teologia de san Pablo

La parusia en la predicacion de
san Pablo

La justificacion en la ensefianza
de san Pablo

La doctrina de la justificacion.
De la fe a las obras

El pecado original en la
ensefianza de san Pablo

El papel de los sacramentos

Ha llegado el tiempo del
verdadero culto

La fuerza de la Iglesia viene de
Cristo



19. Escritura y Tradicion. La
estructura de la Iglesia
20. El martirio de san Pablo

El ambiente religioso y cultural de
san Pablo. Miércoles 2 de julio de
2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy comienzo un nuevo ciclo de
catequesis, dedicado al gran apostol
san Pablo. Como sabéis, a él esta
consagrado este afio, que va desde la
fiesta liturgica de los apdstoles San
Pedro y San Pablo del 29 de junio de
2008 hasta la misma fiesta de 2009.
El apdstol san Pablo, figura excelsa y
casi inimitable, pero en cualquier
caso estimulante, se nos presenta
como un ejemplo de entrega total al
Sefior y a su Iglesia, asi como de gran
apertura a la humanidad y a sus
culturas.



Asi pues, es justo no solo que le
dediquemos un lugar particular en
nuestra veneracion, sino también
que nos esforcemos por comprender
lo que nos puede decir también a
nosotros, cristianos de hoy. En este
primer encuentro, consideraremos el
ambiente en el que vivio y actuo.
Este tema pareceria remontarnos a
tiempos lejanos, dado que debemos
insertarnos en el mundo de hace dos
mil afios. Y, sin embargo, esto solo es
verdad en apariencia y parcialmente,
pues podremos constatar que, en
varios aspectos, el actual contexto
sociocultural no es muy diferente al
de entonces.

Un factor primario y fundamental
que es preciso tener presente es la
relacion entre el ambiente en el que
san Pablo nace y se desarrolla y el
contexto global en el que
sucesivamente se integra. Procede de
una cultura muy precisa y
circunscrita, ciertamente



minoritaria: la del pueblo de Israel y
de su tradicion. Como nos ensefian
los expertos, en el mundo antiguo, y
de modo especial dentro del Imperio
romano, los judios debian de ser
alrededor del 10% de la poblacion
total. Aqui, en Roma, su numero a
mediados del siglo I era todavia
menor, alcanzando al maximo el 3%
de los habitantes de la ciudad. Sus
creencias y su estilo de vida, como
sucede también hoy, los distinguian
claramente del ambiente
circunstante. Esto podia llevar a dos
resultados: o a la burla, que podia
desembocar en la intolerancia, o a la
admiracion, que se manifestaba en
varias formas de simpatia, como en
el caso de los "temerosos de Dios" o
de los "prosélitos", paganos que se
asociaban a la Sinagoga y
compartian la fe en el Dios de Israel.

Como ejemplos concretos de esta
doble actitud podemos citar, por una
parte, el duro juicio de un orador



como Cicerdn, que despreciaba su
religion e incluso la ciudad de
Jerusalén (cf. Pro Flacco, 66-69); Yy,
por otra, la actitud de la mujer de
Neron, Popea, a la que Flavio Josefo
recordaba como "simpatizante" de
los judios (cf. Antigiiedades judias 20,
195.252; Vida 16); incluso Julio César
les habia reconocido oficialmente
derechos particulares, como
atestigua el mencionado historiador
judio Flavio Josefo (cf. ib., 14,
200-216). Lo que es seguro es que el
numero de los judios, como sigue
sucediendo en nuestro tiempo, era
mucho mayor fuera de la tierra de
Israel, es decir, en la didspora, que en
el territorio que los demas llamaban
Palestina.

No sorprende, por tanto, que san
Pablo mismo haya sido objeto de esta
doble y opuesta valoracion de la que
he hablado. Es indiscutible que el
caracter tan particular de la cultura y
de la religion judia encontraba



tranquilamente lugar dentro de una
institucion tan invasora como el
Imperio romano. Mas dificil y sufrida
serd la posicion del grupo de judios o
gentiles que se adheriran con fe a la
persona de Jesus de Nazaret, en la
medida en que se diferenciaran tanto
del judaismo como del paganismo
dominante.

En todo caso, dos factores
favorecieron la labor de san Pablo. El
primero fue la cultura griega, o
mejor, helenista, que después de
Alejandro Magno se habia convertido
en patrimonio comun, al menos en la
region del Mediterraneo oriental y
en Oriente Proximo, aunque
integrando en si muchos elementos
de las culturas de pueblos
tradicionalmente considerados
barbaros. Un escritor de la época
afirmaba que Alejandro "ordeno que
todos consideraran como patria toda
la ecumene... y que ya no se hicieran
diferencias entre griegos y



barbaros" (Plutarco, De Alexandri
Magni fortuna aut virtute, 6.8). El
segundo factor fue la estructura
politico-administrativa del Imperio
romano, que garantizaba pazy
estabilidad desde Bretafia hasta el
sur de Egipto, unificando un
territorio de dimensiones nunca
vistas con anterioridad. En este
espacio era posible moverse con
suficiente libertad y seguridad,
disfrutando entre otras cosas de un
excelente sistema de carreteras, y
encontrando en cada punto de
llegada caracteristicas culturales
basicas que, sin ir en detrimento de
los valores locales, representaban un
tejido comun de unificacion super
partes, hasta el punto de que el
filésofo judio Filon de Alejandria,
contemporaneo de san Pablo, alaba
al emperador Augusto porque "ha
unido en armonia a todos los pueblos
salvajes... convirtiéndose en
guardidn de la paz" (Legatio ad
Caium, 146-147).



Ciertamente, la vision universalista
tipica de la personalidad de san
Pablo, al menos del Pablo cristiano
después de lo que sucedio en el
camino de Damasco, debe su impulso
fundamental a la fe en Jesucristo,
puesto que la figura del Resucitado
va mas alla de todo particularismo.
De hecho, para el Apdstol "ya no hay
judio ni griego; ni esclavo ni libre; ni
hombre ni mujer, ya que todos
vosotros sois uno en Cristo Jesus" (Ga
3, 28). Sin embargo, la situacion
historico-cultural de su tiempo y de
su ambiente también influy6 en sus
opciones y en su compromiso.
Alguien definio a san Pablo como
"hombre de tres culturas”, teniendo
en cuenta su origen judio, su lengua
griega y su prerrogativa de "civis
romanus", como lo testimonia
también su nombre, de origen latino.

Conviene recordar de modo
particular la filosofia estoica, que era
dominante en el tiempo de san Pablo



y que influyd, aunque de modo
marginal, también en el cristianismo.
A este respecto, podemos mencionar
algunos nombres de fildsofos
estoicos, como los iniciadores Zenoén
y Cleantes, y luego los de los mas
cercanos cronologicamente a san
Pablo, como Séneca, Musonio y
Epicteto: en ellos se encuentran
valores elevadisimos de humanidad
y de sabiduria, que seran acogidos
naturalmente en el cristianismo.

Como escribe acertadamente un
experto en la materia, "la Estoa...
anuncio un nuevo ideal, que
ciertamente imponia al hombre
deberes con respecto a sus
semejantes, pero al mismo tiempo lo
liberaba de todos los lazos fisicos y
nacionales y hacia de él un ser
puramente espiritual " (M. Pohlenz,
La Stoa, 1, Florencia 1978, p. 565).
Basta pensar, por ejemplo, en la
doctrina del universo, entendido
COMO Un gran cuerpo armonioso ,



por tanto, en la doctrina de la
igualdad entre todos los hombres, sin
distinciones sociales; en la igualdad,
al menos a nivel de principio, entre
el hombre y la mujer; y en el ideal de
la sobriedad, de la justa medida y del
dominio de si para evitar todo
exceso. Cuando san Pablo escribe a
los Filipenses: "Todo cuanto hay de
verdadero, de noble, de justo, de
puro, de amable, de honorable, todo
cuanto sea virtud y cosa digna de
elogio, todo eso tenedlo en

cuenta" (Flp 4, 8), no hace mas que
retomar una concepcion muy
humanista propia de esa sabiduria
filosofica.

En tiempos de san Pablo existia
también una crisis de la religion
tradicional, al menos en sus aspectos
mitoldgicos e incluso civicos.
Después de que Lucrecio, un siglo
antes, sentenciara polémicamente:
"La religion ha llevado a muchos
delitos" (De rerum natura, 1, 101), un



filésofo como Séneca, superando
todo ritualismo exterior, ensefiaba
que "Dios esta cerca de ti, esta
contigo, esta dentro de ti" (Cartas a
Lucilio, 41, 1). Del mismo modo,
cuando san Pablo se dirige a un
auditorio de filosofos epicureos y
estoicos en el Areopago de Atenas,
dice textualmente que "Dios... no
habita en santuarios fabricados por
manos humanas..., pues en €l
vivimos, nos movemos y

existimos" (Hch 17, 24.28).
Ciertamente, asi se hace eco de la fe
judia en un Dios que no puede ser
representado de una manera
antropomorfica, pero también se
pone en una longitud de onda
religiosa que sus oyentes conocian
bien.

Ademas, debemos tener en cuenta
que muchos cultos paganos
prescindian de los templos oficiales
de la ciudad y se realizaban en
lugares privados que favorecian la



iniciacion de los adeptos. Por eso, no
suscitaba sorpresa el hecho de que
también las reuniones cristianas (las
ekklesiai), como testimonian sobre
todo las cartas de san Pablo, tuvieran
lugar en casas privadas. Entonces,
por lo demas, no existia todavia
ningun edificio publico. Por tanto, los
contemporaneos debian considerar
las reuniones de los cristianos como
una simple variante de esta practica
religiosa mas intima. De todos
modos, las diferencias entre los
cultos paganos y el culto cristiano no
son insignificantes y afectan tanto a
la conciencia de la identidad de los
que asistian como a la participacion
en comun de hombres y mujeres, a la
celebracion de la "cena del Sefior" y a
la lectura de las Escrituras.

En conclusidn, a la luz de este rapido
repaso del ambiente cultural del siglo
I de la era cristiana, queda claro que
no se puede comprender
adecuadamente a san Pablo sin



situarlo en el trasfondo, tanto judio
como pagano, de su tiempo. De este
modo, su figura adquiere gran
alcance histérico e ideal,
manifestando elementos
compartidos y originales con
respecto al ambiente. Pero todo esto
vale también para el cristianismo en
general, del que el apostol san Pablo
es un paradigma destacado, de quien
todos tenemos siempre mucho que
aprender. Este es el objetivo del Afio
paulino: aprender de san Pablo;
aprender la fe; aprender a Cristo;
aprender, por ultimo, el camino de
una vida recta.

La vida de san Pablo antes y
después de Damasco. Miércoles 27
de agosto de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la ultima catequesis antes de las
vacaciones —hace dos meses, a
inicios de julio— comencé una nueva
serie tematica con ocasion del Afio



paulino, considerando el mundo en
el que vivio san Pablo. Hoy voy a
retomar y continuar la reflexion
sobre el Apostol de los gentiles,
presentando una breve biografia.
Dado que dedicaremos el proximo
miércoles al acontecimiento
extraordinario que se verifico en el
camino de Damasco, la conversion de
san Pablo, viraje fundamental en su
existencia tras el encuentro con
Cristo, hoy repasaremos brevemente
el conjunto de su vida.

Los datos biograficos de san Pablo se
encuentran respectivamente en la
carta a Filemon, en la que se declara
"anciano" —presbytes— (FIm 9), y en
los Hechos de los Apostoles, que en el
momento de la lapidacion de Esteban
dice que era "joven" —neanias— (Hch
7, 58). Evidentemente, ambas
designaciones son genéricas, pero,
segun los calculos antiguos, se
llamaba "joven" al hombre que tenia
unos treinta afios, mientras que se le



llamaba "anciano" cuando llegaba a
los sesenta. En términos absolutos, la
fecha de nacimiento de san Pablo
depende en gran parte de la fecha en
que fue escrita la carta a Filemon.
Tradicionalmente su redaccion se
situa durante su encarcelamiento en
Roma, a mediados de los afios 60. San
Pablo habria nacido el afio 8; por
tanto, tenia mas o menos sesenta
aflos, mientras que en el momento de
la lapidacion de Esteban tenia
treinta. Esta deberia de ser la
cronologia exacta. Y el Afio paulino
que estamos celebrando sigue
precisamente esta cronologia. Ha
sido escogido el afio 2008 pensando
en que nacio mas o menos en el afio
8.

En cualquier caso, naci6 en Tarso de
Cilicia (cf. Hch 22, 3). Esa ciudad era
capital administrativa de la region y
en el afio 51 antes de Cristo habia

tenido como proconsul nada menos
que a Marco Tulio Ciceron, mientras



que diez afios despueés, en el afio 41,
Tarso habia sido el lugar del primer
encuentro entre Marco Antonio y
Cleopatra. San Pablo, judio de la
diaspora, hablaba griego a pesar de
que tenia un nombre de origen
latino, derivado por asonancia del
original hebreo Saul/Saulo, y gozaba
de la ciudadania romana (cf. Hch 22,
25-28). Asi, san Pablo esta en la
frontera de tres culturas diversas —
romana, griega y judia— y quiza
también por este motivo estaba
predispuesto a fecundas aperturas
universalistas, a una mediacion entre
las culturas, a una verdadera
universalidad. También aprendié un
trabajo manual, quiza heredado de
su padre, que consistia en el oficio de
"fabricar tiendas" —skenopoios—
(Hch 18, 3), 1o cual probablemente
equivalia a trabajar la lana ruda de
cabra o la fibra de lino para hacer
esteras o tiendas (cf. Hch 20, 33-35).



Hacia los doce o trece afios, la edad
en la que un muchacho judio se
convierte en bar mitzva ("hijo del
precepto"), san Pablo dejo Tarso y se
traslado a Jerusalén para ser
educado a los pies del rabi Gamaliel
el Viejo, nieto del gran rabi Hillel,
segun las normas mas rigidas del
fariseismo, adquiriendo un gran celo
por la Tord mosaica (cf. Ga 1, 14;
Flp3, 5-6; Hch 22, 3; 23, 6; 26, 5).

Por esta ortodoxia profunda, que
aprendio en la escuela de Hillel, en
Jerusalén, considerod que el nuevo
movimiento que se inspiraba en
Jesus de Nazaret constituia un
peligro, una amenaza para la
identidad judia, para la auténtica
ortodoxia de los padres. Esto explica
el hecho de que haya "perseguido
encarnizadamente a la Iglesia de
Dios", como lo admitira en tres
ocasiones en sus cartas (1 Co 15, 9; Ga
1, 13; Flp 3, 6). Aunque no es facil
imaginar concretamente en qué



consistio esta persecucion, desde
luego tuvo una actitud de
intolerancia. Aqui se situa el
acontecimiento de Damasco, sobre el
que hablaremos en la proxima
catequesis. Lo cierto es que, a partir
de entonces, su vida cambio y se
convirtio en un apostol incansable
del Evangelio. De hecho, san Pablo
paso a la historia mas por lo que hizo
como cristiano, y como apostol, que
como fariseo. Tradicionalmente se
divide su actividad apostolica de
acuerdo con los tres viajes
misioneros, a los que se afiadio el
cuarto a Roma como prisionero.
Todos los narra san Lucas en los
Hechos de los Apdstoles. Sin
embargo, al hablar de los tres viajes
misioneros, hay que distinguir el
primero de los otros dos.

En efecto, en el primero (cf. Hch
13-14), san Pablo no tuvo la
responsabilidad directa, pues fue
encomendada al chipriota Bernabé.



Juntos partieron de Antioquia del
Orontes, enviados por esa Iglesia (cf.
Hch 13, 1-3), y después de zarpar del
puerto de Seleucia, en la costa siria,
atravesaron la isla de Chipre, desde
Salamina a Pafos; desde alli llegaron
a las costas del sur de Anatolia, hoy
Turquia, pasando por las ciudades de
Atalia, Perge de Panfilia, Antioquia
de Pisidia, Iconio, Listra y Derbe,
desde donde regresaron al punto de
partida. Habia nacido asi la Iglesia de
los pueblos, la Iglesia de los paganos.

Mientras tanto, sobre todo en
Jerusalén, habia surgido una fuerte
discusion sobre si estos cristianos
procedentes del paganismo estaban
obligados a entrar también en la vida
y en la ley de Israel (varias normasy
prescripciones que separaban a
Israel del resto del mundo) para
participar realmente en las promesas
de los profetas y para entrar
efectivamente en la herencia de
Israel. A fin de resolver este



problema fundamental para el
nacimiento de la Iglesia futura se
reunio en Jerusalén el asi llamado
Concilio de los Apdstoles para tomar
una decision sobre este problema del
que dependia el nacimiento efectivo
de una Iglesia universal. Se decidio
que no habia que imponer a los
paganos convertidos el cumplimiento
de la ley de Moisés (cf. Hch 15, 6-30);
es decir, que no estaban obligados a
respetar las normas del judaismo. Lo
unico necesario era ser de Cristo,
vivir con Cristo y segun sus palabras.
De este modo, siendo de Cristo, eran
también de Abraham, de Dios, y
participaban en todas las promesas.

Tras este acontecimiento decisivo,
san Pablo se separd de Bernabé,
escogio a Silas y comenzo el segundo
viaje misionero (cf. Hch 15,36-18,22).
Después de recorrer Siria y Cilicia,
volvio a ver la ciudad de Listra,
donde tomo consigo a Timoteo
(personalidad muy importante de la



Iglesia naciente, hijo de una judia y
de un pagano), e hizo que se
circuncidara. Atraveso la Anatolia
central y llego a la ciudad de Tréade,
en la costa norte del Mar Egeo. Alli
tuvo lugar un nuevo acontecimiento
importante: en suefios vio a un
macedonio en la otra parte del mar,
es decir en Europa, que le decia:
"iVen a ayudarnos!". Era la Europa
futura que le pedia ayuda, la luz del
Evangelio. Movido por esta vision,
entro en Europa. Zarpo hacia
Macedonia, entrando asi en Europa.
Tras desembarcar en Neapoles, llegd
a Filipos, donde fundo una hermosa
comunidad; luego pasoé a Tesalonica
y, dejando esta ciudad a causa de las
dificultades que le provocaron los
judios, paso por Berea y llego a
Atenas.

En esta capital de la antigua cultura
griega predico, primero en el Agora y
después en el Aredpago, a los
paganos y a los griegos. Y el discurso



del Aredpago, narrado en los Hechos
de los Apostoles, es un modelo sobre
como traducir el Evangelio en
cultura griega, como dar a entender
a los griegos que este Dios de los
cristianos, de los judios, no era un
Dios extranjero a su cultura sino el
Dios desconocido que esperaban, la
verdadera respuesta a las preguntas
mas profundas de su cultura.

Seguidamente, desde Atenas se
dirigio a Corinto, donde permanecio
un afio y medio. Y aqui tenemos un
acontecimiento cronoldgicamente
muy seguro, el mas seguro de toda su
biografia, pues durante esa primera
estancia en Corinto tuvo que
comparecer ante el gobernador de la
provincia senatorial de Acaya, el
proconsul Galion, acusado de un
culto ilegitimo. Sobre este Galion y el
tiempo que paso en Corinto existe
una antigua inscripcion, encontrada
en Delfos, donde se dice que era
proconsul de Corinto entre los afnos



51 y 53. Por tanto, aqui tenemos una
fecha totalmente segura. La estancia
de san Pablo en Corinto tuvo lugar en
esos afos. Por consiguiente, podemos
suponer que llegé mas o menos en el
afo 50 y que permanecio hasta el
afio 52. Desde Corinto, pasando por
Cencres, puerto oriental de la ciudad,
se dirigio hacia Palestina, llegando a
Cesarea Maritima, desde donde subi6
a Jerusalén para regresar después a
Antioquia del Orontes.

El tercer viaje misionero (cf. Hch 18,
23-21,16) comenzd como siempre en
Antioquia, que se habia convertido
en el punto de origen de la Iglesia de
los paganos, de la mision a los
paganos, y era el lugar en el que
nacio el término "cristianos". Como
nos dice san Lucas, alli por primera
vez los seguidores de Jesus fueron
llamados "cristianos". Desde alli san
Pablo se fue directamente a Efeso,
capital de la provincia de Asia, donde
permanecio dos afios, desempefiando



un ministerio que tuvo fecundos
resultados en la region. Desde Efeso
escribio las cartas a los
Tesalonicenses y a los Corintios. Sin
embargo, la poblacion de la ciudad
fue instigada contra él por los
plateros locales, cuyos ingresos
disminuian a causa de la reduccion
del culto a Artemisia (el templo
dedicado a ella en Efeso, el
Artemision, era una de las siete
maravillas del mundo antiguo); por
eso, san Pablo tuvo que huir hacia el
norte. Volvio a atravesar Macedonia,
descendio de nuevo a Grecia,
probablemente a Corinto,
permaneciendo alli tres meses y
escribiendo la famosa Carta a los
Romanos.

Desde alli volvio sobre sus pasos:
regreso a Macedonia, llegé en barco
a Troade y, después, tocando apenas
las islas de Mitilene, Quios y Samos,
lleg6 a Mileto, donde pronuncio un
importante discurso a los ancianos



de la Iglesia de Efeso, ofreciendo un
retrato del auténtico pastor de la
Iglesia (cf. Hch 20). Desde alli volvio a
zapar en un barco de vela hacia Tiro;
llegb a Cesarea Maritima y subi6 una
vez mas a Jerusalén. Alli fue
arrestado a causa de un
malentendido: algunos judios habian
confundido con paganos a otros
judios de origen griego, introducidos
por san Pablo en el drea del templo
reservada a los israelitas. La condena
a muerte, prevista en estos casos, se
le evito gracias a la intervencion del
tribuno romano de guardia en el
area del templo (cf. Hch 21, 27-36);
esto tuvo lugar mientras en Judea era
procurador imperial Antonio Félix.
Tras un periodo en la carcel (sobre
cuya duracion no hay acuerdo), dado
que, por ser ciudadano romano,
habia apelado al César (que entonces
era Neron), el procurador sucesivo,
Porcio Festo, lo envio a Roma con
una custodia militar.



El viaje a Roma tocd las islas
mediterraneas de Creta y Malta, y
después las ciudades de Siracusa,
Reggio Calabria y Pozzuoli. Los
cristianos de Roma salieron a
recibirle en la via Apia hasta el Foro
de Apio (a unos 70 kilometros al sur
de la capital) y otros hasta las Tres
Tabernas (a unos 40 kilometros). En
Roma tuvo un encuentro con los
delegados de la comunidad judia, a
quienes explico que llevaba sus
cadenas por "la esperanza de
Israel" (cf. Hch28, 20). Pero la
narracion de san Lucas concluye
mencionando los dos afios que paso
en Roma bajo una blanda custodia
militar, sin mencionar ni una
sentencia de César (Neron) ni mucho
menos la muerte del acusado.

Tradiciones sucesivas hablan de que
fue liberado, de que emprendio un
viaje misionero a Espafia, asi como
de un sucesivo periplo por Oriente,
en particular por Creta, Efeso y



Nicopolis, en Epiro. Entre las
hipodtesis, se conjetura un nuevo
arresto y un segundo periodo de
encarcelamiento en Roma (donde
habria escrito las tres cartas
llamadas pastorales, es decir, las dos
enviadas a Timoteo y la dirigida a
Tito) con un segundo proceso, que le
resulté desfavorable. Sin embargo,
una serie de motivos lleva a muchos
estudiosos de san Pablo a concluir la
biografia del apostol con la narracion
de san Lucas en los Hechos de los
Apostoles.

Sobre su martirio volveremos a
hablar mas adelante en el ciclo de
nuestras catequesis. Por ahora, en
este breve elenco de los viajes de san
Pablo, es suficiente tener en cuenta
que se dedicd al anuncio del
Evangelio sin ahorrar energias,
afrontando una serie de duras
pruebas, que él mismo enumera en
la segunda carta a los Corintios (cf. 2
Co 11, 21-28). Por lo demas, él mismo



escribe: "Todo esto lo hago por el
Evangelio" (1 Co 9, 23), ejerciendo
con total generosidad lo que él llama
"la preocupacion por todas las
Iglesias" (2 Co 11, 28). Su compromiso
solo se explica con un alma
verdaderamente fascinada por la luz
del Evangelio, enamorada de Cristo,
un alma sostenida por una
conviccion profunda: es necesario
llevar al mundo la luz de Cristo,
anunciar el Evangelio a todos.

Me parece que la conclusion de esta
breve resefia de los viajes de san
Pablo puede ser: ver su pasion por el
Evangelio, intuir asi la grandeza, la
hermosura, es mas, la necesidad
profunda del Evangelio para todos
nosotros. Oremos para que el Sefior,
que hizo ver su luz a san Pablo, que
le hizo escuchar su palabra, que tocé
su corazon intimamente, nos haga
ver también a nosotros su luz, a fin
de que también nuestro corazon
quede tocado por su Palabra y asi



también nosotros podamos dar al
mundo de hoy, que tiene sed de ellas,
la luz del Evangelio y la verdad de
Cristo.

La conversion de san Pablo.
Miércoles 3 de septiembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

La catequesis de hoy estara dedicada
a la experiencia que san Pablo tuvo
en el camino de Damasco y, por
tanto, a lo que se suele llamar su
conversion. Precisamente en el
camino de Damasco, en los inicios de
la década del afio 30 del siglo I,
después de un periodo en el que
habia perseguido a la Iglesia, se
verifico el momento decisivo de la
vida de san Pablo. Sobre él se ha
escrito mucho y naturalmente desde
diversos puntos de vista. Lo cierto es
que alli tuvo lugar un viraje, mas
aun, un cambio total de perspectiva.
A partir de entonces,
inesperadamente, comenzo a



considerar "pérdida" y "basura" todo
aquello que antes constituia para €l
el maximo ideal, casi la razon de ser
de su existencia (cf. Flp 3, 7-8) ¢Qué
es lo que sucedig?

Al respecto tenemos dos tipos de
fuentes. El primer tipo, el mas
conocido, son los relatos escritos por
san Lucas, que en tres ocasiones
narra ese acontecimiento en los
Hechos de los Apostoles (cf. Hch 9,
1-19; 22, 3-21; 26, 4-23). Tal vez el
lector medio puede sentir la
tentacion de detenerse demasiado en
algunos detalles, como la luz del
cielo, la caida a tierra, la voz que
llama, la nueva condicion de
ceguera, la curacion por la caida de
una especie de escamas de los ojos y
el ayuno. Pero todos estos detalles
hacen referencia al centro del
acontecimiento: Cristo resucitado se
presenta como una luz espléndida y
se dirige a Saulo, transforma su
pensamiento y su vida misma. El



esplendor del Resucitado lo deja
ciego; asi, se presenta también
exteriormente lo que era su realidad
interior, su ceguera respecto de la
verdad, de la luz que es Cristo. Y
después su "si" definitivo a Cristo en
el bautismo abre de nuevo sus o0jos,
lo hace ver realmente.

En la Iglesia antigua el bautismo se
llamaba también "iluminacién",
porque este sacramento da la luz,
hace ver realmente. En Pablo se
realizo también fisicamente todo lo
que se indica teologicamente: una
vez curado de su ceguera interior, ve
bien. San Pablo, por tanto, no fue
transformado por un pensamiento
sino por un acontecimiento, por la
presencia irresistible del Resucitado,
de la cual ya nunca podra dudar,
pues la evidencia de ese
acontecimiento, de ese encuentro,
fue muy fuerte. Ese acontecimiento
cambio radicalmente la vida de san
Pablo. En este sentido se puede y se



debe hablar de una conversion. Ese
encuentro es el centro del relato de
san Lucas, que tal vez utilizé un
relato nacido probablemente en la
comunidad de Damasco. Lo da a
entender el colorido local dado por la
presencia de Ananias y por los
nombres tanto de la calle como del
propietario de la casa en la que Pablo
se alojo (cf.Hch 9, 11).

El segundo tipo de fuentes sobre la
conversion esta constituido por las
mismas Cartas de san Pablo. Fl
mismo nunca hablé detalladamente
de este acontecimiento, tal vez
porque podia suponer que todos
conocian lo esencial de su historia,
todos sabian que de perseguidor
habia sido transformado en apdstol
ferviente de Cristo. Eso no habia
sucedido como fruto de su propia
reflexion, sino de un acontecimiento
fuerte, de un encuentro con el
Resucitado. Sin dar detalles, en
muchas ocasiones alude a este hecho



importantisimo, es decir, al hecho de
que también €l es testigo de la
resurreccion de Jesus, cuya
revelacion recibio directamente del
mismo Jesus, junto con la mision de
apostol.

El texto mads claro sobre este punto se
encuentra en su relato sobre lo que
constituye el centro de la historia de
la salvacion: la muerte y la
resurreccion de Jesus y las
apariciones a los testigos (cf. 1 Co 15).
Con palabras de una tradicion muy
antigua, que también él recibio de la
Iglesia de Jerusalén, dice que Jesus
murio crucificado, fue sepultado y,
tras su resurreccion, se aparecio
primero a Cefas, es decir a Pedro,
luego a los Doce, después a
quinientos hermanos que en gran
parte entonces vivian aun, luego a
Santiago y a todos los Apostoles. Al
final de este relato recibido de la
tradicion anade: "Y por ultimo se me
aparecio también a mi" (1 Co 15, 8).



Asi da a entender que este es el
fundamento de su apostolado y de su
nueva vida.

Hay también otros textos en los que
expresa lo mismo: "Por medio de
Jesucristo hemos recibido la gracia
del apostolado” (Rm 1, 5); y también:
"¢Acaso no he visto a Jesus, Sefior
nuestro?" (1 Co 9, 1), palabras con las
que alude a algo que todos saben. Y,
por ultimo, el texto mas amplio es el
de la carta a los Galatas: "Mas,
cuando Aquel que me separo desde
el seno de mi madre y me llamo por
su gracia tuvo a bien revelar en mi a
su Hijo, para que le anunciase entre
los gentiles, al punto, sin pedir
consejo ni a la carne ni a la sangre,
sin subir a Jerusalén donde los
Apostoles anteriores a mi, me fui a
Arabia, de donde nuevamente volvi a
Damasco" (Ga 1, 15-17). En esta
"auto-apologia" subraya
decididamente que también €l es
verdadero testigo del Resucitado, que



tiene una mision recibida
directamente del Resucitado.

Asi podemos ver que las dos fuentes,
los Hechos de los Apdstoles y las
Cartas de san Pablo, convergen en un
punto fundamental: el Resucitado
hablé a san Pablo, lo llamo al
apostolado, hizo de él un verdadero
apostol, testigo de la Resurreccion,
con el encargo especifico de anunciar
el Evangelio a los paganos, al mundo
grecorromano. Al mismo tiempo, san
Pablo aprendio que, a pesar de su
relacion inmediata con el Resucitado,
debia entrar en la comunion de la
Iglesia, debia hacerse bautizar, debia
Vivir en sintonia con los demas
Apostoles. Solo en esta comunion con
todos podia ser un verdadero
apostol, como escribe explicitamente
en la primera carta a los Corintios:
"Tanto ellos como yo esto es lo que
predicamos; esto es lo que habéis
creido" (1 Co 15, 11). Sélo existe un



anuncio del Resucitado, porque
Cristo es uno solo.

Como se ve, en todos estos pasajes
san Pablo no interpreta nunca este
momento como un hecho de
conversion. ¢Por qué? Hay muchas
hipotesis, pero en mi opinion el
motivo es muy evidente. Este viraje
de su vida, esta transformacion de
todo su ser no fue fruto de un
proceso psicologico, de una
maduracion o evolucidn intelectual y
moral, sino que llego desde fuera: no
fue fruto de su pensamiento, sino del
encuentro con Jesucristo. En este
sentido no fue sélo una conversion,
una maduracion de su "yo"; fue
muerte y resurreccion para él
mismo: murio una existencia suyay
nacio otra nueva con Cristo
resucitado. De ninguna otra forma se
puede explicar esta renovacion de
san Pablo.



Los analisis psicoldgicos no pueden
aclarar ni resolver el problema. Sélo
el acontecimiento, el encuentro
fuerte con Cristo, es la clave para
entender lo que sucedio: muerte y
resurreccion, renovacion por parte
de Aquel que se habia revelado y
habia hablado con él. En este sentido
mas profundo podemos y debemos
hablar de conversion. Este encuentro
es una renovacion real que cambio
todos sus parametros. Ahora puede
decir que lo que para él antes era
esencial y fundamental, ahora se ha
convertido en "basura"; ya no es
"ganancia" sino pérdida, porque
ahora cuenta solo la vida en Cristo.

Sin embargo no debemos pensar que
san Pablo se cerr6é en un
acontecimiento ciego. En realidad
sucedio lo contrario, porque Cristo
resucitado es la luz de la verdad, la
luz de Dios mismo. Ese
acontecimiento ensancho su corazon,
lo abri6 a todos. En ese momento no



perdio cuanto habia de bueno y de
verdadero en su vida, en su herencia,
sino que comprendio de forma nueva
la sabiduria, la verdad, la
profundidad de la ley y de los
profetas, se apropio de ellos de modo
nuevo. Al mismo tiempo, su razon se
abrio a la sabiduria de los paganos.
Al abrirse a Cristo con todo su
corazon, se hizo capaz de entablar un
dialogo amplio con todos, se hizo
capaz de hacerse todo a todos. Asi
realmente podia ser el Apdstol de los
gentiles.

En relaciéon con nuestra vida,
podemos preguntarnos: ;Qué quiere
decir esto para nosotros? Quiere
decir que tampoco para nosotros el
cristianismo es una filosofia nueva o
una nueva moral. S6lo somos
cristianos si nos encontramos con
Cristo. Ciertamente no se nos
muestra de esa forma irresistible,
Iuminosa, como hizo con san Pablo
para convertirlo en Apostol de todas



las gentes. Pero también nosotros
podemos encontrarnos con Cristo en
la lectura de la sagrada Escritura, en
la oracion, en la vida liturgica de la
Iglesia. Podemos tocar el corazon de
Cristo y sentir que €l toca el nuestro.
Sdlo en esta relacion personal con
Cristo, s6lo en este encuentro con el
Resucitado nos convertimos
realmente en cristianos. Asi se abre
nuestra razon, se abre toda la
sabiduria de Cristo y toda la riqueza
de la verdad.

Por tanto oremos al Sefior para que
nos ilumine, para que nos conceda
en nuestro mundo el encuentro con
su presencia y para que asi nos dé
una fe viva, un corazon abierto, una
gran caridad con todos, capaz de
renovar el mundo.

La concepcion paulina del
apostolado. Miércoles 10 de
septiembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:



El miércoles pasado hablé del gran
viraje que se produjo en la vida de
san Pablo tras su encuentro con
Cristo resucitado. Jesus entro en su
vida y lo convirtio de perseguidor en
apostol. Ese encuentro marco el
inicio de su mision: san Pablo no
podia seguir viviendo como antes;
desde entonces era consciente de que
el Sefior le habia dado el encargo de
anunciar su Evangelio en calidad de
apostol. Hoy quiero hablaros
precisamente de esa nueva condicion
de vida de san Pablo, es decir, de su
ser apostol de Cristo.

Normalmente, siguiendo a los
Evangelios, identificamos a los Doce
con el titulo de Apdstoles, para
indicar a aquellos que eran
comparieros de vida y oyentes de las
ensefianzas de Jesus. Pero también
san Pablo se siente verdadero apostol
y, por tanto, parece claro que el
concepto paulino de apostolado no se
restringe al grupo de los Doce.



Obviamente, san Pablo sabe
distinguir su caso personal del de
"los apostoles anteriores” a él (Ga 1,
17): a ellos les reconoce un lugar
totalmente especial en la vida de la
Iglesia. Sin embargo, como todos
saben, también san Pablo se
considera a si mismo como apdstolen
sentido estricto. Es un hecho que, en
el tiempo de los origenes cristianos,
nadie recorrio tantos kildmetros
como €l, por tierra y por mar, con la
unica finalidad de anunciar el
Evangelio.

Por tanto, san Pablo tenia un
concepto de apostolado que rebasaba
el vinculado sélo al grupo de los Doce
y transmitido sobre todo por san
Lucas en los Hechos de los Apdstoles
(cf. Hch 1, 2. 26; 6, 2). En efecto, en la
primera carta a los Corintios hace
una clara distincion entre "los Doce"
y "todos los apostoles”, mencionados
como dos grupos distintos de
beneficiarios de las apariciones del



Resucitado (cf. 1 Co 15, 5. 7). En ese
mismo texto €l se llama a si mismo
humildemente "el ultimo de los
apostoles"”, comparandose incluso
con un aborto y afirmando
textualmente: "Indigno del nombre
de apostol por haber perseguido a la
Iglesia de Dios. Mas, por la gracia de
Dios, soy lo que soy; y la gracia de
Dios no ha sido estéril en mi. Antes
bien, he trabajado mas que todos
ellos. Pero no yo, sino la gracia de
Dios que esta conmigo” (1 Co 15,
9-10).

La metafora del aborto expresa una
humildad extrema; se la vuelve a
encontrar también en la carta a los
Romanos de san Ignacio de
Antioquia: "Soy el ultimo de todos,
soy un aborto; pero me sera
concedido ser algo, si alcanzo a
Dios" (9, 2). Lo que el obispo de
Antioquia dira en relacion con su
inminente martirio, previendo que
cambiaria completamente su



condicion de indignidad, san Pablo lo
dice en relacidon con su propio
compromiso apostolico: en él se
manifiesta la fecundidad de la gracia
de Dios, que sabe transformar un
hombre cualquiera en un apdstol
espléndido. De perseguidor a
fundador de Iglesias: esto hizo Dios
en uno que, desde el punto de vista
evangélico, habria podido
considerarse un desecho.

¢Qué es, por tanto, segun la
concepcion de san Pablo, lo que los
convierte a él y a los demas en
apostoles? En sus cartas aparecen
tres caracteristicas principales que
constituyen al apostol. La primera es
"haber visto al Senor" (cf. 1 Co 9, 1),
es decir, haber tenido con €l un
encuentro decisivo para la propia
vida. Analogamente, en la carta a los
Galatas (cf. Ga 1, 15-16), dira que fue
llamado, casi seleccionado, por
gracia de Dios con la revelacion de su
Hijo con vistas al alegre anuncio a los



paganos. En definitiva, es el Sefior el
que constituye a uno en apostol, no
la propia presuncion. El apostol no se
hace a si mismo; es el Sefior quien lo
hace; por tanto, necesita referirse
constantemente al Sefior. San Pablo
dice claramente que es "apostol por
vocacion" (Rm 1, 1), es decir, "no de
parte de los hombres ni por
mediacion de hombre alguno, sino
por Jesucristo y Dios Padre” (Ga 1, 1).
Esta es la primera caracteristica:
haber visto al Sefor, haber sido
llamado por él.

La segunda caracteristica es "haber
sido enviado". El término griego
apostolos significa precisamente
"enviado, mandado", es decir,
embajador y portador de un
mensaje. Por consiguiente, debe
actuar como encargadoy
representante de quien lo ha
mandado. Por eso san Pablo se
define "apdstol de Jesucristo" (1 Co 1,
1;2 Co 1, 1), o sea, delegado suyo,



puesto totalmente a su servicio, hasta
el punto de llamarse también "siervo
de Jesucristo" (Rm 1, 1). Una vez mas
destaca inmediatamente la idea de
una iniciativa ajena, la de Dios en
Jesucristo, a la que se esta
plenamente obligado; pero sobre
todo se subraya el hecho de que se ha
recibido una mision que cumplir en
su nombre, poniendo absolutamente
en segundo plano cualquier interés
personal.

El tercer requisito es el ejercicio del
"anuncio del Evangelio”, con la
consiguiente fundacion de Iglesias.
Por tanto, el titulo de "apdstol” no es
y no puede ser honorifico;
compromete concreta y
dramadticamente toda la existencia de
la persona que lo lleva. En la primera
carta a los Corintios, san Pablo
exclama: "¢No soy yo apostol? ; Acaso
no he visto yo a Jesus, Sefior nuestro?
¢No sois vosotros mi obra en el
Sefior?" (1 Co 9, 1). Andlogamente, en



la segunda carta a los Corintios
afirma: "Vosotros sois nuestra carta
(...), una carta de Cristo, redactada
por ministerio nuestro, escrita no
con tinta, sino con el Espiritu de Dios
vivo" (2 Co 3, 2-3).

No sorprende, por consiguiente, que
san Juan Crisstomo hable de san
Pablo como de "un alma de
diamante" (Panegiricos, 1, 8), y siga
diciendo: "Del mismo modo que el
fuego, aplicAndose a materiales
distintos, se refuerza aun mas..., asi
la palabra de san Pablo ganaba para
su causa a todos aquellos con los que
entraba en relacion; y aquellos que le
hacian la guerra, conquistados por
sus discursos, se convertian en
alimento para este fuego

espiritual” (ib., 7, 11). Esto explica
por queé san Pablo define a los
apostoles como "colaboradores de
Dios" (1 Co 3, 9; 2 Co 6, 1), cuya gracia
actua con ellos.



Un elemento tipico del verdadero
apostol, claramente destacado por
san Pablo, es una especie de
identificacion entre Evangelio y
evangelizador, ambos destinados a la
misma suerte. De hecho, nadie ha
puesto de relieve mejor que san
Pablo como el anuncio de la cruz de
Cristo se presenta como "escandalo y
necedad" (1 Co 1, 23), y muchos
reaccionan ante él con
incomprension y rechazo. Eso
sucedia en aquel tiempo, y no debe
extrafiar que suceda también hoy.

Asi pues, en esta situacion, de
aparecer como "escandalo y
necedad", participa también el
apostol y san Pablo lo sabe: es la
experiencia de su vida. A los
Corintios les escribe, con cierta
ironia: "Pienso que a nosotros, los
apostoles, Dios nos ha asignado el
ultimo lugar, como condenados a
muerte, puestos a modo de
espectaculo para el mundo, los



angeles y los hombres. Nosotros,
necios por seguir a Cristo; vosotros,
sabios en Cristo. Débiles nosotros;
mas vosotros, fuertes. Vosotros llenos
de gloria; mas nosotros,
despreciados. Hasta el presente,
pasamos hambre, sed, desnudez.
Somos abofeteados, y andamos
errantes. Nos fatigamos trabajando
con nuestras manos. Si nos insultan,
bendecimos. Si nos persiguen, lo
soportamos. Si nos difaman,
respondemos con bondad. Hemos
venido a ser, hasta ahora, como la
basura del mundo y el desecho de
todos" (1 Co 4, 9-13). Es un
autorretrato de la vida apostdlica de
san Pablo: en todos estos
sufrimientos prevalece la alegria de
ser portador de la bendicion de Dios
y de la gracia del Evangelio.

Por otro lado, san Pablo comparte
con la filosofia estoica de su tiempo
la idea de una tenaz constancia en
todas las dificultades que se le



presentan, pero él supera la
perspectiva meramente humanistica,
basandose en el componente del
amor a Dios y a Cristo: "¢Quién nos
separard del amor de Cristo? ¢la
tribulacion?, ¢la angustia?, ¢la
persecucion?, ;el hambre?, ;la
desnudez?, ¢los peligros?, ¢la
espada? Como dice la Escritura: "Por
tu causa somos muertos todo el dia;
tratados como ovejas destinadas al
matadero". Pero en todo esto salimos
vencedores gracias a aquel que nos
amo. Pues estoy seguro de que ni la
muerte ni la vida ni los dngeles ni los
principados ni lo presente ni lo
futuro ni las potestades ni la altura ni
la profundidad ni otra criatura
alguna podra separarnos del amor de
Dios manifestado en Cristo Jesus
Sefior nuestro" (Rm 8, 35-39). Esta es
la certeza, la alegria profunda que
guia al apostol san Pablo en todas
estas vicisitudes: nada puede
separarnos del amor de Dios. Y este



amor es la verdadera riqueza de la
vida humana.

Como se ve, san Pablo se habia
entregado al Evangelio con toda su
existencia; podriamos decir las
veinticuatro horas del dia. Y cumplia
su ministerio con fidelidad y con
alegria, "para salvar a toda costa a
alguno" (1 Co 9, 22). Y con respecto a
las Iglesias, aun sabiendo que tenia
con ellas una relacion de paternidad
(cf. 1 Co 4, 15), e incluso de
maternidad (cf. Ga 4, 19), asumia una
actitud de completo servicio,
declarando admirablemente: "No es
que pretendamos dominar sobre
vuestra fe, sino que contribuimos a
vuestro gozo" (2 Co 1, 24). La mision
de todos los apdstoles de Cristo, en
todos los tiempos, consiste en ser
colaboradores de la verdadera
alegria.

San Pablo y los Apdstoles.
Miércoles 24 de septiembre de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar sobre la relacion
entre san Pablo y los Apdstoles que lo
habian precedido en el seguimiento
de Jesus. Estas relaciones estuvieron
siempre marcadas por un profundo
respeto y por la franqueza que en
san Pablo derivaba de la defensa de
la verdad del Evangelio. Aunque era
practicamente contemporaneo de
Jesus de Nazaret, nunca tuvo la
oportunidad de encontrarse con él
durante su vida publica. Por eso, tras
quedar deslumbrado en el camino de
Damasco, sintid la necesidad de
consultar a los primeros discipulos
del Maestro, que €l habia elegido
para que llevaran su Evangelio hasta
los confines del mundo.

En la carta a los Galatas san Pablo
elabora un importante informe sobre
los contactos mantenidos con
algunos de los Doce: ante todo con
Pedro, que habia sido elegido como



Kephas, palabra aramea que significa
roca, sobre la que se estaba
edificando la Iglesia (cf. Ga 1, 18); con
Santiago, "el hermano del Sefior" (cf.
Ga 1, 19); y con Juan (cf. Ga 2, 9): san
Pablo no duda en reconocerlos como
"las columnas" de la Iglesia.
Particularmente significativo es el
encuentro con Cefas (Pedro), que
tuvo lugar en Jerusalén: san Pablo se
quedo con él 15 dias para
"consultarlo” (cf. Ga 1, 19), es decir,
para informarse sobre la vida
terrena del Resucitado, que lo habia
"atrapado” en el camino de Damasco
y le estaba cambiando la vida de
modo radical: de perseguidor de la
Iglesia de Dios se habia transformado
en evangelizador de la fe en el
Mesias crucificado e Hijo de Dios que
en el pasado habia intentado destruir
(cf. Ga 1, 23).

¢Qué tipo de informacion sobre
Jesucristo obtuvo san Pablo en los
tres afnos sucesivos al encuentro de



Damasco? En la primera carta a los
Corintios podemos encontrar dos
pasajes que san Pablo habia conocido
en Jerusalén y que ya habian sido
formulados como elementos
centrales de la tradicion cristiana,
una tradicion constitutiva. El los
transmite verbalmente tal como los
habia recibido, con una féormula muy
solemne: "Os transmito lo que a mi
vez recibi". Insiste, por tanto, en la
fidelidad a cuanto él mismo habia
recibido y que transmite fielmente a
los nuevos cristianos. Son elementos
constitutivos y conciernen a la
Eucaristia y a la Resurreccion; se
trata de textos ya formulados en los
afos treinta. Asi llegamos a la
muerte, sepultura en el seno de la
tierra y a la resurreccion de Jesus (cf.
1 Co 15, 3-4).

Tomemos ambos textos: las palabras
de Jesus en la ultima Cena (cf. 1 Co
11, 23-25) son realmente para san
Pablo centro de la vida de la Iglesia:



la Iglesia se edifica a partir de este
centro, llegando a ser asi ella misma.
Ademas de este centro eucaristico,
del que vuelve a nacer siempre la
Iglesia —también para toda la
teologia de san Pablo, para todo su
pensamiento—, estas palabras
tuvieron un notable impacto sobre la
relacion personal de san Pablo con
Jesus. Por una parte, atestiguan que
la Eucaristia ilumina la maldiciéon de
la cruz, convirtiéndola en bendicion
(cf. Ga 3, 13-14); y por otra, explican
el alcance de la misma muerte y
resurreccion de Jesus. En sus cartas
el "por vosotros" de la institucion se
convierte en "por mi" (Ga 2, 20) —
personalizando, sabiendo que en ese
"vosotros" él mismo era conocido y
amado por Jesus— y, por otra parte,
en "por todos" (2 Co 5, 14); este "por
vosotros" se convierte en "por mi"y
"por la Iglesia" (Ef 5, 25), es decir,
también "por todos" del sacrificio
expiatorio de la cruz (cf. Rm 3, 25).
Por la Eucaristia y en la Eucaristia la



Iglesia se edifica y se reconoce como
"Cuerpo de Cristo" (1 Co 12, 27),
alimentado cada dia por la fuerza del
Espiritu del Resucitado.

El otro texto, sobre la Resurreccion,
nos transmite de nuevo la misma
formula de fidelidad. San Pablo
escribe: "Os transmiti, en primer
lugar, lo que a mi vez recibi: que
Cristo murio por nuestros pecados,
segun las Escrituras; que fue
sepultado y que resucito al tercer dia,
segun las Escrituras; que se aparecio
a Cefas y luego a los Doce" (1 Co 15,
3-5). También en esta tradicion
transmitida a san Pablo vuelve a
aparecer la expresion "por nuestros
pecados”, que subraya la entrega de
Jesus al Padre para liberarnos del
pecado y de la muerte. De esta
entrega san Pablo saca las
expresiones mas conmovedoras y
fascinantes de nuestra relacion con
Cristo: "A quien no conocio pecado,
Dios lo hizo pecado por nosotros,



para que viniésemos a ser justicia de
Dios en é1" (2 Co 5, 21); "Conocéis la
generosidad de nuestro Sefior
Jesucristo, el cual, siendo rico, por
vosotros se hizo pobre, a fin de que
0s enriquecierais con su pobreza" (2
Co 8,9). Vale la pena recordar el
comentario con el que Martin Lutero,
entonces monje agustino,
acompaifiaba estas expresiones
paraddjicas de san Pablo: "Este es el
grandioso misterio de la gracia
divina hacia los pecadores: por un
admirable intercambio, nuestros
pecados ya no son nuestros, sino de
Cristo; y la justicia de Cristo ya no es
de Cristo, sino nuestra" (Comentario a
los Salmos, de 1513-1515). Y asi
somos salvados.

En el kerygma (anuncio) original,
transmitido de boca a boca, merece
sefialarse el uso del verbo "ha
resucitado”, en lugar de "fue
resucitado", que habria sido mas
16gico utilizar, en continuidad con el



"murio" y "fue sepultado”. La forma
verbal "ha resucitado” se eligio para
subrayar que la resurreccion de
Cristo influye hasta el presente de la
existencia de los creyentes: podemos
traducirlo por "ha resucitado y sigue
vivo" en la Eucaristia y en la Iglesia.
Asi todas las Escrituras dan
testimonio de la muerte y la
resurreccion de Cristo, porque —
como escribié Hugo de San Victor—
"toda la divina Escritura constituye
un unico libro, y este unico libro es
Cristo, porque toda la Escritura habla
de Cristo y tiene en Cristo su
cumplimiento" (De arca Noe, 2, 8). Si
san Ambrosio de Milan pudo decir
que "en la Escritura leemos a Cristo",
es porque la Iglesia de los origenes
ley6 todas las Escrituras de Israel
partiendo de Cristo y volviendo a él.

La enumeracion de las apariciones
del Resucitado a Cefas, a los Doce, a
mas de quinientos hermanos, y a
Santiago se cierra con la referencia a



la aparicion personal que recibid san
Pablo en el camino de Damasco: "Y
en ultimo término se me aparecio
también a mi, como a un abortivo" (1
Co 15, 8). Dado que €l habia
perseguido a la Iglesia de Dios, en
esta confesion expresa su indignidad
de ser considerado apodstol al mismo
nivel que los que le han precedido:
pero la gracia de Dios no fue estéril
en él (cf. 1 Co 15, 10). Por tanto, la
actuacion prepotente de la gracia
divina une a san Pablo con los
primeros testigos de la resurreccion
de Cristo: "Tanto ellos como yo esto
es lo que predicamos; esto es lo que
habéis creido" (1 Co 15, 11). Es
importante la identidad y la unicidad
del anuncio del Evangelio: tanto ellos
como yo predicamos la misma fe, el
mismo Evangelio de Jesucristo
muerto y resucitado, que se entrega
en la santisima Eucaristia.

La importancia que san Pablo
confiere a la Tradicion viva de la



Iglesia, que transmite a sus
comunidades, demuestra cuan
equivocada es la idea de quienes
afirman que fue san Pablo quien
inventd el cristianismo: antes de
proclamar el evangelio de Jesucristo,
su Sefior, se encontroé con él en el
camino de Damasco y lo frecuento en
la Iglesia, observando su vida en los
Doce y en aquellos que lo habian
seguido por los caminos de Galilea.
En las proximas catequesis
tendremos la oportunidad de
profundizar en las contribuciones
que san Pablo dio a la Iglesia de los
origenes; pero la mision que recibio
del Resucitado en orden a la
evangelizacion de los gentiles
necesita ser confirmada y
garantizada por aquellos que le
dieron a él y a Bernabé la mano
derecha como sefial de aprobacion
de su apostolado y de su
evangelizacion, asi como de acogida
en la inica comunion de la Iglesia de
Cristo (cf. Ga 2, 9).



Se comprende entonces que la
expresion: "Si conocimos a Cristo
segun la carne" (2 Co 5, 16) no
significa que su existencia terrena
tenga poca importancia para nuestra
maduracion en la fe, sino que desde
el momento de la Resurreccion
cambia nuestra forma de
relacionarnos con él. El es, al mismo
tiempo, el Hijo de Dios, "nacido del
linaje de David segun la carne,
constituido Hijo de Dios con poder,
segun el espiritu de santidad, por su
resurrecciéon de entre los muertos",
como recuerda san Pablo al principio
de la carta a los Romanos (Rm 1, 3-4).

Cuanto mas tratamos de seguir las
huellas de Jesus de Nazaret por los
caminos de Galilea, tanto mas
podemos comprender que €l asumio
nuestra humanidad, compartiéndola
en todo, excepto en el pecado.
Nuestra fe no nace de un mito ni de
una idea, sino del encuentro con el
Resucitado, en la vida de la Iglesia.



El concilio de Jerusalén y la
controversia de Antioquia.
Miércoles 1 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

El respeto y la veneracion que san
Pablo cultivo siempre hacia los Doce
no disminuyeron cuando él defendia
con franqueza la verdad del
Evangelio, que no es otro que
Jesucristo, el Sefior. Hoy queremos
detenernos en dos episodios que
demuestran la veneracion vy, al
mismo tiempo, la libertad con la que
el Apdstol se dirige a Cefas y a los
demas Apdstoles: el llamado
"Concilio" de Jerusalén y la
controversia de Antioquia de Siria,
relatados en la carta a los Galatas (cf.
Ga 2,1-10; 2, 11-14).

Todo concilio y sinodo de la Iglesia es
"acontecimiento del Espiritu" y reune
en su realizacion las solicitudes de
todo el pueblo de Dios: 1o
experimentaron personalmente



quienes tuvieron el don de participar
en el concilio Vaticano II. Por eso san
Lucas, al informarnos sobre el
primer Concilio de la Iglesia, que
tuvo lugar en Jerusalén, introduce asi
la carta que los Apdstoles enviaron
en esta circunstancia a las
comunidades cristianas de la
didspora: "Hemos decidido el
Espiritu Santo y nosotros..." (Hch 15,
28). El Espiritu, que obra en toda la
Iglesia, conduce de la mano a los
Apostoles a la hora de tomar nuevos
caminos para realizar sus proyectos:
El es el artifice principal de la
edificacion de la Iglesia.

Y sin embargo, la asamblea de
Jerusalén tuvo lugar en un momento
de no poca tension dentro de la
comunidad de los origenes. Se
trataba de responder a la pregunta
de si era indispensable exigir a los
paganos que se estaban convirtiendo
a Jesucristo, el Sefior, la circuncision,
o si era licito dejarlos libres de la Ley



mosaica, es decir, de la observancia
de las normas necesarias para ser
hombres justos, obedientes a la Ley, y
sobre todo, libres de las normas
relativas a las purificaciones rituales,
los alimentos puros e impuros y el
sdbado. A la asamblea de Jerusalén
se refiere también san Pablo en la
carta a los Galatas (Ga 2, 1-10): tras
catorce afios de su encuentro con el
Resucitado en Damasco —estamos en
la segunda mitad de la década del 40
d.C.—, Pablo parte con Bernabé
desde Antioquia de Siria y se hace
acompaiiar de Tito, su fiel
colaborador que, aun siendo de
origen griego, no habia sido obligado
a hacerse circuncidar cuando entro
en la Iglesia. En esta ocasion, san
Pablo expuso a los Doce, definidos
como las personas mas relevantes, su
evangelio de libertad de la Ley (cf. Ga
2, 6). Alaluz del encuentro con
Cristo resucitado, él habia
comprendido que en el momento del
paso al evangelio de Jesucristo, a los



paganos ya no les eran necesarias la
circuncision, las leyes sobre el
alimento y sobre el sabado, como
muestra de justicia: Cristo es nuestra
justicia y "justo" es todo lo que es
conforme a él. No son necesarios
otros signos para ser justos. En la
carta a los Galatas refiere, con pocas
palabras, el desarrollo de la
Asamblea: recuerda con entusiasmo
que el evangelio de la libertad de la
Ley fue aprobado por Santiago, Cefas
y Juan, "las columnas", que le
ofrecieron a él y a Bernabé la mano
derecha en signo de comunion
eclesial en Cristo (cf. Ga 2, 9). Si,
como hemos notado, para san Lucas
el concilio de Jerusalén expresa la
accion del Espiritu Santo, para san
Pablo representa el reconocimiento
decisivo de la libertad compartida
entre todos aquellos que
participaron en él: libertad de las
obligaciones provenientes de la
circuncision y de la Ley; la libertad
por la que "Cristo nos ha liberado,



para que seamos libres" y no nos
dejemos imponer ya el yugo de la
esclavitud (cf. Ga 5, 1). Las dos
modalidades con que san Pablo y san
Lucas describen la asamblea de
Jerusalén se unen por la accion
liberadora del Espiritu, porque
"donde estd el Espiritu del Sefior hay
libertad", como dice en la segunda
carta a los Corintios (cf. 2 Co 3, 17).

Con todo, como aparece con gran
claridad en las cartas de san Pablo, la
libertad cristiana no se identifica
nunca con el libertinaje o con el
arbitrio de hacer lo que se quiere;
esta se realiza en conformidad con
Cristo y por eso, en el auténtico
servicio a los hermanos, sobre todo a
los mas necesitados. Por esta razon,
el relato de san Pablo sobre la
asamblea se cierra con el recuerdo
de la recomendacion que le
dirigieron los Apdstoles: "Sélo que
nosotros debiamos tener presentes a
los pobres, cosa que he procurado



cumplir con todo esmero” (Ga 2, 10).
Cada concilio nace de la Iglesia y
vuelve a la Iglesia: en aquella ocasion
vuelve con la atencién a los pobres
que, de las diversas anotaciones de
san Pablo en sus cartas, se trata
sobre todo de los de la Iglesia de
Jerusalén. En la preocupacion por los
pobres, atestiguada particularmente
en la segunda carta a los Corintios
(cf. 2 Co 8-9) y en la conclusion de la
carta a los Romanos (cf. Rm 15), san
Pablo demuestra su fidelidad a las
decisiones maduradas durante la
Asamblea.

Quizas ya no seamos capaces de
comprender plenamente el
significado que san Pablo y sus
comunidades atribuyeron a la
colecta para los pobres de Jerusalén.
Se trato de una iniciativa totalmente
nueva en el ambito de las actividades
religiosas: no fue obligatoria, sino
libre y espontanea; tomaron parte
todas las Iglesias fundadas por san



Pablo en Occidente. La colecta
expresaba la deuda de sus
comunidades a la Iglesia madre de
Palestina, de la que habian recibido
el don inefable del Evangelio. Tan
grande es el valor que Pablo atribuye
a este gesto de participacion que
raramente la llama simplemente
"colecta": para €l es mas bien
"servicio", "bendicién", "amor",
"gracia", mas aun, "liturgia" (2 Co 9).
Sorprende, particularmente, este
ultimo término, que confiere a la
colecta en dinero un valor incluso de
culto: por una parte es un gesto
liturgico o "servicio", ofrecido por
cada comunidad a Dios, y por otra es
accion de amor cumplida a favor del
pueblo. Amor a los pobres y liturgia
divina van juntas, el amor a los
pobres es liturgia. Los dos horizontes
estan presentes en toda liturgia
celebrada y vivida en la Iglesia, que
por su naturaleza se opone a la
separacion entre el culto y la vida,
entre la fe y las obras, entre la



oracion y la caridad para con los
hermanos. Asi el concilio de
Jerusalén nace para dirimir la
cuestion sobre como comportarse
con los paganos que llegaban a la fe,
optando por la libertad de la
circuncision y de las observancias
impuestas por la Ley, y se resuelve en
la solicitud eclesial y pastoral que
pone en el centro la fe en Cristo Jesus
y el amor a los pobres de Jerusalén y
de toda la Iglesia.

El segundo episodio es la conocida
controversia de Antioquia, en Siria,
que atestigua la libertad interior de
que gozaba san Pablo: ¢Como
comportarse en ocasion de la
comunion de mesa entre creyentes
de origen judio y los procedentes de
los gentiles? Aqui se pone de
manifiesto el otro epicentro de la
observancia mosaica: la distincion
entre alimentos puros e impuros, que
dividia profundamente a los hebreos
observantes de los paganos.



Inicialmente Cefas, Pedro, compartia
la mesa con unos y con otros: pero
con la llegada de algunos cristianos
vinculados a Santiago, "el hermano
del Sefior" (Ga 1, 19), Pedro habia
empezado a evitar los contactos en la
mesa con los paganos, para no
escandalizar a los que continuaban
observando las leyes de pureza
alimentaria; y la opcion era
compartida por Bernabé. Tal opcion
dividia profundamente a los
cristianos procedentes de la
circuncision y los cristianos venidos
del paganismo. Este
comportamiento, que amenazaba
realmente la unidad y la libertad de
la Iglesia, suscito las encendidas
reacciones de Pablo, que llegé a
acusar a Pedro y a los demas de
hipocresia: "Si tu, siendo judio, vives
como gentil y no como judio, ;como
fuerzas a los gentiles a judaizar?" (Ga
2, 14). En realidad, las
preocupaciones de Pablo, por una
parte, y de Pedro y Bernabé, por otro,



eran distintas: para los ultimos la
separacion de los paganos
representaba una modalidad para
tutelar y para no escandalizar a los
creyentes provenientes del judaismo;
para Pablo constituia, en cambio, un
peligro de malentendido de la
salvacion universal en Cristo
ofrecida tanto a los paganos como a
los judios. Si la justificacion se
realiza solo en virtud de la fe en
Cristo, de la conformidad con él, sin
obra alguna de la Ley, ¢qué sentido
tiene observar aun la pureza
alimentaria con ocasion de la
participacion en la mesa? Muy
probablemente las perspectivas de
Pedro y de Pablo eran distintas: para
el primero, no perder a los judios que
se habian adherido al Evangelio;
para el segundo, no disminuir el
valor salvifico de la muerte de Cristo
para todos los creyentes.

Es extrafio decirlo, pero al escribir a
los cristianos de Roma, algunos afos



después (hacia la mitad de la década
del 50 d.C.), san Pablo mismo se
encontrara ante una situacion
analoga y pedira a los fuertes que no
coman comida impura para no
perder o para no escandalizar a los
débiles: "Bueno es no comer carne, ni
beber vino, ni hacer nada en que tu
hermano tropiece, o se escandalice, o
flaquee" (Rm 14, 21). La controversia
de Antioquia se reveld asi como una
leccion tanto para san Pedro como
para san Pablo. Solo el didlogo
sincero, abierto a la verdad del
Evangelio, pudo orientar el camino
de la Iglesia: "El reino de Dios no es
comida ni bebida, sino justicia y paz
y gozo en el Espiritu

Santo" (Rm14,17). Es una leccion que
debemos aprender también nosotros:
con los diversos carismas confiados a
san Pedro y a san Pablo, dejémonos
todos guiar por el Espiritu,
intentando vivir en la libertad que
encuentra su orientacion en la fe en
Cristo y se concreta en el servicio a



los hermanos. Es esencial
conformarnos cada vez mas a Cristo.
De esta forma se es realmente libre.
Asi se expresa en nosotros el nucleo
mas profundo de la Ley: el amor a
Dios y al projimo. Pidamos al Sefior
que nos ensefie a compartir sus
sentimientos, para aprender de €l la
verdadera libertad y el amor
evangélico que abraza a todo ser
humano.

San Pablo conoci6 a Jesus
verdaderamente de corazon.
Miércoles 8 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En las ultimas catequesis sobre san
Pablo hablé de su encuentro con
Cristo resucitado, que cambi6
profundamente su vida, y despues,
de su relacion con los doce Apostoles
llamados por Jesus —
particularmente con Santiago, Cefas
y Juan—y de su relacion con la
Iglesia de Jerusalén. Queda ahora la



cuestion de qué sabia san Pablo del
Jesus terreno, de su vida, de sus
ensefianzas, de su pasion. Antes de
entrar en esta cuestion, puede ser
util tener presente que el mismo san
Pablo distingue dos maneras de
conocer a Jesus y, mas en general,
dos maneras de conocer a una
persona.

En la segunda carta a los Corintios
escribe: "Asi que en adelante ya no
conocemos a nadie segun la carne. Y
si conocimos a Cristo segun la carne,
ya no le conocemos asi" (2 Co 5, 16).
Conocer "segun la carne", de modo
carnal, quiere decir conocer sélo
exteriormente, con criterios
externos: se puede haber visto a una
persona muchas veces, conocer sus
rasgos y los diversos detalles de su
comportamiento: como habla, como
se mueve, etc. Y sin embargo, aun
conociendo a alguien de esta forma,
no se le conoce realmente, no se
conoce el nucleo de la persona. Sélo



con el corazon se conoce
verdaderamente a una persona.

De hecho los fariseos y los saduceos
conocieron a Jesus en lo exterior,
escucharon su ensefianza, muchos
detalles de él, pero no lo conocieron
en su verdad. Hay una distincion
analoga en unas palabras de Jesus.
Después de la Transfiguracion,
pregunta a los Apostoles: "¢Quién
dice la gente que soy yo?"y ";quién
decis vosotros que soy yo?". La gente
lo conoce, pero superficialmente;
sabe algunas cosas de él, pero no lo
ha conocido realmente. En cambio
los Doce, gracias a la amistad, que
implica también el corazon, al menos
habian entendido en lo sustancial y
comenzaban a saber quién era Jesus.
También hoy existe esta forma
distinta de conocer: hay personas
doctas que conocen a Jesus en
muchos de sus detalles y personas
sencillas que no conocen estos
detalles, pero que lo conocen en su



verdad: "El corazon habla al
corazon". Y san Pablo quiere decir
esencialmente que conoce a Jesus asi,
con el corazon, y que de este modo
conoce esencialmente a la persona
en su verdad; y después, en un
segundo momento, que conoce sus
detalles.

Dicho esto, queda aun la cuestion:
¢Qué sabia san Pablo de la vida
concreta, de las palabras, de la
pasion, de los milagros de Jesus?
Parece seguro que nunca se encontro
con €l durante su vida terrena. A
través de los Apostoles y de la Iglesia
naciente, seguramente conocio
también detalles de la vida terrena
de Jesus. En sus cartas encontramos
tres formas de referencia al Jesus
prepascual. En primer lugar, hay
referencias explicitas y directas. San
Pablo habla de la ascendencia
davidica de Jesus (cf. Rm 1, 3), conoce
la existencia de sus "hermanos" o
consanguineos (1 Co 9, 5; Ga 1, 19),



conoce el desarrollo de la ultima
Cena (cf. 1 Co 11, 23), conoce otras
palabras de Jesus, por ejemplo sobre
la indisolubilidad del matrimonio (cf.
1Co 7,10 con Mc 10, 11-12), sobre la
necesidad de que quien anuncia el
Evangelio sea mantenido por la
comunidad, pues el obrero merece su
salario (cf. 1 Co 9, 14 con Lc 10, 7);
san Pablo conoce las palabras
pronunciadas por Jesus en la ultima
Cena (cf. 1 Co 11, 24-25 con Lc 22,
19-20) y conoce también la cruz de
Jesus. Estas son referencias directas a
palabras y hechos de la vida de Jesus.

En segundo lugar, podemos entrever
en algunas frases de las cartas
paulinas varias alusiones a la
tradicion atestiguada en los
Evangelios sindpticos. Por ejemplo,
las palabras que leemos en la
primera carta a los Tesalonicenses,
segun la cual "el dia del Sefior vendra
como un ladrén en la noche" (1 Ts 5,
2), no se explicarian remitiéndonos a



las profecias veterotestamentarias,
porque la comparacion con el ladron
nocturno solo se encuentra en los
evangelios de san Mateo y de san
Lucas, por tanto esta tomado de la
tradicion sindptica.

Asi, cuando leemos que Dios "ha
escogido mas bien lo necio del
mundo" (I Co 1, 27-28), se escucha el
eco fiel de la ensefianza de Jesus
sobre los sencillos y los pobres (cf. Mt
5, 3; 11, 25; 19, 30). Estan también las
palabras pronunciadas por Jesus en
el jubilo mesidnico: "Te bendigo
Padre, Sefior del cielo y de la tierra,
porque has ocultado estas cosas a los
sabios e inteligentes y se las has
revelado a los pequerios" (Mt 11, 25).
San Pablo sabe —es su experiencia
misionera— que estas palabras son
verdaderas, es decir, que son
precisamente los sencillos quienes
tienen el corazon abierto al
conocimiento de Jesus. También la
alusion a la obediencia de Jesus



"hasta la muerte", que se lee en la
carta a los Filipenses (cf. Flp 2, 8)
hace referencia a la total
disponibilidad del Jesus terreno a
cumplir la voluntad de su Padre (cf.
Mc 3, 35; Jn 4, 34).

Por tanto, san Pablo conoce la pasion
de Jesus, su cruz, el modo como vivio
los ultimos momentos de su vida. La
cruz de Jesus y la tradicion sobre este
hecho de la cruz esta en el centro del
kerigma paulino. Otro pilar de la vida
de Jesus conocido por san Pablo es el
Sermon de la Montafia, del que cita
algunos elementos casi literalmente,
cuando escribe a los Romanos:
"Amaos unos a otros. (...) Bendecid a
los que os persiguen. (...) Vivid en
paz con todos. (...) Venced al mal con
el bien". Asi pues, en sus cartas hay
un reflejo fiel del Sermon de la
Montana (cf. Mt 5-7).

Por ultimo, en las cartas de san Pablo
es posible hallar un tercer modo de



presencia de las palabras de Jesus: es
cuando realiza una forma de
transposicion de la tradicion
prepascual a la situacion después de
la Pascua. Un caso tipico es el tema
del reino de Dios, que esta
seguramente en el centro de la
predicacion del Jesus historico (cf. Mt
3,2; Mc1,15; Lc4, 43). En san Pablo
se encuentra una trasposicion de este
tema, pues tras la resurreccion es
evidente que Jesus en persona, el
Resucitado, es el reino de Dios. Por
tanto, el reino llega donde esta
llegando Jesus. Y asi, necesariamente,
el tema del reino de Dios, con el que
se habia anticipado el misterio de
Jesus, se transforma en cristologia.
Sin embargo, las mismas
disposiciones exigidas por Jesus para
entrar en el reino de Dios valen
exactamente para san Pablo a
proposito de la justificacion por la fe:
tanto la entrada en el Reino como la
justificacidon requieren una actitud
de gran humildad y disponibilidad,



libre de presunciones, para acoger la
gracia de Dios.

Por ejemplo, la parabola del fariseo y
el publicano (cf. Lc 18, 9-14) imparte
una ensefianza que se encuentra tal
cual en san Pablo, cuando insiste en
que nadie debe gloriarse en
presencia de Dios. También las frases
de Jesus sobre los publicanos y las
prostitutas, mas dispuestos que los
fariseos a acoger el Evangelio (cf. Mt
21, 31; Lc 7, 36-50) y sus deseos de
compartir la mesa con ellos (cf. Mt 9,
10-13; Lc 15, 1-2) encuentran pleno
eco en la doctrina de san Pablo sobre
el amor misericordioso de Dios a los
pecadores (cf. Rm 5, 8-10; y también
Ef2, 3-5). Asi, el tema del reino de
Dios se propone de una forma nueva,
pero con plena fidelidad a la
tradicion del Jesus histérico.

Otro ejemplo de transformacion fiel
del nucleo doctrinal de Jesus se
encuentra en los "titulos" referidos a



él. Antes de Pascua él mismo se
califica como Hijo del hombre; tras la
Pascua se hace evidente que el Hijo
del hombre es también el Hijo de
Dios. Por tanto, el titulo preferido por
san Pablo para calificar a Jesus es
Kyrios, "Senor" (cf. Flp 2, 9-11), que
indica la divinidad de Jesus. El Sefior
Jesus, con este titulo, aparece en la
plena luz de la resurreccion.

En el Monte de los Olivos, en el
momento de la extrema angustia de
Jesus (cf. Mc 14, 36), los discipulos,
antes de dormirse, habian oido como
hablaba con el Padre y lo llamaba
"Abba-Padre". Es una palabra muy
familiar, equivalente a nuestro
"papa”, que solo usan los nifios en
comunion con su padre. Hasta ese
momento era impensable que un
judio utilizara dicha palabra para
dirigirse a Dios; pero Jesus, siendo
verdadero hijo, en esta hora de
intimidad habla asi y dice: "Abb4,
Padre". En las cartas de san Pablo a



los Romanos y a los Galatas,
sorprendentemente, esta palabra
"Abba", que expresa la exclusividad
de la filiacion de Jesus, aparece en
labios de los bautizados (cf. Rm 8, 15;
Ga 4, 6), porque han recibido el
"Espiritu del Hijo" y ahora llevan en
si mismos ese Espiritu y pueden
hablar como Jesus y con Jesus como
verdaderos hijos a su Padre; pueden
decir "Abba" porque han llegado a
ser hijos en el Hijo.

Por ultimo, quiero aludir a la
dimension salvifica de la muerte de
Jesus, como la encontramos en la
frase evangélica: "El Hijo del hombre
no ha venido para ser servido sino
para servir, y para dar su vida en
rescate por muchos" (Mc 10, 45; Mt
20, 28). El reflejo fiel de estas
palabras de Jesus aparece en la
doctrina paulina sobre la muerte de
Jesus como rescate (cf. 1 Co 6, 20),
como redencion (cf. Rm 3, 24), como
liberacion (cf. Ga 5, 1) y como



reconciliacion (cf. Rm 5, 10; 2 Co 5,
18-20). Aqui esta el centro de la
teologia paulina, que se basa en estas
palabras de Jesus.

En conclusioén, san Pablo no pensaba
en Jesus en calidad de historiador,
como una persona del pasado.
Ciertamente, conoce la gran tradicion
sobre la vida, las palabras, la muerte
y la resurreccion de Jesus, pero no
trata todo ello como algo del pasado;
lo propone como realidad del Jesus
vivo. Para san Pablo, las palabrasy
las acciones de Jesus no pertenecen
al tiempo historico, al pasado. Jesus
vive ahora y habla ahora con
nosotros y vive para nosotros. Esta es
la verdadera forma de conocer a
Jesus y de acoger la tradicion sobre
él. También nosotros debemos
aprender a conocer a Jesus, no segun
la carne, como una persona del
pasado, sino como nuestro Sefior y
Hermano, que estd hoy con nosotros



¥y nos muestra como vivir y como
morir.

La dimension eclesiologica del
pensamiento de san Pablo.
Miércoles 15 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis del miércoles pasado
hablé de la relacion de san Pablo con
el Jesus prepascual en su vida
terrena. La cuestion era: "¢Qué supo
san Pablo de la vida de Jesus, de sus
palabras, de su pasion?". Hoy quiero
hablar de la ensefianza de san Pablo
sobre la Iglesia. Debemos comenzar
por la constatacion de que esta
palabra "Iglesia" en espafiol, —como
"Eglise" en francés o "Chiesa" en
italiano— esta tomada del griego
Ekklesia. Proviene del Antiguo
Testamento y significa la asamblea
del pueblo de Israel, convocada por
Dios, y de modo particular la
asamblea ejemplar al pie del Sinai.



Con esta palabra se define ahora la
nueva comunidad de los creyentes
en Cristo que se sienten asamblea de
Dios, la nueva convocatoria de todos
los pueblos por parte de Dios y ante
él. La palabra Ekklésia aparece por
primera vez en la obra de san Pablo,
que es el primer autor de un escrito
cristiano. Esto sucede en el inicio de
la primera carta a los Tesalonicenses,
donde san Pablo se dirige
textualmente "a la Iglesia de los
Tesalonicenses" (cf. después también
a la "Iglesia de los Laodicenses" en
Col 4, 16). En otras cartas habla de la
Iglesia de Dios que esta en Corinto
(cf.1Co1,2;2Co1,1), que esta en
Galacia (cf. Ga 1, 2 etc.) —por tanto,
Iglesias particulares—, pero dice
también que persiguio a "la Iglesia de
Dios", no a una comunidad local
determinada, sino a "la Iglesia de
Dios".

Asi vemos que el significado de la
palabra "Iglesia” tiene muchas



dimensiones: por una parte, indica
las asambleas de Dios en
determinados lugares (una ciudad,
un pais, una casa), pero significa
también toda la Iglesia en su
conjunto. Asi vemos que "la Iglesia
de Dios" no es solo la suma de
distintas Iglesias locales, sino que las
diversas Iglesias locales son a su vez
realizacion de la unica Iglesia de
Dios. Todas juntas son la "Iglesia de
Dios", que precede a las distintas
Iglesias locales, y que se expresa, se
realiza en ellas.

Es importante observar que casi
siempre la palabra "Iglesia" aparece
con el afiadido de la calificacion "de
Dios": no es una asociacion humana,
nacida de ideas o intereses comunes,
sino de una convocacién de Dios. El
la ha convocado y por eso es una en
todas sus realizaciones. La unidad de
Dios crea la unidad de la Iglesia en
todos los lugares donde se encuentra.
Mas tarde, en la carta a los Efesios,



san Pablo elaborara
abundantemente el concepto de
unidad de la Iglesia, en continuidad
con el concepto de pueblo de Dios,
Israel, considerado por los profetas
como "esposa de Dios", llamada a
vivir una relacion esponsal con él.

San Pablo presenta a la unica Iglesia
de Dios como "esposa de Cristo" en el
amor, un solo cuerpo y un solo
espiritu con Cristo mismo. Es sabido
que, de joven, san Pablo habia sido
adversario encarnizado del nuevo
movimiento constituido por la Iglesia
de Cristo. Habia sido su adversario,
porque consideraba que este nuevo
movimiento amenazaba la fidelidad
a la tradicion del pueblo de Dios,
animado por la fe en el Dios unico.
Esta fidelidad se expresaba sobre
todo en la circuncision, en la
observancia de las reglas de la
pureza cultual, de la abstencion de
clertos alimentos, y del respeto del
sabado.



Los israelitas habian pagado esta
fidelidad con la sangre de los
martires en el periodo de los
Macabeos, cuando el régimen
helenista queria obligar a todos los
pueblos a conformarse a la unica
cultura helenistica. Muchos israelitas
habian defendido con su sangre la
vocacion propia de Israel. Los
martires habian pagado con la vida
la identidad de su pueblo, que se
expresaba mediante estos elementos.

Tras el encuentro con Cristo
resucitado, san Pablo entendid que
los cristianos no eran traidores; al
contrario, en la nueva situacion, el
Dios de Israel, mediante Cristo, habia
extendido su llamada a todas las
gentes, convirtiéndose en el Dios de
todos los pueblos. De esta forma se
realizaba la fidelidad al unico Dios;
ya no eran necesarios los signos
distintivos constituidos por las
normas y las observancias
particulares, porque todos estaban



llamados, en su variedad, a formar
parte del unico pueblo de Dios en la
"Iglesia de Dios" en Cristo.

En la nueva situacion san Pablo tuvo
clara inmediatamente una cosa: el
valor fundamental y fundante de
Cristo y de la "palabra” que lo
anunciaba. San Pablo sabia que no
solo no se llega a ser cristiano por
coercion, sino que en la
configuracion interna de la nueva
comunidad el componente
institucional estaba inevitablemente
vinculado a la "palabra” viva, al
anuncio del Cristo vivo en el cual
Dios se abre a todos los pueblos y los
une en un unico pueblo de Dios. Es
sintomatico que san Lucas, en los
Hechos de los Apostolesutilice
muchas veces, incluso a propdsito de
san Pablo, el sintagma "anunciar la
palabra” (Hch 4, 29.31; 8, 25; 11, 19;
13, 46; 14, 25; 16, 6.32), con la
evidente intencion de poner



fuertemente de relieve el alcance
decisivo de la "palabra" del anuncio.

En concreto, esta palabra esta
constituida por la cruz y la
resurreccion de Cristo, en la que han
encontrado realizacion las
Escrituras. El misterio pascual, que
provoco el viraje de su vida en el
camino de Damasco, esta obviamente
en el centro de la predicacion del
Apostol (cf. 1 Co 2, 2; 15, 14). Este
misterio, anunciado en la palabra, se
realiza en los sacramentos del
Bautismo y de la Eucaristia, y se hace
realidad en la caridad cristiana. La
obra evangelizadora de san Pablo no
tiene otro fin que implantar la
comunidad de los creyentes en
Cristo.

Esta idea estad encerrada dentro de la
etimologia misma de la palabra
Ekklesia, que san Pablo, y con él todo
el cristianismo, prefirio al otro
término, "sinagoga", no solo porque



originariamente el primero es mas
"laico" (deriva de la praxis griega de
la asamblea politica y no
propiamente religiosa), sino también
porque implica directamente la idea
mas teologica de una llamada ab
extra, y por tanto no una simple
reunion; los creyentes son llamados
por Dios, quien los reune en una
comunidad, su Iglesia.

En esta linea podemos comprender
también el original concepto,
exclusivamente paulino, de la Iglesia
como "Cuerpo de Cristo". Al respecto,
conviene tener presente las dos
dimensiones de este concepto. Una es
de caracter socioldgico, segun la cual
el cuerpo esta formado por sus
componentes y no existiria sin ellos.
Esta interpretacion aparece en la
carta a los Romanos y en la primera
carta a los Corintios, donde san Pablo
asume una imagen que ya existia en
la sociologia romana: dice que un
pueblo es como un cuerpo con



distintos miembros, cada uno de los
cuales tiene su funcidn, pero todos,
incluso los més pequefios y
aparentemente insignificantes, son
necesarios para que el cuerpo pueda
vivir y realizar sus funciones.

Oportunamente el Apdstol observa
que en la Iglesia hay muchas
vocaciones: profetas, apodstoles,
maestros, personas sencillas, todos
llamados a vivir cada dia la caridad,
todos necesarios para construir la
unidad viva de este organismo
espiritual. La otra interpretacion
hace referencia al Cuerpo mismo de
Cristo. San Pablo sostiene que la
Iglesia no es s6lo un organismo, sino
que se convierte realmente en
cuerpo de Cristo en el sacramento de
la Eucaristia, donde todos recibimos
su Cuerpo y llegamos a ser realmente
su Cuerpo. Asi se realiza el misterio
esponsal: todos son un solo cuerpoy
un solo espiritu en Cristo. De este
modo la realidad va mucho mas alla



de la imaginacidn sociologica,
expresando su verdadera esencia
profunda, es decir, la unidad de
todos los bautizados en Cristo, a los
que el Apostol considera "uno" en
Cristo, conformados al sacramento
de su Cuerpo.

Al decir esto, san Pablo muestra que
sabe bien y nos da a entender a todos
que la Iglesia no es suya y no es
nuestra: la Iglesia es el Cuerpo de
Cristo, es "Iglesia de Dios", "campo de
Dios, edificacion de Dios, (...) templo
de Dios" (1 Co 3, 9.16). Esta ultima
designacion es particularmente
interesante, porque atribuye a un
tejido de relaciones interpersonales
un término que comunmente servia
para indicar un lugar fisico,
considerado sagrado. La relacion
entre Iglesia y templo asume, por
tanto, dos dimensiones
complementarias: por una parte, se
aplica a la comunidad eclesial la
caracteristica de separacion y pureza



que tenia el edificio sagrado; pero,
por otra, se supera también el
concepto de un espacio material,
para transferir este valor a la
realidad de una comunidad viva de
fe. Si antes los templos se
consideraban lugares de la presencia
de Dios, ahora se sabe y se ve que
Dios no habita en edificios hechos de
piedra, sino que el lugar de la
presencia de Dios en el mundo es la
comunidad viva de los creyentes.

Mereceria un discurso aparte la
calificacion de "pueblo de Dios", que
en san Pablo se aplica
sustancialmente al pueblo del
Antiguo Testamento y después a los
paganos, que eran "el no pueblo”y se
han convertido también ellos en
pueblo de Dios gracias a su insercion
en Cristo mediante la palabra y el
sacramento.

Un ultimo detalle. En la carta a
Timoteo san Pablo califica a la Iglesia



como "casa de Dios" (1Tm 3, 15); se
trata de una definicion realmente
original, porque se refiere a la Iglesia
como estructura comunitaria en la
que se viven cordiales relaciones
interpersonales de caracter familiar.
El Apostol nos ayuda a comprender
cada vez mas a fondo el misterio de
la Iglesia en sus distintas
dimensiones de asamblea de Dios en
el mundo. Esta es la grandeza de la
Iglesia y la grandeza de nuestra
llamada: somos templo de Dios en el
mundo, lugar donde Dios habita
realmente; y, al mismo tiempo, somos
comunidad, familia de Dios, que es
caridad. Como familia y casa de Dios
debemos realizar en el mundo la
caridad de Dios y ser asi, con la
fuerza que viene de la fe, lugar y
signo de su presencia.

Pidamos al Sefior que nos conceda
ser cada vez mas su Iglesia, su
Cuerpo, el lugar de la presencia de su



caridad en nuestro mundo y en
nuestra historia.

La divinidad de Cristo en la
predicacion de san Pablo.
Miércoles 22 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En las catequesis de las semanas
anteriores meditamos sobre la
"conversion" de san Pablo, fruto del
encuentro personal con Jesus
crucificado y resucitado, y nos
interrogamos sobre cudl fue la
relacion del Apostol de los gentiles
con el Jesus terreno. Hoy quiero
hablar de la ensefianza que san
Pablo nos ha dejado sobre la
centralidad del Cristo resucitado en el
misterio de la salvacion, sobre su
cristologia. En verdad, Jesucristo
resucitado, "exaltado sobre todo
nombre", esta en el centro de todas
sus reflexiones. Para el Apdstol,
Cristo es el criterio de valoracion de
los acontecimientos y de las cosas, el



fin de todos los esfuerzos que €l hace
para anunciar el Evangelio, la gran
pasion que sostiene sus pasos por los
caminos del mundo. Y se trata de un
Cristo vivo, concreto: el Cristo —dice
san Pablo— "que me amd y se
entrego a si mismo por mi" (Ga 2, 20).
Esta persona que me ama, con la que
puedo hablar, que me escucha y me
responde, este es realmente el
principio para entender el mundo y
para encontrar el camino en la
historia.

Quien ha leido los escritos de san
Pablo sabe bien que él no se
preocupo de narrar los hechos de la
vida de Jesus, aunque podemos
pensar que en sus catequesis contaba
sobre el Jesus prepascual mucho mas
de lo que escribio en sus cartas, que
son amonestaciones en situaciones
concretas. Su intencionalidad
pastoral y teoldgica se dirigia de tal
modo a la edificacion de las
nacientes comunidades, que



espontdneamente concentraba todo
en el anuncio de Jesucristo como
"Sefior", vivo y presente ahora en
medio de los suyos. De ahi la
esencialidad caracteristica de la
cristologia paulina, que desarrolla las
profundidades del misterio con una
preocupacion constante y precisa:
ciertamente, anunciar al Jesus vivo y
su ensefianza, pero anunciar sobre
todo la realidad central de su muerte
y resurreccion, como culmen de su
existencia terrena y raiz del
desarrollo sucesivo de toda la fe
cristiana, de toda la realidad de la
Iglesia.

Para el Apdstol, la resurreccion no es
un acontecimiento en si mismo,
separado de la muerte: el Resucitado
es siempre el mismo que fue
crucificado. También ya resucitado
lleva sus heridas: la pasion esta
presente en €l y, con Pascal, se puede
decir que sufre hasta el fin del
mundo, aun siendo el Resucitado y



viviendo con nosotros y para
nosotros. San Pablo comprendio esta
identidad del Resucitado con el Cristo
crucificado en el camino de
Damasco: en ese momento se le
revelo con claridad que el
Crucificado es el Resucitado y el
Resucitado es el Crucificado, que dice
a san Pablo: "¢Por qué me
persigues?" (Hch 9, 4). San Pablo,
cuando persigue a Cristo en la
Iglesia, comprende que la cruz no es
"una maldicién de Dios" (Dt 21, 23),
sino sacrificio para nuestra
redencion.

El Apéstol contempla fascinado el
secreto escondido del Crucificado-
resucitado y a través de los
sufrimientos experimentados por
Cristo en su humanidad (dimension
terrena) se remonta a la existencia
eterna en la que es uno con el Padre
(dimension pre-temporal): "Al llegar la
plenitud de los tiempos —escribe—
envio Dios a su Hijo, nacido de



mujer, nacido bajo la ley, para
rescatar a los que se hallaban bajo la
ley, y para que recibiéramos la
filiacion adoptiva" (Ga 4, 4-5).

Estas dos dimensiones, la
preexistencia eterna junto al Padre y
el descenso del Sefior en la
encarnacion, se anuncian ya en el
Antiguo Testamento, en la figura de
la Sabiduria. En los Libros
sapienciales del Antiguo Testamento
encontramos algunos textos que
exaltan el papel de la Sabiduria, que
existe desde antes de la creacion del
mundo. En este sentido deben leerse
pasajes como este del Salmo 90:
"Antes de que nacieran los montes, o
fuera engendrado el orbe de la tierra,
desde siempre y por siempre tu eres
Dios" (v. 2); 0 pasajes como el que
habla de la Sabiduria creadora: "El
Sefior me creo, primicia de su
camino, antes que sus obras mas
antiguas. Desde la eternidad fui
fundada, desde el principio, antes



que la tierra" (Pr 8, 22-23). También
es sugestivo el elogio de la Sabiduria,
contenido en el libro homoénimo: "La
Sabiduria se despliega
vigorosamente de un confin al otro
del mundo y gobierna de excelente
manera el universo" (Sb 8, 1).

Los mismos textos sapienciales que
hablan de la preexistencia eterna de
la Sabiduria, hablan de su descenso,
del abajamiento de esta Sabiduria,
que se cred una tienda entre los
hombres. Asi ya sentimos resonar las
palabras del Evangelio de san Juan
que habla de la tienda de la carne del
Sefior. Se cred una tienda en el
Antiguo Testamento: aqui se refiere
al templo, al culto segun la "Tora";
pero, desde el punto de vista del
Nuevo Testamento, podemos
entender que era solo una
prefiguracion de la tienda mucho
mas real y significativa: la tienda de
la carne de Cristo. Y ya en los libros
del Antiguo Testamento vemos que



este abajamiento de la Sabiduria, su
descenso a la carne, implica también
la posibilidad de ser rechazada.

San Pablo, desarrollando su
cristologia, se refiere precisamente a
esta perspectiva sapiencial: reconoce
en Jesus a la Sabiduria eterna que
existe desde siempre, la Sabiduria
que desciende y se crea una tienda
entre nosotros; asi, puede describir a
Cristo como "fuerza y sabiduria de
Dios"; puede decir que Cristo se ha
convertido para nosotros en
"sabiduria de origen divino, justicia,
santificacion y redencion” (1 Co 1,
24.30). De la misma forma, san Pablo
aclara que Cristo, al igual que la
Sabiduria, puede ser rechazado
sobre todo por los dominadores de
este mundo (cf. 1 Co 2, 6-9), de modo
que en los planes de Dios puede
crearse una situacion paradojica: la
cruz, que se transformara en camino
de salvacion para todo el género
humano.



Un desarrollo posterior de este ciclo
sapiencial, segun el cual la Sabiduria
se abaja para después ser exaltada a
pesar del rechazo, se encuentra en el
famoso himno contenido en la carta
a los Filipenses (cf. Flp 2, 6-11). Se
trata de uno de los textos mas
elevados de todo el Nuevo
Testamento. Los exegetas, en su gran
mayoria, concuerdan en considerar
que este pasaje contiene una
composicion anterior al texto de la
carta a los Filipenses. Este es un dato
de gran importancia, porque
significa que el judeo-cristianismo,
antes de san Pablo, creia en la
divinidad de Jesus. En otras palabras,
la fe en la divinidad de Jesus no es un
invento helenistico, surgido mucho
después de la vida terrena de Jesus,
un invento que, olvidando su
humanidad, lo habria divinizado. En
realidad, vemos que el primer judeo-
cristianismo creia en la divinidad de
Jesus; mas aun, podemos decir que
los Apostoles mismos, en los grandes



momentos de la vida de su Maestro,
comprendieron que era el Hijo de
Dios, como dijo san Pedro en Cesarea
de Filipo: "Tu eres el Cristo, el Hijo de
Dios vivo" (Mt 16, 16).

Pero volvamos al himno de la carta a
los Filipenses. Este texto puede estar
estructurado en tres estrofas, que
ilustran los momentos principales
del recorrido realizado por Cristo. Su
preexistencia estd expresada en las
palabras: "A pesar de su condicion
divina, no hizo alarde de su categoria
de Dios" (v. 6). Sigue después el
abajamiento voluntario del Hijo en la
segunda estrofa: "Se despojo de su
rango y tomo la condicion de
esclavo” (v. 7), hasta humillarse
"obedeciendo hasta la muerte y una
muerte de cruz” (v. 8). La tercera
estrofa del himno anuncia la
respuesta del Padre a la humillacion
del Hijo: "Por eso Dios lo exaltd y le
concedio el Nombre que esta sobre
todo nombre" (v. 9).



Lo que impresiona es el contraste
entre el abajamiento radical y la
siguiente glorificacion en la gloria de
Dios. Es evidente que esta segunda
estrofa estd en contraste con la
pretension de Adan, que queria
hacerse Dios, y también esta en
contraste con el gesto de los
constructores de la torre de Babel,
que querian edificar por si solos el
puente hasta el cielo y convertirse
ellos mismos en divinidad. Pero esta
iniciativa de la soberbia acabd en la
autodestruccion: asi no se llega al
cielo, a la verdadera felicidad, a Dios.
El gesto del Hijo de Dios es
exactamente lo contrario: no la
soberbia, sino la humildad, que es la
realizacion del amor, y el amor es
divino. La iniciativa de abajamiento,
de humildad radical de Cristo, con la
cual contrasta la soberbia humana,
es realmente expresion del amor
divino; a ella le sigue la elevacion al
cielo a la que Dios nos atrae con su
amor.



Ademas de la carta a los Filipenses,
hay otros lugares de la literatura
paulina donde los temas de la
preexistencia y el descenso del Hijo
de Dios a la tierra estan unidos entre
si. Una reafirmacion de la
identificacion entre Sabiduria y
Cristo, con todas sus implicaciones
cosmicas y antropologicas, se
encuentra en la primera carta a
Timoteo: "El ha sido manifestado en
la carne, justificado en el Espiritu,
visto de los angeles, proclamado a los
gentiles, creido en el mundo,
levantado a la gloria" (1 Tm 3, 16).
Sobre todo con estas premisas se
puede definir mejor la funcién de
Cristo como Mediador unico, en la
perspectiva del unico Dios del
Antiguo Testamento (cf. 1 Tm 2, 5 en
relacion con Is 43, 10-11; 44, 6). Cristo
es el verdadero puente que nos guia
al cielo, a la comunion con Dios.

Por ultimo, s6lo una alusion a los
ultimos desarrollos de la cristologia



de san Pablo en las cartas a los
Colosenses y a los Efesios. En la
primera, a Cristo se le califica como
"primogénito de toda la creacion” (cf.
Col 1, 15-20). La palabra
"primogénito"” implica que el primero
entre muchos hijos, el primero entre
muchos hermanos y hermanas, bajo
para atraernos y hacernos sus
hermanos y hermanas. En la carta a
los Efesios encontramos la hermosa
exposicion del plan divino de la
salvacion, cuando san Pablo dice que
Dios queria recapitularlo todo en
Cristo (cf. Ef 1, 3-23). Cristo es la
recapitulacion de todo, lo asume todo
y nos guia a Dios. Asi nos implica en
un movimiento de descenso y de
ascenso, invitandonos a participar en
su humildad, es decir, en su amor al
projimo, para ser asi participes
también de su glorificacion,
convirtiéndonos con €l en hijos en el
Hijo. Pidamos al Sefior que nos
ayude a conformarnos a su



humildad, a su amor, para ser asi
participes de su divinizacion.

La teologia de la cruz en la
predicacion de san Pablo.
Miércoles 29 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la experiencia personal de san
Pablo hay un dato incontrovertible:
mientras que al inicio habia sido un
perseguidor y habia utilizado la
violencia contra los cristianos, desde
el momento de su conversion en el
camino de Damasco, se habia pasado
a la parte de Cristo crucificado,
haciendo de él la razon de su vida y
el motivo de su predicacion. Entrego
toda su vida por las almas (cf. 2 Co
12, 15), una vida nada tranquila,
llena de insidias y dificultades. En el
encuentro con Jesus le qued6 muy
claro el significado central de la cruz:
comprendio que Jesus habia muertoy
resucitado por todosy por él mismo.
Ambas cosas eran importantes; la



universalidad: Jesus muri6
realmente por todos; y la
subjetividad: muri6 también por mi.
En la cruz, por tanto, se habia
manifestado el amor gratuito y
misericordioso de Dios.

Este amor san Pablo lo experimentd
ante todo en si mismo (cf. Ga 2, 20) y
de pecador se convirtio en creyente,
de perseguidor en apostol. Dia tras
dia, en su nueva vida, experimentaba
que la salvacion era "gracia", que
todo brotaba de la muerte de Cristoy
no de sus méritos, que por lo demas
no existian. Asi, el "evangelio de la
gracia" se convirtio para €l en la
unica forma de entender la cruz, no
solo el criterio de su nueva
existencia, sino también la respuesta
a sus interlocutores. Entre estos
estaban, ante todo, los judios que
ponian su esperanza en las obrasy
esperaban de ellas la salvacion; y
estaban también los griegos, que
oponian su sabiduria humana a la



cruz; v, por ultimo, estaban ciertos
grupos de herejes, que se habian
formado su propia idea del
cristianismo segun su propio modelo
de vida.

Para san Pablo la cruz tiene un
primado fundamental en la historia
de la humanidad; representa el
punto central de su teologia, porque
decir cruz quiere decir salvacion
como gracia dada a toda criatura. El
tema de la cruz de Cristo se convierte
en un elemento esencial y primario
de la predicacion del Apostol: el
ejemplo mas claro es la comunidad
de Corinto. Frente a una Iglesia
donde habia, de forma preocupante,
desordenes y escandalos, donde la
comunion estaba amenazada por
partidos y divisiones internas que
ponian en peligro la unidad del
Cuerpo de Cristo, san Pablo se
presenta no con sublimidad de
palabras o de sabiduria, sino con el
anuncio de Cristo, de Cristo



crucificado. Su fuerza no es el
lenguaje persuasivo sino,
paradojicamente, la debilidad y la
humildad de quien confia s6lo en el
"poder de Dios" (cf. 1 Co 2, 1-5).

La cruz, por todo lo que representa y
también por el mensaje teoldgico que
contiene, es escandalo y necedad. Lo
afirma el Apostol con una fuerza
impresionante, que conviene
escuchar de sus mismas palabras:
"La predicacion de la cruz es una
necedad para los que se pierden; mas
para los que se salvan —para
nosotros— es fuerza de Dios. (...)
Quiso Dios salvar a los creyentes
mediante la necedad de la
predicacion. Asi, mientras los judios
piden sefiales y los griegos buscan
sabiduria, nosotros predicamos a
Cristo crucificado, escandalo para los
judios, necedad para los gentiles" (1
Co 1, 18-23).



Las primeras comunidades
cristianas, a las que san Pablo se
dirige, saben muy bien que Jesus ya
ha resucitado y vive; el Apdstol
quiere recordar, no sélo a los
Corintios o a los Galatas, sino a todos
nosotros, que el Resucitado sigue
siendo siempre Aquel que fue
crucificado. El "escandalo” y la
"necedad" de la cruz radican
precisamente en el hecho de que
donde parece haber solo fracaso,
dolor, derrota, precisamente alli esta
todo el poder del Amor ilimitado de
Dios, porque la cruz es expresion de
amor y el amor es el verdadero
poder que se revela precisamente en
esta aparente debilidad. Para los
judios la cruz es skandalon, es decir,
trampa o piedra de tropiezo: parece
obstaculizar la fe del israelita
piadoso, que no encuentra nada
parecido en las Sagradas Escrituras.

San Pablo, con gran valentia, parece
decir aqui que la apuesta es muy



alta: para los judios, la cruz
contradice la esencia misma de Dios,
que se manifesto con signos
prodigiosos. Por tanto, aceptar la
cruz de Cristo significa realizar una
profunda conversion en el modo de
relacionarse con Dios. Si para los
judios el motivo de rechazo de la
cruz se encuentra en la Revelacion,
es decir, en la fidelidad al Dios de sus
padres, para los griegos, es decir,
para los paganos, el criterio de juicio
para oponerse a la cruz es la razon.
En efecto, para estos ultimos la cruz
es moria, necedad, literalmente
insipidez, un alimento sin sal; por
tanto, mas que un error, es un
insulto al buen sentido.

San Pablo mismo, en mas de una
ocasion, sufrio la amarga experiencia
del rechazo del anuncio cristiano
considerado "insipido", irrelevante,
ni siquiera digno de ser tomado en
cuenta en el plano de la 16gica
racional. Para quienes, como los



griegos, veian la perfeccion en el
espiritu, en el pensamiento puro, ya
era inaceptable que Dios se hiciera
hombre, sumergiéndose en todos los
limites del espacio y del tiempo. Por
tanto, era totalmente inconcebible
creer que un Dios pudiera acabar en
una cruz.

Y esta logica griega es también la
l6gica comun de nuestro tiempo. E1
concepto de apdtheia indiferencia,
como ausencia de pasiones en Dios,
scomo habria podido comprender a
un Dios hecho hombre y derrotado,
que incluso habria recuperado luego
Su cuerpo para vivir como
resucitado? "Te escucharemos sobre
esto en otra ocasion" (Hch 17, 32), le
dijeron despectivamente los
atenienses a san Pablo, cuando
oyeron hablar de resurreccion de los
muertos. Creian que la perfeccion
consistia en liberarse del cuerpo,
concebido como una prision. ;Como
no iban a considerar una aberracion



recuperar el cuerpo? En la cultura
antigua no parecia haber espacio
para el mensaje del Dios encarnado.
Todo el acontecimiento "Jesus de
Nazaret" parecia estar marcado por
la mas total necedad y ciertamente la
cruz era el aspecto mas emblematico.

¢Pero por qué san Pablo,
precisamente de esto, de la palabra
de la cruz, hizo el punto fundamental
de su predicacion? La respuesta no
es dificil: la cruz revela "el poder de
Dios" (cf. 1 Co 1, 24), que es diferente
del poder humano, pues revela su
amor: "La necedad divina es mas
sabia que la sabiduria de los
hombres, y la debilidad divina, mas
fuerte que la fuerza de los

hombres" (1 Co 1, 25). Nosotros, a
siglos de distancia de san Pablo,
vemos que en la historia ha vencido
la cruz y no la sabiduria que se
opone a la cruz. El Crucificado es
sabiduria, porque manifiesta de
verdad quién es Dios, es decir, poder



de amor que llega hasta la cruz para
salvar al hombre. Dios se sirve de
modos e instrumentos que a
nosotros, a primera vista, nos
parecen solo debilidad.

El Crucificado desvela, por una parte,
la debilidad del hombre; y, por otra,
el verdadero poder de Dios, es decir,
la gratuidad del amor: precisamente
esta gratuidad total del amor es la
verdadera sabiduria. San Pablo lo
experimento incluso en su carne,
como lo testimonia en varios pasajes
de su itinerario espiritual, que se han
convertido en puntos de referencia
precisos para todo discipulo de Jesus:
"El me dijo: "Mi gracia te basta, que
mi fuerza se muestra perfecta en la
flaqueza™ (2 Co 12, 9); y también:
"Ha escogido Dios lo débil del mundo
para confundir lo fuerte" (1 Co 1, 28).
El Apoéstol se identifica hasta tal
punto con Cristo que también él, aun
en medio de numerosas pruebas,
vive en la fe del Hijo de Dios que lo



amo y se entrego por sus pecados y
por los de todos (cf. Ga 1, 4; 2, 20).
Este dato autobiografico del Apostol
es paradigmatico para todos
nosotros.

San Pablo ofrecié una admirable
sintesis de la teologia de la cruz en la
segunda carta a los Corintios (cf. 2 Co
5, 14-21), donde todo esta contenido
en dos afirmaciones fundamentales:
por una parte, Cristo, a quien Dios ha
tratado como pecado en nuestro
favor (v.21), murio por todos (v. 14);
por otra, Dios nos ha reconciliado
consigo, no imputandonos nuestras
culpas (vv.18-20). Por este "ministerio
de la reconciliacion” toda esclavitud
ha sido ya rescatada (cf. 1 Co 6, 20; 7,
23). Aqui se ve como todo esto es
relevante para nuestra vida.
También nosotros debemos entrar en
este "ministerio de la reconciliacion”,
que supone siempre la renuncia a la
propia superioridad y la eleccion de
la necedad del amor.



San Pablo renuncio a su propia vida
entregandose totalmente al
ministerio de la reconciliacion, de la
cruz, que es salvacion para todos
nosotros. Y también nosotros
debemos saber hacer esto: podemos
encontrar nuestra fuerza
precisamente en la humildad del
amor y nuestra sabiduria en la
debilidad de renunciar para entrar
asi en la fuerza de Dios. Todos
debemos formar nuestra vida segun
esta verdadera sabiduria: no vivir
para nosotros mismos, sino vivir en
la fe en el Dios del que todos
podemos decir: "Me amo y se entrego
a si mismo por mi".

La resurreccion de Cristo en la
teologia de san Pablo. Miércoles 5
de noviembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

"Sino resucit6 Cristo, es vacia
nuestra predicacion, y es vacia
también vuestra fe (...) y vosotros



estais todavia en vuestros

pecados” (I Co 15, 14.17). Con estas
fuertes palabras de la primera carta
a los Corintios, san Pablo da a
entender la importancia decisiva que
atribuye a la resurreccion de Jesus,
pues en este acontecimiento esta la
solucion del problema planteado por
el drama de la cruz. Por si sola la
cruz no podria explicar la fe
cristiana; mas aun, seria una
tragedia, sefial de la absurdidad del
ser. El misterio pascual consiste en el
hecho de que ese Crucificado
"resucito al tercer dia, segun las
Escrituras" (1 Co 15, 4); asi lo
atestigua la tradicidn protocristiana.
Aqui estd la clave de la cristologia
paulina: todo gira alrededor de este
centro gravitacional. Toda la
ensefianza del apostol san Pablo
parte del misterio de Aquel que el
Padre resucito de la muerte y llega
siempre a él. La resurreccion es un
dato fundamental, casi un axioma
previo (cf. 1 Co 15, 12), basandose en



el cual san Pablo puede formular su
anuncio (kerigma) sintético: el que
fue crucificado y que asi manifesto el
inmenso amor de Dios por el
hombre, resucito y esta vivo en
medio de nosotros.

Es importante notar el vinculo entre
el anuncio de la resurreccion, tal
como san Pablo lo formula, y el que
se realizaba en las primeras
comunidades cristianas prepaulinas.
Aqui se puede ver realmente la
importancia de la tradicion que
precede al Apdstol y que €1, con gran
respeto y atencion, quiere a su vez
entregar. El texto sobre la
resurreccion, contenido en el
capitulo 15, versiculos 1-11, de la
primera carta a los Corintios, pone
bien de relieve el nexo entre "recibir"
y "transmitir”. San Pablo atribuye
mucha importancia a la formulacion
literal de la tradicion; al término del
pasaje que estamos examinando
subraya: "Tanto ellos como yo, esto es



lo que predicamos" (I Co 15, 11),
poniendo asi de manifiesto la unidad
del kerigma, del anuncio para todos
los creyentes y para todos los que
anunciaran la resurreccion de Cristo.

La tradicion a la que se une es la
fuente a la que se debe acudir. La
originalidad de su cristologia no va
nunca en detrimento de la fidelidad
a la tradicion. El kerigma de los
Apostoles preside siempre la re-
elaboracion personal de san Pablo;
cada una de sus argumentaciones
parte de la tradicion comun, en la
que se expresa la fe compartida por
todas las Iglesias, que son una sola
Iglesia. Asi san Pablo ofrece un
modelo para todos los tiempos sobre
como hacer teologia y como predicar.
El tedlogo, el predicador, no crea
nuevas visiones del mundo y de la
vida, sino que esta al servicio de la
verdad transmitida, al servicio del
hecho real de Cristo, de la cruz, de la
Resurreccion. Su deber es ayudarnos



a comprender hoy, tras las antiguas
palabras, la realidad del "Dios con
nosotros"; por tanto, la realidad de la
vida verdadera.

Aqui conviene precisar: san Pablo, al
anunciar la Resurreccion, no se
preocupa de presentar una
exposicion doctrinal organica —no
quiere escribir una especie de
manual de teologia—, sino que
afronta el tema respondiendo a
dudas y preguntas concretas que le
hacian los fieles. Asi pues, era un
discurso ocasional, pero lleno de fe y
de teologia vivida. En €l se encuentra
una concentracion de lo esencial:
hemos sido "justificados", es decir,
hemos sido salvados por el Cristo
muerto y resucitado por nosotros.
Emerge sobre todo el hecho de la
Resurreccion, sin el cual la vida
cristiana seria simplemente absurda.
En aquella mafiana de Pascua
sucedio algo extraordinario, algo
nuevo y, al mismo tiempo algo muy



concreto, marcado por sefiales muy
precisas, registradas por numerosos
testigos.

Para san Pablo, como para los demas
autores del Nuevo Testamento, la
Resurreccion esta unida al testimonio
de quien hizo una experiencia
directa del Resucitado. Se trata de
ver y de percibir, no sélo con los ojos
o con los sentidos, sino también con
una luz interior que impulsa a
reconocer lo que los sentidos
externos atestiguan como dato
objetivo. Por ello, san Pablo, como los
cuatro Evangelios, otorga una
importancia fundamental al tema de
las apariciones, que son condicion
fundamental para la fe en el
Resucitado que dejo la tumba vacia.
Estos dos hechos son importantes: la
tumba esta vacia y Jesus se aparecio
realmente.

Asi se constituye la cadena de la
tradicion que, a través del testimonio



de los Apdstoles y de los primeros
discipulos, llegara a las generaciones
sucesivas, hasta nosotros. La primera
consecuencia, o el primer modo de
expresar este testimonio, es predicar
la resurreccion de Cristo como
sintesis del anuncio evangélico y
como punto culminante de un
itinerario salvifico. Todo esto san
Pablo lo hace en diversas ocasiones:
se pueden consultar las cartas y los
Hechos de los Apdstoles, donde se ve
siempre que para €l el punto esencial
es ser testigo de la Resurreccion. Cito
sOlo un texto: san Pablo, arrestado en
Jerusalén, esta ante el Sanedrin como
acusado. En esta circunstancia, en la
que esta en juego su muerte o su
vida, indica cudl es el sentido y el
contenido de toda su predicacion:
"Por esperar la resurreccion de los
muertos se me juzga" (Hch 23, 6).
Este mismo estribillo lo repite san
Pablo continuamente en sus cartas
(cf.1Ts1,9s;4,13-18; 5, 10), en las
que apela a su experiencia personal,



a su encuentro personal con Cristo
resucitado (cf. Ga 1, 15-16;1 Co 9, 1).

Pero podemos preguntarnos: ¢;Cual
es, para san Pablo, el sentido
profundo del acontecimiento de la
resurreccion de Jesus? ¢Qué nos dice
a nosotros a dos mil afios de
distancia? La afirmacion "Cristo ha
resucitado” es actual también para
nosotros? ¢Por qué la Resurreccion
es un tema tan determinante para €l
y para nosotros hoy? San Pablo da
solemnemente respuesta a esta
pregunta al principio de la carta a los
Romanos, donde comienza
refiriéndose al "Evangelio de Dios...
acerca de su Hijo, nacido del linaje
de David segun la carne, constituido
Hijo de Dios con poder, segun el
Espiritu de santidad, por su
resurreccion de entre los

muertos" (Rm 1, 1.3-4).

San Pablo sabe bien, y lo dice
muchas veces, que Jesus era Hijo de



Dios siempre, desde el momento de
su encarnacion. La novedad de la
Resurreccion consiste en el hecho de
que Jesus, elevado desde la humildad
de su existencia terrena, ha sido
constituido Hijo de Dios "con poder".
El Jesus humillado hasta la muerte
en cruz puede decir ahora a los Once:
"Me ha sido dado todo poder en el
cielo y en la tierra" (Mt 28, 18). Se ha
realizado lo que dice el Salmo 2,
versiculo 8: "Pideme y te daré en
herencia las naciones, en propiedad
los confines de la tierra". Por eso, con
la Resurreccion comienza el anuncio
del Evangelio de Cristo a todos los
pueblos, comienza el reino de Cristo,
este nuevo reino que no conoce otro
poder que el de la verdad y del amor.

Por tanto, la Resurreccion revela
definitivamente cudl es la auténtica
identidad y la extraordinaria
estatura del Crucificado. Una
dignidad incomparable y altisima:
Jesus es Dios. Para san Pablo la



identidad secreta de Jesus, mas que
en la encarnacion, se revela en el
misterio de la Resurreccion. Mientras
el titulo de Cristo, es decir, "Mesias",
"Ungido", en san Pablo tiende a
convertirse en el nombre propio de
Jesus, y el de Sefior especifica su
relacion personal con los creyentes,
ahora el titulo de Hijo de Dios ilustra
la relacion intima de Jesus con Dios,
una relacion que se revela
plenamente en el acontecimiento
pascual. Asi pues, se puede decir que
Jesus resucito para ser el Sefior de los
vivos y de los muertos (cf. Rm 14, 9; 2
Co 5, 15) o, con otras palabras,
nuestro Salvador (cf. Rm 4, 25).

Todo esto tiene importantes
consecuencias para nuestra vida de
fe: estamos llamados a participar
hasta lo mas profundo de nuestro ser
en todo el acontecimiento de la
muerte y resurreccion de Cristo. Dice
el Apdstol: hemos "muerto con
Cristo" y creemos que "viviremos con



él, sabiendo que Cristo resucitado de
entre los muertos ya no muere mas;
la muerte ya no tiene dominio sobre
él" (Rm 6, 8-9). Esto se traduce en la
practica compartiendo los
sufrimientos de Cristo, como
preludio a la configuracion plena con
€l mediante la resurreccion, a la que
miramos con esperanza. Es lo que le
sucedio también a san Pablo, cuya
experiencia personal esta descrita en
las cartascon tonos tan apremiantes
como realistas: "Y conocerlo a él, el
poder de su resurreccion y la
comunion de sus padecimientos
hasta hacerme semejante a €l en su
muerte, tratando de llegar a la
resurreccion de entre los

muertos" (Flp 3, 10-11; cf. 2 Tm 2,
8-12).

La teologia de la cruz no es una
teoria; es la realidad de la vida
cristiana. Vivir en la fe en Jesucristo,
vivir la verdad y el amor implica
renuncias todos los dias, implica



sufrimientos. El cristianismo no es el
camino de la comodidad; mas bien,
es una escalada exigente, pero
iluminada por la luz de Cristo y por
la gran esperanza que nace de él. San
Agustin dice: a los cristianos no se les
ahorra el sufrimiento; al contrario,
les toca un poco mas, porque vivir la
fe expresa el valor de afrontar la
vida y la historia mds en
profundidad. Con todo, solo asi,
experimentando el sufrimiento,
conocemos la vida en su
profundidad, en su belleza, en la
gran esperanza suscitada por Cristo
crucificado y resucitado. El creyente
se encuentra situado entre dos polos:
por un lado, la Resurreccion, que de
algun modo esta ya presente y
operante en nosotros (cf. Col 3, 1-4; Ef
2, 6); por otro, la urgencia de
insertarse en el proceso que conduce
a todos y todo a la plenitud, descrita
en la carta a los Romanos con una
imagen audaz: como toda la creacion
gime y sufre casi dolores del parto,



asi también nosotros gemimos en
espera de la redencion de nuestro
cuerpo, de nuestra redencion y
resurreccion (cf. Rm 8, 18-23).

En sintesis, podemos decir con san
Pablo que el verdadero creyente
obtiene la salvacion profesando con
su boca que Jesus es el Sefior y
creyendo con el corazon que Dios lo
resucito de entre los muertos (cf. Rm
10, 9). Es importante ante todo el
corazon que cree en Cristo y que por
la fe "toca" al Resucitado; pero no
basta llevar en el corazoén la fe;
debemos confesarla y testimoniarla
con la boca, con nuestra vida,
haciendo asi presente la verdad de la
cruz y de la resurreccion en nuestra
historia.

De esta forma el cristiano se inserta
en el proceso gracias al cual el
primer Adan, terrestre y sujeto a la
corrupcion y a la muerte, se va
transformando en el ultimo Adan,



celestial e incorruptible (cf. 1 Co 15,
20-22.42-49). Este proceso se inicio
con la resurreccion de Cristo, en la
que, por tanto, se funda la esperanza
de que también nosotros podremos
entrar un dia con Cristo en nuestra
verdadera patria que estd en el cielo.
Sostenidos por esta esperanza
proseguimos con valor y con alegria.

La parusia en la predicacion de san
Pablo. Miércoles 12 de noviembre
de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

El tema de la Resurreccién, sobre el
que hablamos la semana pasada,
abre una nueva perspectiva, la de la
espera de la vuelta del Sefior y, por
ello, nos lleva a reflexionar sobre la
relacion entre el tiempo presente,
tiempo de la Iglesia y del reino de
Cristo, y el futuro (éschaton) que nos
espera, cuando Cristo entregara el
Reino al Padre (cf.1 Co 15, 24). Todo
discurso cristiano sobre las



realidades ultimas, llamado
escatologia, parte siempre del
acontecimiento de la Resurreccion:
en este acontecimiento las realidades
ultimas ya han comenzado y, en
cierto sentido, ya estan presentes.

Probablemente en el afio 52 san
Pablo escribid la primera de sus
cartas, la primera carta a los
Tesalonicenses, donde habla de esta
vuelta de Jesus, llamada parusia,
adviento, nueva, definitiva y
manifiesta presencia (cf.1 Ts 4,
13-18). A los Tesalonicenses, que
tienen sus dudas y problemas, el
Apostol escribe asi: "Si creemos que
Jesus murio y que resucito, de la
misma manera Dios llevara consigo a
quienes murieron en Jesus" (1 Ts 4,
14). Y continua: "Los que murieron
en Cristo resucitaran en primer
lugar. Después nosotros, los que
vivamos, los que quedemos, seremos
arrebatados en nubes, junto con
ellos, al encuentro del Sefior en los



aires, y asi estaremos siempre con el
Senor" (1 Ts 4, 16-17). San Pablo
describe la parusiade Cristo con
acentos muy vivos y con imagenes
simbdlicas, pero que transmiten un
mensaje sencillo y profundo: al final
estaremos siempre con el Sefior. Este
es, mas alla de las imagenes, el
mensaje esencial: nuestro futuro es
"estar con el Senor"; en cuanto
creyentes, en nuestra vida ya
estamos con el Sefior; nuestro futuro,
la vida eterna, ya ha comenzado.

En la segunda carta a los
Tesalonicenses, san Pablo cambia la
perspectiva; habla de
acontecimientos negativos, que
deberan suceder antes del final y
conclusivo. No hay que dejarse
engafiar —dice— como si el dia del
Sefior fuera verdaderamente
inminente, segun un calculo
cronoldgico: "Por lo que respecta a la
venida de nuestro Sefior Jesucristo y
a nuestra reunion con €l, os rogamos,



hermanos, que no os dejéis alterar
tan facilmente en vuestros animos, ni
os alarméis por alguna
manifestacion del Espiritu, por
algunas palabras o por alguna carta
presentada como nuestra, que 0s
haga suponer que esta inminente el
dia del Sefior. Que nadie os engafie
de ninguna manera" (2 Ts 2, 1-3). La
continuacion de este texto anuncia
que antes de la venida del Sefior
tiene que llegar la apostasia y se
revelara un no bien identificado
"hombre impio", el "hijo de la
perdicion” (2 Ts 2, 3), que la tradicion
llamara después el Anticristo.

Pero la intencion de esta carta de san
Pablo es ante todo practica; escribe:
"Cuando estabamos entre vosotros 0s
mandabamos esto: si alguno no
quiere trabajar, que tampoco coma.
Porque nos hemos enterado de que
hay entre vosotros algunos que viven
desordenadamente, sin trabajar
nada, pero metiéndose en todo. A



esos les mandamos y les exhortamos
en el Sefior Jesucristo a que trabajen
COn SO0siego para comer su propio
pan" (2 Ts 3, 10-12). En otras
palabras, la espera de la parusia de
Jesus no dispensa del trabajo en este
mundo; al contrario, crea
responsabilidad ante el Juez divino
sobre nuestro obrar en este mundo.
Precisamente asi crece nuestra
responsabilidad de trabajar eny para
este mundo. Veremos lo mismo el
domingo proximo en el pasaje
evangélico de los talentos, donde el
Sefior nos dice que ha confiado
talentos a todos y el Juez nos pedira
cuentas de ellos diciendo: ¢ Habéis
dado fruto? Por tanto la espera de su
venida implica responsabilidad con
respecto a este mundo.

En la carta a los Filipenses, en otro
contexto y con aspectos nuevos,
aparece esa misma verdad y el
mismo nexo entre parusia —vuelta
del Juez-Salvador— y nuestro



compromiso en la vida. San Pablo
esta en la carcel esperando la
sentencia, que puede ser de condena
a muerte. En esta situacion piensa en
su futuro "estar con el Sefior", pero
piensa también en la comunidad de
Filipos, que necesita a su padre, san
Pablo, y escribe: "Para mi la vida es
Cristo, y la muerte, una ganancia.
Pero si el vivir en la carne significa
para mi trabajo fecundo, no sé qué
escoger. Me siento apremiado por las
dos partes: por una parte, deseo
partir y estar con Cristo, lo cual,
clertamente, es con mucho lo mejor;
mas, por otra parte, quedarme en la
carne es mas necesario para
vosotros. Y, persuadido de esto, sé
que me quedaré y permanecereé con
todos vosotros para progreso y gozo
de vuestra fe, a fin de que tengais por
mi causa un nuevo motivo de orgullo
en Cristo Jesus, cuando yo vuelva a
estar entre vosotros" (Flp 1, 21-26).



San Pablo no tiene miedo a la
muerte; al contrario: de hecho, la
muerte indica el completo estar con
Cristo. Pero san Pablo participa
también de los sentimientos de
Cristo, el cual no vivio para si mismo,
sino para nosotros. Vivir para los
demas se convierte en el programa
de su vida y por ello muestra su
perfecta disponibilidad a la voluntad
de Dios, a lo que Dios decida. Sobre
todo, esta disponible, también en el
futuro, a vivir en esta tierra para los
demas, a vivir para Cristo, a vivir
para su presencia viva y asi para la
renovacion del mundo. Vemos que
este estar con Cristo crea a san Pablo
una gran libertad interior: libertad
ante la amenaza de la muerte, pero
también libertad ante todas las
tareas y los sufrimientos de la vida.
Esta sencillamente disponible para
Dios y es realmente libre.

Y ahora, después de haber
examinado los diversos aspectos de



la espera de la parusia de Cristo,
pasamos a preguntarnos: ¢;Cuales son
las actitudes fundamentales del
cristiano ante las realidades ultimas:
la muerte, el fin del mundo? La
primera actitud es la certeza de que
Jesus ha resucitado, esta con el Padre
Y, por eso, estd con nosotros para
siempre. Y nadie es mas fuerte que
Cristo, porque esta con el Padre, esta
con nosotros. Por eso estamos
seguros y no tenemos miedo. Este era
un efecto esencial de la predicacion
cristiana. El miedo a los espiritus, a
los dioses, era muy comun en todo el
mundo antiguo. También hoy los
misioneros, junto con tantos
elementos buenos de las religiones
naturales, se encuentran con el
miedo a los espiritus, a los poderes
nefastos que nos amenazan. Cristo
vive, ha vencido a la muerte y ha
vencido a todos estos poderes. Con
esta certeza, con esta libertad, con
esta alegria vivimos. Este es el



primer aspecto de nuestro vivir con
respecto al futuro.

En segundo lugar, la certeza de que
Cristo esta conmigo, de que en Cristo
el mundo futuro ya ha comenzado,
también da certeza de la esperanza.
El futuro no es una oscuridad en la
que nadie se orienta. No es asi. Sin
Cristo, también hoy el futuro es
oscuro para el mundo, hay mucho
miedo al futuro. El cristiano sabe que
la luz de Cristo es mas fuerte y por
eso vive en una esperanza que no es
vaga, en una esperanza que da
certeza y valor para afrontar el
futuro.

Por ultimo, la tercera actitud. El Juez
que vuelve —es Juez y Salvador a la
vez— nos ha confiado la tarea de
vivir en este mundo segun su modo
de vivir. Nos ha entregado sus
talentos. Por eso nuestra tercera
actitud es: responsabilidad con
respecto al mundo, a los hermanos,



ante Cristo y, al mismo tiempo,
también certeza de su misericordia.
Ambas cosas son importantes. No
vivimos como si el bien y el mal
fueran iguales, porque Dios solo
puede ser misericordioso. Esto seria
un engafio. En realidad, vivimos en
una gran responsabilidad. Tenemos
los talentos, tenemos que trabajar
para que este mundo se abra a Cristo,
para que se renueve. Pero incluso
trabajando y sabiendo en nuestra
responsabilidad que Dios es
verdadero juez, también estamos
seguros de que este juez es bueno,
conocemos su rostro, el rostro de
Cristo resucitado, de Cristo
crucificado por nosotros. Por eso
podemos estar seguros de su bondad
y seguir adelante con gran valor.

Un dato ulterior de la ensefianza
paulina sobre la escatologia es el de
la universalidad de la llamada a la fe,
que reune a los judios y a los gentiles,
es decir, a los paganos, como signo y



anticipacion de la realidad futura,
por lo que podemos decir que ya
estamos sentados en el cielo con
Jesucristo, pero para mostrar en los
siglos futuros la riqueza de la gracia
(cf. Ef2, 6 s): el después se convierte
en un antes para hacer evidente el
estado de realizacion incipiente en
que vivimos. Esto hace tolerables los
sufrimientos del momento presente,
que no son comparables a la gloria
futura (cf. Rm 8, 18). Se camina en la
fe y no en la vision, y aunque seria
preferible salir del destierro del
cuerpo y estar con el Sefior, lo que
cuenta en definitiva, habitando en el
cuerpo o saliendo de €], es ser
agradables a Dios (cf. 2 Co 5, 7-9).

Finalmente, un ultimo punto que
quizas parezca un poco dificil para
nosotros. En la conclusion de su
primera carta a los Corintios, san
Pablo repite y pone también en
labios de los Corintios una oracion
surgida en las primeras comunidades



cristianas del area de Palestina:
Marana, tha! que literalmente
significa "Sefior nuestro, jven!" (1 Co
16, 22). Era la oracion de la primera
comunidad cristiana; y también el
ultimo libro del Nuevo testamento, el
Apocalipsis, se concluye con esta
oracion: "jVen, Sefior!". ;Podemos
rezar asi también nosotros? Me
parece que para nosotros hoy, en
nuestra vida, en nuestro mundo, es
dificil rezar sinceramente para que
acabe este mundo, para que venga la
nueva Jerusalén, para que venga el
juicio ultimo y el Juez, Cristo. Creo
que aunque, por muchos motivos, no
nos atrevamos a rezar sinceramente
asi, sin embargo de una forma justay
correcta podemos decir también con
los primeros cristianos: ";Ven, Sefior
Jesus!".

Ciertamente, no queremos que venga
ahora el fin del mundo. Pero, por
otra parte, queremos que acabe este
mundo injusto. También nosotros



queremos que el mundo cambie
profundamente, que comience la
civilizacion del amor, que llegue un
mundo de justicia y de paz, sin
violencia, sin hambre. Queremos
todo esto. Pero ;como podria suceder
esto sin la presencia de Cristo? Sin la
presencia de Cristo nunca llegara un
mundo realmente justo y renovado.
Y, aunque sea de otra manera,
totalmente y en profundidad,
podemos y debemos decir también
nosotros, con gran urgencia y en las
circunstancias de nuestro tiempo:
iVen, Sefior! Ven a tu modo, del modo
que tu sabes. Ven donde hay
injusticia y violencia. Ven a los
campos de refugiados, en Darfur y en
Kivu del norte, en tantos lugares del
mundo. Ven donde domina la droga.
Ven también entre los ricos que te
han olvidado, que viven so6lo para si
mismos. Ven donde eres
desconocido. Ven a tu modo y
renueva el mundo de hoy. Ven
también a nuestro corazon, ven y



renueva nuestra vida. Ven a nuestro
corazon para que nosotros mismos
podamos ser luz de Dios, presencia
tuya. En este sentido oramos con san
Pablo: Marana, tha! "jVen, Sefior
Jesus"!, y oramos para que Cristo esté
realmente presente hoy en nuestro
mundo y lo renueve.

La justificacion en la ensefianza de
san Pablo. Miércoles 19 de
noviembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En el camino que estamos
recorriendo guiados por san Pablo,
queremos reflexionar ahora sobre un
tema que estd en el centro de las
controversias del siglo de la Reforma:
la cuestion de la justificacion. ¢Como
llega a ser justo el hombre a los ojos
de Dios? Cuando san Pablo se
encontro con el Resucitado en el
camino de Damasco era un hombre
realizado: irreprensible en cuanto a
la justicia que deriva de la Ley (cf.



Flp 3, 6), superaba a muchos de sus
coetaneos en la observancia de las
prescripciones mosaicas y era celoso
en sostener las tradiciones de sus
padres (cf. Ga 1, 14). La iluminacién
de Damasco le cambi6 radicalmente
la existencia: comenz6 a considerar
todos sus méritos, logrados en una
carrera religiosa integérrima, como
"basura" frente a la sublimidad del
conocimiento de Jesucristo (cf. Flp 3,
8). Lacarta a los Filipenses nos ofrece
un testimonio conmovedor del paso
de san Pablo de una justicia fundada
en la Ley y conseguida con la
observancia de las obras prescritas, a
una justicia basada en la fe en Cristo:
comprendio que todo lo que hasta
entonces le habia parecido una
ganancia, en realidad frente a Dios
era una pérdida, y por ello decidio
apostar toda su existencia por
Jesucristo (cf. Flp 3, 7). El tesoro
escondido en el campo y la perla
preciosa, por cuya adquisicion
invierte todo lo demas, ya no eran las



obras de la Ley, sino Jesucristo, su
Serior.

La relacion entre san Pablo y el
Resucitado llego a ser tan profunda
que lo impulso a afirmar que Cristo
ya no era solamente su vida, sino su
vivir, hasta el punto de que para
poder alcanzarlo, incluso el morir
era una ganancia (cf. Flp 1, 21). No es
que despreciara la vida, sino que
habia comprendido que para él el
Vivir ya no tenia otro objetivo, y por
tanto ya no albergaba otro deseo que
alcanzar a Cristo, como en una
competicion de atletismo, para estar
siempre con él: el Resucitado se
habia convertido en el principio y el
fin de su existencia, el motivo y la
meta de su carrera.

Sélo la preocupacion por el
crecimiento en la fe de aquellos a los
que habia evangelizado y la solicitud
por todas las Iglesias que habia
fundado (cf. 2 Co 11, 28) lo



impulsaban a ralentizar la carrera
hacia su unico Sefior, para esperar a
los discipulos de modo que pudieran
correr con €l hacia la meta. Aunque
en la anterior observancia de la Ley
no tenia nada que reprocharse desde
el punto de vista de la integridad
moral, una vez alcanzado por Cristo
preferia no juzgarse a si mismo (cf. 1
Co 4, 3-4), sino que se limitaba a
correr para conquistar a Aquel por el
que habia sido conquistado (cf. Flp 3,
12).

Precisamente por esta experiencia
personal de la relacion con
Jesucristo, san Pablo pone ya en el
centro de su Evangelio una
irreductible oposicion entre dos
itinerarios alternativos hacia la
justicia: uno construido sobre las
obras de la Ley, el otro fundado sobre
la gracia de la fe en Cristo. La
alternativa entre la justicia por las
obras de la Ley y la justicia por la fe
en Cristo se convierte asi en uno de



los temas predominantes en sus
cartas: "Nosotros somos judios de
nacimiento y no gentiles pecadores; a
pesar de todo, conscientes de que el
hombre no se justifica por las obras
de la Ley sino por la fe en Jesucristo,
también nosotros hemos creido en
Cristo Jesus a fin de conseguir la
justificacion por la fe en Cristo, y no
por las obras de la Ley, pues por las
obras de la Ley nadie sera
justificado” (Ga 2, 15-16). Y a los
cristianos de Roma les reafirma que
"todos pecaron y estan privados de la
gloria de Dios, y son justificados por
el don de su gracia, en virtud de la
redencion realizada en Cristo

Jesus" (Rm 3, 23-24). Y afiade:
"Pensamos que el hombre es
justificado por la fe,
independientemente de las obras de
la Ley" (Rm 3, 28). Lutero en este
punto tradujo "justificado solo por la
fe". Volveré sobre esto al final de la
catequesis, pues antes debemos
aclarar qué es esta "Ley" de la que



hemos sido liberados y qué son esas
"obras de la Ley" que no justifican.

Ya en la comunidad de Corinto
existia la opinion, que se repetira
muchas veces a lo largo de la
historia, segun la cual se trataba de
la ley moral y que, por tanto, la
libertad cristiana consistia en la
liberacidén de la ética. Asi, en Corinto
circulaba la expresion “mdvza pot
géeotv” (todo me es licito). Es obvio
que esta interpretacion es erronea: la
libertad cristiana no es libertinaje; la
liberacion de la que habla san Pablo
no es liberacion de hacer el bien.

¢Pero qué significa, por consiguiente,
la Ley de la que hemos sido liberados
y que no salva? Para san Pablo, como
para todos sus contemporaneos, la
palabra Ley significaba la Tora en su
totalidad, es decir, los cinco libros de
Moisés. En la interpretacion de los
fariseos, la que habia estudiado y
hecho suya san Pablo, la Tora



implicaba un conjunto de
comportamientos que iban desde el
nucleo ético hasta las observancias
rituales y cultuales que
determinaban sustancialmente la
identidad del hombre justo. De modo
particular, la circuncision, las
observancias acerca del alimento
puro y en general la pureza ritual, las
reglas sobre la observancia del
sdbado, etc. Esos comportamientos
también aparecen a menudo en los
debates entre Jesus y sus
contemporaneos.

Todas estas observancias, que
expresan una identidad social,
cultural y religiosa, habian llegado a
ser singularmente importantes en el
tiempo de la cultura helenistica,
comenzando desde el siglo III a.C.
Esta cultura, que se habia convertido
en la cultura universal de entonces y
era una cultura aparentemente
racional, una cultura politeista
aparentemente tolerante, constituia



una fuerte presion hacia la
uniformidad cultural y asi
amenazaba la identidad de Israel,
que se veia politicamente obligado a
entrar en esa identidad comun de la
cultura helenistica con la
consiguiente pérdida de su propia
identidad, que implicaba también la
pérdida de la preciosa herencia de la
fe de sus padres, de la fe en el unico
Dios y en las promesas de Dios.

Contra esa presion cultural, que no
solo amenazaba la identidad
israelita, sino también la fe en el
unico Dios y en sus promesas, era
necesario crear un muro de
contencion, un escudo de defensa
que protegiera la preciosa herencia
de la fe; ese muro consistia
precisamente en las observancias y
prescripciones judias. San Pablo, que
habia aprendido estas observancias
precisamente en su funcion
defensiva del don de Dios, de la
herencia de la fe en un unico Dios,



vela amenazada esta identidad por la
libertad de los cristianos: por eso los
perseguia.

En el momento de su encuentro con
el Resucitado comprendi6 que con la
resurreccion de Cristo la situacion
habia cambiado radicalmente. Con
Cristo, el Dios de Israel, el unico Dios
verdadero, se convertia en el Dios de
todos los pueblos. El muro entre
Israel y los paganos —asi lo dice la
carta a los Efesios— ya no era
necesario: es Cristo quien nos
protege contra el politeismo y todas
sus desviaciones; es Cristo quien nos
une con Dios y enel unico Dios; es
Cristo quien garantiza nuestra
verdadera identidad en la diversidad
de las culturas. El muro ya no es
necesario. Cristo es nuestra identidad
comun en la diversidad de las
culturas, y es €l el que nos hace
justos. Ser justo quiere decir
sencillamente estar con Cristo y en
Cristo. Y esto basta. Ya no son



necesarias otras observancias. Por
eso la expresion "sola fide" de Lutero
es verdadera si no se opone la fe a la
caridad, al amor. La fe es mirar a
Cristo, encomendarse a Cristo, unirse
a Cristo, conformarse a Cristo, a su
vida. Y la forma, la vida de Cristo es
el amor; por tanto, creer es
conformarse a Cristo y entrar en su
amor. Por eso, san Pablo en la carta a
los Gdlatas, en la que sobre todo ha
desarrollado su doctrina sobre la
justificacion, habla de la fe que obra
por medio de la caridad (cf. Ga 5, 6).

San Pablo sabe que en el doble amor
a Dios y al projimo esta presente y se
cumple toda la Ley. Asi, en la
comunion con Cristo, en la fe que
crea la caridad, se realiza toda la Ley.
Somos justos cuando entramos en
comunion con Cristo, que es el amor.
Veremos lo mismo en el evangelio
del proximo domingo, solemnidad de
Cristo Rey. Es el evangelio del juez
cuyo unico criterio es el amor. Sélo



pide esto: ¢ Me visitaste cuando
estaba enfermo?, ;cuando estaba en
la carcel? ;Me diste de comer cuando
tenia hambre?, ;me vestiste cuando
estaba desnudo? Asi la justicia se
decide en la caridad. Asi, al final de
este evangelio, podemos decir casi:
solo amor, solo caridad. Pero no hay
contradiccion entre este evangelio y
san Pablo. Es la misma vision segun
la cual la comunién con Cristo, la fe
en Cristo, crea la caridad. Y la
caridad es realizacion de la
comunion con Cristo. Asi, estando
unidos a él, somos justos, y de
ninguna otra forma.

Al final, s6lo podemos orar al Sefior
para que nos ayude a creer. Creer
realmente; asi, creer llega a ser vida,
unidad con Cristo, transformacioén de
nuestra vida. Y asi, transformados
por su amor, por el amor a Dios y al
projimo, podemos ser realmente
justos a los ojos de Dios.



Audiencia. Miércoles 26 de
noviembre de 2008

Palabras de saludo del Santo Padre al
Patriarca Aram 1

Esta mafiana, saludo con gran alegria
a Su Santidad Aram I, Catholicds de
Cilicia de los armenios, asi como a la
distinguida delegacion que lo
acompaifa y a los peregrinos
armenios procedentes de diversos
paises. Esta visita fraterna es una
ocasion significativa para fortalecer
los vinculos de unidad que ya existen
entre nosotros, mientras avanzamos
hacia la comunion plena, que es el
objetivo de todos los seguidores de
Cristo y un don que debemos pedir al
Sefior cada dia.

Por este motivo, Santidad, invoco la
gracia del Espiritu Santo sobre su
peregrinacion a las tumbas de los
apostoles san Pedro y san Pablo, e
invito a todos los presentes a orar
con fervor al Sefior para que su visita



y nuestros encuentros sean un nuevo
paso en el camino hacia la unidad
plena.

Santidad, deseo expresarle mi
gratitud en especial por su constante
compromiso personal en el campo
del ecumenismo, particularmente en
la Comision mixta internacional para
el didlogo teoldgico entre la Iglesia
catolica y las Iglesias ortodoxas
orientales, y en el Consejo mundial
de Iglesias.

En la fachada exterior de la basilica
vaticana hay una estatua de san
Gregorio el [luminador, fundador de
la Iglesia armenia, que uno de
vuestros historiadores llamo
"nuestro progenitor y padre en el
Evangelio". La presencia de esta
estatua evoca los sufrimientos que le
costo llevar al pueblo armenio al
cristianismo, pero también recuerda
a los numerosos martires y
confesores de la fe cuyo testimonio



ha dado abundantes frutos en la
historia de vuestro pueblo. La
cultura y la espiritualidad armenias
estan impregnadas del orgullo de
este testimonio de sus antepasados,
que sufrieron con fidelidad y
valentia en comunion con el Cordero
degollado para la salvacion del
mundo.

Bienvenidos, Santidad, queridos
obispos y queridos amigos. Juntos
invoquemos la intercesion de san
Gregorio el [luminador y sobre todo
a la Virgen Madre de Dios, para que
iluminen nuestro camino y nos guien
hacia la plenitud de la unidad que
todos deseamos.

La doctrina de la justificacion. De
la fe a las obras

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis del miércoles pasado
hablé de la cuestion de como el
hombre llega a ser justo ante Dios.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081119.html

Siguiendo a san Pablo, hemos visto
que el hombre no es capaz de ser
"justo" con sus propias acciones, sino
que realmente solo puede llegar a ser
"justo" ante Dios porque Dios le
confiere su "justicia" uniéndolo a
Cristo, su Hijo. Y esta union con
Cristo, el hombre la obtiene
mediante la fe. En este sentido, san
Pablo nos dice: no son nuestras
obras, sino la fe la que nos hace
"justos".

Sin embargo, esta fe no es un
pensamiento, una opinion o una
idea. Esta fe es comunion con Cristo,
que el Sefior nos concede y por eso se
convierte en vida, en conformidad
con él. O, con otras palabras, la fe, si
es verdadera, si es real, se convierte
en amor, se convierte en caridad, se
expresa en la caridad. Una fe sin
caridad, sin este fruto, no seria
verdadera fe. Seria fe muerta.



Por tanto, en la ultima catequesis
encontramos dos niveles: el de la
irrelevancia de nuestras acciones, de
nuestras obras para alcanzar la
salvacion, y el de la "justificacion”
mediante la fe que produce el fruto
del Espiritu. Confundir estos dos
niveles ha causado, en el transcurso
de los siglos, no pocos malentendidos
en la cristiandad. En este contexto es
importante que san Pablo, en la
misma carta a los Gdlatas, por una
parte, ponga el acento de forma
radical en la gratuidad de la
justificacidon no por nuestras obras,
pero que, al mismo tiempo, subraye
también la relacion entre la fe y la
caridad, entre la fe y las obras: "En
Cristo Jesus ni la circuncision ni la
incircuncision tienen valor, sino
solamente la fe que actua por la
caridad" (Ga 5, 6). En consecuencia,
por una parte, estan las "obras de la
carne" que son "fornicacion,
impureza, libertinaje, idolatria..." (cf.
Ga 5, 19-21): todas obras contrarias a



la fe; y, por otra, esta la accion del
Espiritu Santo, que alimenta la vida
cristiana suscitando "amor, alegria,
paz, paciencia, afabilidad, bondad,
fidelidad, mansedumbre, dominio de
si" (Ga 5, 22-23): estos son los frutos
del Espiritu que brotan de la fe.

Al inicio de esta lista de virtudes se
cita al agapé,el amor; y, en la
conclusion, el dominio de si. En
realidad, el Espiritu, que es el Amor
del Padre y del Hijo, derrama su
primer don, el agapé, en nuestros
corazones (cf. Rm 5, 5); y el agapé, el
amor, para expresarse en plenitud
exige el dominio de si. Sobre el amor
del Padre y del Hijo, que nos alcanza
y transforma profundamente nuestra
existencia, traté también en mi
primera enciclica: Deus caritas est.
Los creyentes saben que en el amor
mutuo se encarna el amor de Dios y
de Cristo, por medio del Espiritu.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

Volvamos a la carta a los Gadlatas.
Aqui san Pablo dice que los
creyentes, soportandose
mutuamente, cumplen el
mandamiento del amor (cf. Ga 6, 2).
Justificados por el don de la fe en
Cristo, estamos llamados a vivir
amando a Cristo en el préjimo,
porque segun este criterio seremos
juzgados al final de nuestra
existencia. En realidad, san Pablo no
hace sino repetir lo que habia dicho
Jesus mismo y que nos recordo el
Evangelio del domingo pasado, en la
parabola del Juicio final.

En la primera carta a los Corintios,
san Pablo hace un célebre elogio del
amor. Es el llamado "himno a la
caridad": "Aunque hablara las
lenguas de los hombre y de los
angeles, si no tengo caridad, soy
como bronce que suena o cimbalo
que retifie. (...) La caridad es
paciente, es servicial; la caridad no es
envidiosa, no es jactanciosa, no se



engrie; es decorosa; no busca su
interés..." (1 Co 13, 1. 4-5). El amor
cristiano es muy exigente porque
brota del amor total de Cristo por
nosotros: el amor que nos reclama,
nos acoge, nos abraza, nos sostiene,
hasta atormentarnos, porque nos
obliga a no vivir ya para nosotros
mismos, encerrados en nuestro
egoismo, sino para "Aquel que ha
muerto y resucitado por

nosotros" (cf. 2 Co 5, 15). El amor de
Cristo nos hace ser en él la criatura
nueva (cf. 2 Co 5, 17) que entra a
formar parte de su Cuerpo mistico,
que es la Iglesia.

Desde esta perspectiva, la
centralidad de la justificacion sin las
obras, objeto primario de la
predicacion de san Pablo, no esta en
contradiccion con la fe que actua en
el amor; al contrario, exige que
nuestra misma fe se exprese en una
vida segun el Espiritu. A menudo se
ha visto una contraposicion



infundada entre la teologia de san
Pablo y la de Santiago, que, en su
carta escribe: "Del mismo modo que
el cuerpo sin espiritu esta muerto, asi
también la fe sin obras esta

muerta" (St 2, 26). En realidad,
mientras que san Pablo se preocupa
ante todo en demostrar que la fe en
Cristo es necesaria y suficiente,
Santiago pone el acento en las
relaciones de consecuencia entre la
fe y las obras (cf. St 2, 2-4).

Asi pues, tanto para san Pablo como
para Santiago, la fe que actua en el
amor atestigua el don gratuito de la
justificacion en Cristo. La salvacion,
recibida en Cristo, debe ser
conservada y testimoniada "con
respeto y temor. De hecho, es Dios
quien obra en vosotros el querer y el
obrar como bien le parece. Hacedlo
todo sin murmuraciones ni
discusiones (...), presentando la
palabra de vida", dird también san



Pablo a los cristianos de Filipos (cf.
Flp 2,12-14. 16).

Con frecuencia tendemos a caer en
los mismos malentendidos que
caracterizaban a la comunidad de
Corinto: aquellos cristianos pensaban
que, habiendo sido justificados
gratuitamente en Cristo por la fe,
"todo les era licito". Y pensaban, y a
menudo parece que lo piensan
también los cristianos de hoy, que es
licito crear divisiones en la Iglesia,
Cuerpo de Cristo, celebrar la
Eucaristia sin interesarse por los
hermanos mas necesitados, aspirar a
los carismas mejores sin darse
cuenta de que somos miembros unos
de otros, etc.

Las consecuencias de una fe que no
se encarna en el amor son
desastrosas, porque se reduce al
arbitrio y al subjetivismo mas nocivo
para nosotros y para los hermanos.
Al contrario, siguiendo a san Pablo,



debemos tomar nueva conciencia de
que, precisamente porque hemos
sido justificados en Cristo, no nos
pertenecemos ya a nosotros mismos,
sino que nos hemos convertido en
templo del Espiritu y por eso estamos
llamados a glorificar a Dios en
nuestro cuerpo con toda nuestra
existencia (cf. 1 Co 6, 19). Seria un
desprecio del inestimable valor de la
justificacion si, habiendo sido
comprados al caro precio de la
sangre de Cristo, no lo glorificaramos
con nuestro cuerpo.

En realidad, este es precisamente
nuestro culto "razonable" y al mismo
tiempo "espiritual”, por el que san
Pablo nos exhorta a "ofrecer nuestro
cuerpo como sacrificio vivo, santo y
agradable a Dios" (cf. Rm 12, 1). ¢A
qué se reduciria una liturgia que se
dirigiera solo al Sefior y que no se
convirtiera, al mismo tiempo, en
servicio a los hermanos, una fe que
no se expresara en la caridad? Y el



Apostol pone a menudo a sus
comunidades frente al Juicio final,
con ocasion del cual todos "seremos
puestos al descubierto ante el
tribunal de Cristo, para que cada cual
reciba conforme a lo que hizo en su
vida mortal, el bien o el mal" (2 Co 5,
10; cf. también Rm 2, 16). Y este
pensamiento debe iluminarnos en
nuestra vida de cada dia.

Sila ética que san Pablo propone a
los creyentes no degenera en formas
de moralismo y se muestra actual
para nosotros, es porque cada vez
vuelve a partir de la relacion
personal y comunitaria con Cristo,
para hacerse realidad en la vida
segun el Espiritu. Esto es esencial: la
ética cristiana no nace de un sistema
de mandamientos, sino que es
consecuencia de nuestra amistad con
Cristo. Esta amistad influye en la
vida: si es verdadera, se encarna y se
realiza en el amor al projimo.



Por eso, cualquier decaimiento ético
no se limita a la esfera individual,
sino que al mismo tiempo es una
devaluacion de la fe personal y
comunitaria: de ella deriva y sobre
ella influye de forma determinante.
Asi pues, dejémonos alcanzar por la
reconciliacion, que Dios nos ha dado
en Cristo, por el amor "loco” de Dios
por nosotros: nada ni nadie nos
podra separar nunca de su amor (cf.
Rm 8, 39). En esta certeza vivimos. Y
esta certeza nos da la fuerza para
vivir concretamente la fe que obra
en el amor.

El pecado original en la enseiianza
de san Pablo. Miércoles 3 de
diciembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis de hoy trataremos
sobre las relaciones entre Adan y
Cristo, delineadas por san Pablo en la
conocida pagina de la carta a los
Romanos (Rm 5, 12-21), en la que



entrega a la Iglesia las lineas
esenciales de la doctrina sobre el
pecado original. En verdad, ya en la
primera carta a los
Corintios,tratando sobre la fe en la
resurreccioén, san Pablo habia
introducido la confrontacién entre el
primer padre y Cristo: "Pues del
mismo modo que en Adan mueren
todos, asi también todos reviviran en
Cristo. (...) Fue hecho el primer
hombre, Adan, alma viviente; el
ultimo Adan, espiritu que da vida" (1
Co 15, 22.45). Con Rm 5, 12-21 la
confrontacion entre Cristo y Adan se
hace mas articulada e iluminadora:
san Pablo recorre la historia de la
salvacion desde Adan hasta la Ley y
desde esta hasta Cristo. En el centro
de la escena no se encuentra Adan,
con las consecuencias del pecado
sobre la humanidad, sino Jesucristo y
la gracia que, mediante él, ha sido
derramada abundantemente sobre la
humanidad. La repeticion del
"mucho mas" referido a Cristo



subraya como el don recibido en €l
sobrepasa con mucho al pecado de
Adan y sus consecuencias sobre la
humanidad, hasta el punto de que
san Pablo puede llegar a la
conclusion: "Pero donde abundo el
pecado sobreabundo la gracia" (Rm 5,
20). Por tanto, la confrontacion que
san Pablo traza entre Adan y Cristo
pone de manifiesto la inferioridad
del primer hombre respecto a la
superioridad del segundo.

Por otro lado, para poner de relieve
el inconmensurable don de la gracia,
en Cristo, san Pablo alude al pecado
de Adan: se podria decir que, si no
hubiera sido para demostrar la
centralidad de la gracia, él no se
habria entretenido en hablar del
pecado que "a causa de un solo
hombre entro en el mundo y, con el
pecado, la muerte" (Rm 5, 12). Por
eso, si en la fe de la Iglesia ha
madurado la conciencia del dogma
del pecado original, es porque este



estd inseparablemente vinculado a
otro dogma, el de la salvacion y la
libertad en Cristo. Como
consecuencia, nunca deberiamos
tratar sobre el pecado de Adan y de
la humanidad separandolos del
contexto de la salvacion, es decir, sin
situarlos en el horizonte de la
justificacion en Cristo.

Pero, como hombres de hoy, debemos
preguntarnos: ;Qué es el pecado
original? ;Qué ensefia san Pablo?
¢Qué ensenia la Iglesia? ¢Es
sostenible también hoy esta
doctrina? Muchos piensan que, a la
luz de la historia de la evolucién, no
habria ya lugar para la doctrina de
un primer pecado, que después se
difundiria en toda la historia de la
humanidad. Y, en consecuencia,
también la cuestion de la Redencion
y del Redentor perderia su
fundamento. Por tanto: ;existe el
pecado original o no?



Para poder responder debemos
distinguir dos aspectos de la doctrina
sobre el pecado original. Existe un
aspecto empirico, es decir, una
realidad concreta, visible —yo diria,
tangible— para todos; y un aspecto
misterioso, que concierne al
fundamento ontoldogico de este
hecho. El dato empirico es que existe
una contradiccion en nuestro ser.
Por una parte, todo hombre sabe que
debe hacer el bien e intimamente
también lo quiere hacer. Pero, al
mismo tiempo, siente otro impulso a
hacer lo contrario, a seguir el camino
del egoismo, de la violencia, a hacer
solo lo que le agrada, aun sabiendo
que asi actua contra el bien, contra
Dios y contra el projimo.

San Pablo en su carta a los Romanos
expreso esta contradiccion en
nuestro ser con estas palabras:
"Querer el bien lo tengo a mi alcance,
mas no el realizarlo, puesto que no
hago el bien que quiero, sino que



obro el mal que no quiero” (Rm 7,
18-19). Esta contradiccion interior de
nuestro ser no es una teoria. Cada
uno de nosotros la experimenta
todos los dias. Y sobre todo vemos
siempre cOomo en torno a nosotros
prevalece esta segunda voluntad.
Basta pensar en las noticias diarias
sobre injusticias, violencia, mentira,
lujuria. Lo vemos cada dia: es un
hecho.

Como consecuencia de este poder del
mal en nuestra alma, se ha
desarrollado en la historia un rio
sucio, que envenena la geografia de
la historia humana. El gran pensador
francés Blaise Pascal habl6 de una
"segunda naturaleza", que se
superpone a nuestra naturaleza
originaria, buena. Esta "segunda
naturaleza" nos presenta el mal como
algo normal para el hombre. Asi
también la tipica expresion "esto es
humano" tiene un doble significado.
"Esto es humano" puede querer



decir: este hombre es bueno,
realmente actua como deberia actuar
un hombre. Pero "esto es humano”
puede también querer decir algo
falso: el mal es normal, es humano.
El mal parece haberse convertido en
una segunda naturaleza. Esta
contradiccion del ser humano, de
nuestra historia, debe provocar, y
provoca también hoy, el deseo de
redencion. En realidad, el deseo de
que el mundo cambie y la promesa
de que se creara un mundo de
justicia, de paz y de bien, esta
presente en todas partes: por
ejemplo, en la politica todos hablan
de la necesidad de cambiar el
mundo, de crear un mundo mas
justo. Y precisamente esto es
expresion del deseo de que haya una
liberacion de la contradiccion que
experimentamos en nosotros
mismos.

Por tanto, el hecho del poder del mal
en el corazon humano y en la



historia humana es innegable. La
cuestion es: ¢Como se explica este
mal? En la historia del pensamiento,
prescindiendo de la fe cristiana,
existe un modelo principal de
explicacion, con algunas variaciones.
Este modelo dice: el ser mismo es
contradictorio, lleva en si tanto el
bien como el mal. En la antigiiedad
esta idea implicaba la opinion de que
existian dos principios igualmente
originarios: un principio bueno y un
principio malo. Este dualismo seria
insuperable: los dos principios estan
al mismo nivel, y por ello existira
siempre, desde el origen del ser, esta
contradiccion. Asi pues, la
contradiccion de nuestro ser
reflejaria solo la contrariedad de los
dos principios divinos, por decirlo
asi.

En la version evolucionista, atea, del
mundo vuelve de un modo nuevo esa
misma vision. Aunque, en esa
concepcion, la vision del ser es



monista, se supone que el ser como
tal desde el principio lleva en si el
bien y el mal. El ser mismo no es
simplemente bueno, sino abierto al
bien y al mal. El mal es tan originario
como el bien. Y la historia humana
desarrollaria solamente el modelo ya
presente en toda la evolucion
precedente. Lo que los cristianos
llaman pecado original solo seria en
realidad el caracter mixto del ser,
una mezcla de bien y de mal que,
segun esta teoria, perteneceria a la
naturaleza misma del ser. En el
fondo, es una vision desesperada: si
es asi, el mal es invencible. Al final
solo cuenta el propio interés. Y todo
progreso habria que pagarlo
necesariamente con un rio de mal, y
quien quisiera servir al progreso
deberia aceptar pagar este precio. La
politica, en el fondo, esta planteada
sobre estas premisas, y vemos sus
efectos. Este pensamiento moderno,
al final, sdlo puede crear tristezay
cinismo.



Asi, preguntamos de nuevo: {Qué
dice la fe, atestiguada por san Pablo?
Como primer punto, la fe confirma el
hecho de la competicion entre ambas
naturalezas, el hecho de este mal
cuya sombra pesa sobre toda la
creacion. Hemos escuchado el
capitulo 7 de la carta a los Romanos,
pero podriamos afiadir el capitulo 8.
El mal existe, sencillamente. Como
explicacion, en contraste con los
dualismos y los monismos que
hemos considerado brevemente y
que nos han parecido desoladores, la
fe nos dice: existen dos misterios de
luz y un misterio de noche, que sin
embargo esta rodeado por los
misterios de luz. El primer misterio
de luz es este: la fe nos dice que no
hay dos principios, uno bueno y uno
malo, sino que hay un solo principio,
el Dios creador, y este principio es
bueno, s6lo bueno, sin sombra de
mal. Por eso, tampoco el ser es una
mezcla de bien y de mal; el ser como
tal es bueno y por eso es un bien



existir, es un bien vivir. Este es el
g0z0so0 anuncio de la fe: solo hay una
fuente buena, el Creador. Asi pues,
vivir es un bien; ser hombre, mujer,
es algo bueno; la vida es un bien.
Después sigue un misterio de
oscuridad, de noche. El mal no viene
de la fuente del ser mismo, no es
igualmente originario. El mal viene
de una libertad creada, de una
libertad que abusa.

¢Como ha sido posible, como ha
sucedido? Esto permanece oscuro. El
mal no es 16gico. Solo Dios y el bien
son logicos, son luz. El mal
permanece misterioso. Se lo
representa con grandes imdagenes,
como lo hace el capitulo 3 del
Génesis, con la vision de los dos
arboles, de la serpiente, del hombre
pecador. Una gran imagen que nos
hace adivinar, pero que no puede
explicar lo que es en si mismo
ilégico. Podemos adivinar, no
explicar; ni siquiera podemos



narrarlo como un hecho junto a otro,
porque es una realidad mas
profunda. Sigue siendo un misterio
de oscuridad, de noche.

Pero se le afiade inmediatamente un
misterio de luz. El mal viene de una
fuente subordinada. Dios con su luz
es mas fuerte. Por eso, el mal puede
ser superado. Por eso la criatura, el
hombre, es curable. Las visiones
dualistas, incluido el monismo del
evolucionismo, no pueden decir que
el hombre es curable; pero si el mal
procede solo de una fuente
subordinada, es cierto que el hombre
puede curarse. Y el libro de la
Sabiduria dice: "Las criaturas del
mundo son saludables"” (Sb 1, 14).

Y finalmente, como ultimo punto, el
hombre no solo se puede curar, de
hecho esta curado. Dios ha
introducido la curacion. Ha entrado
personalmente en la historia. A la
permanente fuente del mal ha



opuesto una fuente de puro bien.
Cristo crucificado y resucitado,
nuevo Adan, opone al rio sucio del
mal un rio de luz. Y este rio esta
presente en la historia: son los
santos, los grandes santos, pero
también los santos humildes, los
simples fieles. El rio de luz que
procede de Cristo esta presente, es
poderoso.

Hermanos y hermanas, es tiempo de
Adviento. En el lenguaje de la Iglesia
la palabra Adviento tiene dos
significados: presencia y espera.
Presencia: la luz esta presente, Cristo
es el nuevo Adan, esta con nosotros y
en medio de nosotros. Ya brilla la luz
y debemos abrir los ojos del corazon
para verla, para introducirnos en el
rio de la luz. Sobre todo, debemos
agradecer el hecho de que Dios
mismo ha entrado en la historia
como nueva fuente de bien. Pero
Adviento quiere decir también
espera. La noche oscura del mal es



aun fuerte. Por ello rezamos en
Adviento con el antiguo pueblo de
Dios: "Rorate caeli desuper". Y
oramos con insistencia: Ven Jesus;
ven, da fuerza a laluz y al bien; ven a
donde domina la mentira, la
ignorancia de Dios, la violencia, la
injusticia; ven, Sefior Jesus, da fuerza
al bien en el mundo y ayudanos a ser
portadores de tu luz, agentes de paz,
testigos de la verdad. {Ven, Sefior
Jesus!

El papel de los sacramentos.
Miércoles 10 de diciembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Siguiendo a san Pablo, en la
catequesis del miércoles pasado
vimos dos datos. El primero es que
nuestra historia humana, desde sus
inicios, estd contaminada por el
abuso de la libertad creada, que
quiere emanciparse de la Voluntad
divina. Y asi no encuentra la
verdadera libertad, sino que se



opone a la verdad y, en consecuencia,
falsifica nuestras realidades
humanas. Y falsifica sobre todo las
relaciones fundamentales: la
relacion con Dios, la relacion entre
hombre y mujer, y la relacion entre
el hombre y la tierra. Dijimos que
esta contaminacion de nuestra
historia se difunde en todo su
entramado y que este defecto
heredado fue aumentando y ahora es
visible por doquier. Este era el
primer dato.

El segundo es este: de san Pablo
hemos aprendido que en Jesucristo,
que es hombre y Dios, existe un
nuevo inicio en la historia y de la
historia. Con Jesus, que viene de
Dios, comienza una nueva historia
formada por su si al Padre y, por eso,
no fundada en la soberbia de una
falsa emancipacion, sino en el amor
y en la verdad.



Pero ahora se plantea la cuestion:
¢Como podemos entrar nosotros en
este nuevo inicio, en esta nueva
historia? ;Como me llega a mi esta
nueva historia? A la primera historia
contaminada estamos vinculados
inevitablemente por nuestra
descendencia bhioldgica, pues todos
pertenecemos al unico cuerpo de la
humanidad. Pero, ;como se realiza la
comunion con Jesus, el nuevo
nacimiento para entrar a formar
parte de la nueva humanidad?
¢Como llega Jesus a mi vida, a mi
ser? La respuesta fundamental de
san Pablo, de todo el Nuevo
Testamento, es esta: llega por obra
del Espiritu Santo. Si la primera
historia se pone en marcha, por
decirlo asi, con la biologia, la
segunda la pone en marcha el
Espiritu Santo, el Espiritu de Cristo
resucitado. Este Espiritu creo en
Pentecostés el inicio de la nueva
humanidad, de la nueva comunidad,
la Iglesia, el Cuerpo de Cristo.



Pero debemos ser aun mas concretos:
este Espiritu de Cristo, el Espiritu
Santo, ¢como puede llegar a ser
Espiritu mio? La respuesta es lo que
acontece de tres modos, intimamente
relacionados entre si. El primero es:
el Espiritu de Cristo llama a las
puertas de mi corazon, me toca en mi
interior. Pero, dado que la nueva
humanidad debe ser un verdadero
cuerpo; dado que el Espiritu debe
reunirnos y crear realmente una
comunidad; dado que es
caracteristico del nuevo inicio
superar las divisiones y crear la
agregacion de los elementos
dispersos, este Espiritu de Cristo se
sirve de dos elementos de agregacion
visible: de la Palabra del anuncio y
de los sacramentos, en particular el
Bautismo y la Eucaristia.

En la carta a los Romanos dice san
Pablo: "Si confiesas con tu boca que
Jesus es Sefor y crees en tu corazon
que Dios lo resucité de entre los



muertos, seras salvo” (Rm 10, 9), es
decir, entraras en la nueva historia,
historia de vida y no de muerte.
Luego san Pablo prosigue: "Pero
icomo invocaran a aquel en quien no
han creido? ¢Como creerdn en aquel
a quien no han oido? ¢Cémo oiran
sin que se les predique? Y ;como
predicaran si no son enviados?" (Rm
10, 14-15). Y dos versiculos después
aflade: "La fe viene de la

escucha" (Rm 10, 17).

Asi pues, la fe no es producto de
nuestro pensamiento, de nuestra
reflexion; es algo nuevo, que no
podemos inventar, sino que
recibimos como don, como una
novedad producida por Dios. Y la fe
no viene de la lectura, sino de la
escucha. No es algo sdlo interior, sino
una relacion con Alguien. Supone un
encuentro con el anuncio, supone la
existencia de otro que anuncia y crea
comunion.



Y, por ultimo, el anuncio: el que
anuncia no habla en nombre propio,
sino que es enviado. Esta dentro de
una estructura de mision que
comienza con Jesus, enviado por el
Padre; pasa por los Apdstoles —la
palabra apdstoles significa
precisamente "enviados"—;y
prosigue en el ministerio, en las
misiones transmitidas por los
Apostoles. El nuevo entramado de la
historia se manifiesta en esta
estructura de las misiones, en la que
en definitiva escuchamos que nos
habla Dios mismo, su Palabra
personal; el Hijo habla con nosotros,
llega hasta nosotros. La Palabra se
hizo carne, Jesus, para crear
realmente una nueva humanidad.
Por eso, la palabra del anuncio se
transforma en sacramento en el
Bautismo, que es volver a nacer del
agua y del Espiritu, como dira san
Juan.



En el capitulo sexto de la carta a los
Romanos, san Pablo habla del
Bautismo de un modo muy profundo.
Hemos escuchado el texto. Pero tal
vez conviene repetirlo: ";Ignorais
que cuantos fuimos bautizados en
Cristo Jesus, fuimos bautizados en su
muerte? Fuimos, pues, con €l
sepultados por el Bautismo en la
muerte, a fin de que, al igual que
Cristo fue resucitado de entre los
muertos por medio de la gloria del
Padre, asi también nosotros vivamos
una vida nueva" (Rm 6, 3-4).

Naturalmente, en esta catequesis no
puedo entrar en una interpretacion
detallada de este texto no facil. Sélo
quiero notar brevemente tres datos.
El primero: "Hemos sido bautizados"
es voz pasiva. Nadie puede
bautizarse a si mismo, necesita a
otro. Nadie puede hacerse cristiano
por si mismo. Llegar a ser cristianos
es un proceso pasivo. Solo otro nos
puede hacer cristianos. Y este "otro"



que nos hace cristianos, que nos da el
don de la fe, es en primera instancia
la comunidad de los creyentes, la
Iglesia. De la Iglesia recibimos la fe,
el Bautismo. Si no nos dejamos
formar por esta comunidad, no
llegamos a ser cristianos. Un
cristianismo auténomo, auto-
producido, es una contradiccion en si
mismo.

Como acabo de decir, en primera
instancia, este "otro" es la comunidad
de los creyentes, la Iglesia; pero en
segunda instancia, esta comunidad
tampoco actua por si misma, no
actua segun sus propias ideas y
deseos. También la comunidad vive
en el mismo proceso pasivo: sdlo
Cristo puede constituir a la Iglesia.
Cristo es el verdadero donante de los
sacramentos. Este es el primer punto:
nadie se bautiza a si mismo; nadie se
hace a si mismo cristiano. Cristianos
se llega a ser.



El segundo dato es este: el Bautismo
es algo mas que un bafio. Es muerte y
resurreccion. San Pablo mismo, en la
carta a los Gdlatas, hablando del
viraje de su vida que se produjo en el
encuentro con Cristo resucitado, lo
describe con la palabra: "estoy
muerto”. En ese momento comienza
realmente una nueva vida. Llegar a
ser cristianos es algo mas que una
operacion cosmeética, que afiadiria
algo de belleza a una existencia ya
mas o menos completa. Es un nuevo
inicio, es volver a nacer: muerte y
resurreccion. Obviamente, en la
resurreccion vuelve a emerger lo que
habia de bueno en la existencia
anterior.

El tercer dato es: la materia forma
parte del sacramento. El cristianismo
no es una realidad puramente
espiritual. Implica el cuerpo. Implica
el cosmos. Se extiende hacia la nueva
tierra y los nuevos cielos. Volvamos a
las ultimas palabras del texto de san



Pablo: asi —dice— podemos
"caminar en una vida nueva". Se
trata de un punto de examen de
conciencia para todos nosotros:
caminar en una vida nueva. Esto por
el Bautismo.

Pasemos ahora al sacramento de la
Eucaristia. En otras catequesis ya he
puesto de relieve el profundo respeto
con el que san Pablo transmite
verbalmente la tradicion sobre la
Eucaristia, que recibio de los mismos
testigos de la ultima noche.
Transmite esas palabras como un
valioso tesoro encomendado a su
fidelidad. Asi, en esas palabras
escuchamos realmente a los testigos
de la ultima noche. Escuchemos las
palabras del Apostol: "Porque yo
recibi del Sefior lo que os he
transmitido: que el Sefior Jesus, la
noche en que fue entregado, tomo
pan, y después de dar gracias, lo
partio y dijo: "Esto es mi cuerpo, que
se da por vosotros; haced esto en



memoria mia". Asimismo, después de
cenar, tomo el caliz diciendo: "Este
caliz es la nueva alianza en mi
sangre. Cuantas veces lo bebais,
hacedlo en memoria mia"" (1 Co 11,
23-25). Es un texto inagotable.

También aqui, en esta catequesis,
hago so6lo dos observaciones. San
Pablo transmite las palabras del
Sefior sobre el caliz asi: este cdliz es
"la nueva alianza en mi sangre". En
estas palabras se esconde una
alusion a dos textos fundamentales
del Antiguo Testamento. En primer
lugar se alude a la promesa de una
nueva alianza en el Libro del profeta
Jeremias. Jesus dice a los discipulos y
nos dice a nosotros: ahora, en esta
hora, conmigo y con mi muerte se
realiza la nueva alianza; con mi
sangre comienza en el mundo esta
nueva historia de la humanidad.

Pero en esas palabras también se
encuentra una alusion al momento



de la alianza del Sinai, donde Moisés
dijo: "Esta es la sangre de la alianza
que el Sefior ha hecho con vosotros,
segun todas estas palabras" (Ex 24, 8).
Alli se trataba de sangre de animales.
La sangre de animales sélo podia ser
expresion de un deseo, espera del
verdadero sacrificio, del verdadero
culto. Con el don del cdliz el Sefior
nos da el verdadero sacrificio. E1
unico sacrificio verdadero es el amor
del Hijo. Con el don de este amor, un
amor eterno, el mundo entra en la
nueva alianza. Celebrar la Eucaristia
significa que Cristo se nos da a si
mismo, nos da su amor, para
conformarnos a si mismo y para
crear asi el mundo nuevo.

El segundo aspecto importante de la
doctrina sobre la Eucaristia se
encuentra también en la primera
carta a los Corintios donde san Pablo
dice: "El caliz de bendicion que
bendecimos, ;no es acaso comunion
con la sangre de Cristo? Y el pan que



partimos, ¢no es comunion con el
cuerpo de Cristo? Porque, dado que
hay un solo pan, nosotros, aun
siendo muchos, somos un solo
cuerpo, pues todos participamos de
un solo pan" (1 Co 10, 16-17). En estas
palabras se ponen de manifiesto a la
vez el caracter personal y el caracter
social del sacramento de la
Eucaristia.

Cristo se une personalmente a cada
uno de nosotros, pero el mismo
Cristo se une también al hombre y a
la mujer que estan a milado. Y el pan
es para mi y también para los otros.
De este modo Cristo nos une a todos a
si, y nos une a todos nosotros, unos
con otros. En la Comunion recibimos
a Cristo. Pero Cristo se une también a
mi projimo. Cristo y el préjimo son
inseparables en la Eucaristia. Asi,
todos somos un solo pan, un solo
cuerpo. Una Eucaristia sin
solidaridad con los demas es un
abuso. Y aqui estamos también en la



raiz y ala vez en el centro de la
doctrina sobre la Iglesia como
Cuerpo de Cristo, de Cristo
resucitado.

Veamos también todo el realismo de
esta doctrina. En la Eucaristia Cristo
nos da su cuerpo, se da a si mismo en
su cuerpo y asi nos transforma en su
cuerpo, nos une a su cuerpo
resucitado. Cuando el hombre come
pan normal, por el proceso de la
digestion ese pan se convierte en
parte de su cuerpo, transformado en
sustancia de vida humana. Pero en la
sagrada Comunion se realiza el
proceso inverso. Cristo, el Sefior, nos
asimila a si, nos introduce en su
Cuerpo glorioso y asi todos juntos
llegamos a ser su Cuerpo.

Quien lee solamente el capitulo 12 de
la primera carta a los Corintios y el
capitulo 12 de la carta a los Romanos
podria pensar que las palabras sobre
el Cuerpo de Cristo como organismo



de los carismas constituyen solo una
especie de parabola sociologico-
teoldgica. En realidad, en el ambito
romano de la politica, el Estado
mismo usaba esta parabola del
cuerpo con miembros diversos que
forman una unidad, para decir que el
Estado es un organismo en el que
cada uno tiene una funcion, que la
multiplicidad y la diversidad de
funciones forman un cuerpo y en €l
cada uno tiene su lugar.

Leyendo solamente el capitulo 12 de
la primera carta a los Corintios, se
podria pensar que san Pablo se
limita a aplicar esto a la Iglesia, que
también se trata sdlo de una
concepcion sociologica de la Iglesia.
Pero, teniendo presente también el
capitulo 10, vemos que el realismo de
la Iglesia es muy diferente, mucho
mas profundo y verdadero que el de
un Estado-organismo. Porque Cristo
da realmente su cuerpo y nos hace su
cuerpo. Llegamos a estar realmente



unidos al Cuerpo resucitado de
Cristo, y asi unidos unos a otros. La
Iglesia no es s6lo una corporacion
como el Estado, es un cuerpo. No es
simplemente una organizacion, sino
un verdadero organismo.

Por ultimo, afiado unas pocas
palabras sobre el sacramento del
Matrimonio. En la carta a los
Corintios se encuentran solo algunas
alusiones, mientras que la carta a los
Efesios desarrollo realmente una
profunda teologia del Matrimonio.
En ella san Pablo define el
Matrimonio: un "gran misterio”. Lo
dice "respecto a Cristo y la Iglesia" (Ef
5, 32). Conviene notar en este paso
una reciprocidad que se configura en
una dimension vertical. La sumision
mutua debe adoptar el lenguaje del
amor, cuyo modelo es el amor de
Cristo a la Iglesia. Esta relacion entre
Cristo y la Iglesia hace que tenga
prioridad el aspecto teologal del



amor matrimonial, exalta la relacion
afectiva entre los esposos.

Un auténtico matrimonio se vivira
bien si en el crecimiento humano y
afectivo constante los esposos se
esfuerzan por mantenerse siempre
unidos a la eficacia de la Palabra y al
significado del Bautismo. Cristo ha
santificado a la Iglesia, purificandola
por medio del bafio del agua,
acompaifiado por la Palabra. La
participacion en el cuerpo y la sangre
del Sefior no hace mas que fortificar,
ademas de visualizar, una unién
hecha indisoluble por la gracia.

Yal final escuchemos las palabras de
san Pablo a los Filipenses: "El Sefior
esta cerca" (Flp 4, 5). Me parece que
hemos entendido que, mediante la
Palabra y los sacramentos, en toda
nuestra vida el Sefior esta cerca.
Pidamosle que esta cercania siempre
nos toque en lo mas intimo de
nuestro ser, a fin de que nazca la



alegria, la alegria que nace cuando
Jesus esta realmente cerca.

Ha llegado el tiempo del verdadero
culto. Miércoles 7 de enero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

En esta primera audiencia general
del afio 2009 deseo expresaros a
todos mi mas cordial felicitacion por
el afio nuevo recién comenzado.
Reavivemos en nosotros el
compromiso de abrir a Cristo la
mente y el corazon para ser y vivir
como verdaderos amigos suyos. Su
compafia hara que este afio, a pesar
de sus inevitables dificultades, sea un
camino lleno de alegria y de paz. En
efecto, sdlo si permanecemos unidos
a Jesus, el afio nuevo serd buenoy
feliz.

El compromiso de union con Cristo
es el ejemplo que nos da también san
Pablo. Prosiguiendo las catequesis
dedicadas a €], reflexionaremos hoy



sobre uno de los aspectos
importantes de su pensamiento, el
relativo al culto que los cristianos
estan llamados a tributar. En el
pasado, se solia hablar de una
tendencia mas bien anti-cultual del
Apostol, de una "espiritualizacion” de
la idea del culto. Hoy comprendemos
mejor que san Pablo ve en la cruz de
Cristo un viraje historico, que
transforma y renueva radicalmente
la realidad del culto. Hay sobre todo
tres textos de la carta a los Romanos
en los que aparece esta nueva vision
del culto.

1. En Rm 3, 25, después de hablar de
la "redencion realizada por Cristo
Jesus", san Pablo continua con una
formula misteriosa para nosotros.
Dice asi: Dios lo "exhibio como
instrumento de propiciacion por su
propia sangre, mediante la fe". Con la
expresion "instrumento de
propiciacion”, mas bien extrafia para
nosotros, san Pablo alude al asi



llamado "propiciatorio” del templo
antiguo, es decir, a la cubierta del
arca de la alianza, que estaba
pensada como punto de contacto
entre Dios y el hombre, punto de la
presencia misteriosa de Dios en el
mundo de los hombres. Este
"propiciatorio”, en el gran dia de la
reconciliacion —"yom kippur"— se
asperjaba con la sangre de animales
sacrificados, sangre que
simbdlicamente ponia los pecados
del afio transcurrido en contacto con
Dios y, asi, los pecados arrojados al
abismo de la bondad divina
quedaban como absorbidos por la
fuerza de Dios, superados,
perdonados. La vida volvia a
comenzar.

San Pablo alude a este rito y dice que
era expresion del deseo de que
realmente se pudieran poner todas
nuestras culpas en el abismo de la
misericordia divina para hacerlas asi
desaparecer. Pero con la sangre de



animales no se realiza este proceso.
Era necesario un contacto mas real
entre la culpa humana y el amor
divino. Este contacto tuvo lugar en la
cruz de Cristo. Cristo, verdadero Hijo
de Dios, que se hizo verdadero
hombre, asumio en si toda nuestra
culpa. El mismo es el lugar de
contacto entre la miseria humana y
la misericordia divina; en su corazon
se deshace la masa triste del mal
realizado por la humanidad y se
renueva la vida.

Revelando este cambio, san Pablo
nos dice: con la cruz de Cristo —el
acto supremo del amor divino
convertido en amor humano—
termind el antiguo culto con
sacrificios de animales en el templo
de Jerusalén. Este culto simbdlico,
culto de deseo, ha sido sustituido
ahora por el culto real: el amor de
Dios encarnado en Cristo y llevado a
su plenitud en la muerte de cruz. Por
tanto, no es una espiritualizacion del



culto real, sino, al contrario: el culto
real, el verdadero amor divino-
humano, sustituye al culto simbdlico
y provisional. La cruz de Cristo, su
amor con carne y sangre es el culto
real, correspondiendo a la realidad
de Dios y del hombre. Para san Pablo,
la era del templo y de su culto habia
terminado ya antes de la destruccion
exterior del templo: san Pablo se
encuentra aqui en perfecta
consonancia con las palabras de
Jesus, que habia anunciado el fin del
templo y habia anunciado otro
templo "no hecho por manos
humanas", el templo de su cuerpo
resucitado (cf. Mc 14, 58; Jn 2, 19 ss).
Este es el primer texto.

2. El segundo texto del que quiero
hablar hoy se encuentra en el primer
versiculo del capitulo 12 de la carta a
los Romanos. Lo hemos escuchado y
lo repito una vez mas: "Os exhorto,
pues, hermanos, por la misericordia
de Dios, a que ofrezcais vuestros



cuerpos como una victima viva,
santa, agradable a Dios: tal sera
vuestro culto espiritual”. En estas
palabras se verifica una paradoja
aparente: mientras el sacrificio exige
normalmente la muertede la victima,
san Pablo hace referencia a la vida
del cristiano. La expresion
"presentar vuestros cuerpos"”, unida
al concepto sucesivo de sacrificio,
asume el matiz cultual de "dar en
oblacion, ofrecer". La exhortacién a
"ofrecer los cuerpos” se refiere a toda
la persona; en efecto, en Rm 6, 13
invita a "presentaros a vosotros
mismos". Por lo demas, la referencia
explicita a la dimension fisica del
cristiano coincide con la invitacion a
"glorificar a Dios con vuestro
cuerpo” (1 Co 6, 20); es decir, se trata
de honrar a Dios en la existencia
cotidiana mas concreta, hecha de
visibilidad relacional y perceptible.

San Pablo califica ese
comportamiento como "sacrificio



vivo, santo, agradable a Dios". Es
aqui donde encontramos
precisamente la palabra "sacrificio".
En el uso corriente este término
forma parte de un contexto sagradoy
sirve para designar el degiiello de un
animal, del que una parte puede
quemarse en honor de los dioses y
otra consumirse por los oferentes en
un banquete. San Pablo, en cambio,
lo aplica a la vida del cristiano. En
efecto, califica ese sacrificio
sirviéndose de tres adjetivos. El
primero —"vivo"— expresa una
vitalidad. El segundo —"santo"—
recuerda la idea paulina de una
santidad que no esta vinculada a
lugares u objetos, sino a la persona
misma del cristiano. El tercero
—"agradable a Dios"— recuerda
quiza la frecuente expresion biblica
del sacrificio "de suave olor" (cf. Lv 1,
13.17; 23, 18; 26, 31; etc.).

Inmediatamente después, san Pablo
define asi esta nueva forma de vivir:



este es "vuestro culto espiritual”. Los
comentaristas del texto saben bien
que la expresion griega (ten logiken
latreian) no es facil de traducir. La
Biblia latina traduce: "rationabile
obsequium". La misma palabra
"rationabile" aparece en la primera
Plegaria eucaristica, el Canon
romano: en €l se pide a Dios que
acepte esta ofrenda como
"rationabile". La traduccion italiana
tradicional "culto espiritual” no
refleja todos los detalles del texto
griego (y ni siquiera del latino). En
todo caso, no se trata de un culto
menos real, o incluso sélo
metaforico, sino de un culto mas
concreto y realista, un culto en el que
el hombre mismo en su totalidad de
ser dotado de razén, se convierte en
adoracion, glorificacion del Dios
vivo.

Esta formula paulina, que aparece de
nuevo en la Plegaria eucaristica
romana, es fruto de un largo



desarrollo de la experiencia religiosa
en los siglos anteriores a Cristo. En
esa experiencia se mezclan
desarrollos teoldgicos del Antiguo
Testamento y corrientes del
pensamiento griego. Quiero mostrar
al menos algunos elementos de ese
desarrollo. Los profetas y muchos
Salmos critican fuertemente los
sacrificios cruentos del templo. Por
ejemplo, el Salmo 49, en el que es
Dios quien habla, dice: "Si tuviera
hambre, no te lo diria: pues el orbe y
cuanto lo llena es mio. ¢ Comeré yo
carne de toros?, ¢beberé sangre de
cabritos? Ofrece a Dios un sacrificio
de alabanza" (vv. 12-14) En el mismo
sentido dice el Salmo siguiente, 50:
"Los sacrificios no te satisfacen; si te
ofreciera un holocausto no lo
querrias. Mi sacrificio es un espiritu
quebrantado, un corazon
quebrantado y humillado tu no lo
desprecias” (v. 18 s). En el libro de
Daniel, en el tiempo de la nueva
destruccion del templo por parte del



régimen helenistico (siglo IT a.C.)
encontramos un nuevo pasaje que va
en la misma linea. En medio del
fuego —es decir, en la persecucion,
en el sufrimiento— Azarias reza asi:
"Ya no hay, en esta hora, ni principe
ni profeta ni caudillo ni holocausto ni
sacrificio ni oblacion ni incienso ni
lugar donde ofrecerte las primicias, y
hallar gracia a tus ojos. Mas con
corazon contrito y espiritu humillado
te seamos aceptos, como holocaustos
de carneros y toros. (...) Tal sea hoy
nuestro sacrificio ante ti, y te

agrade" (Dn 3, 38 ss). En la
destruccion del santuario y del culto,
en esta situacion de privacion de
todo signo de la presencia de Dios, el
creyente ofrece como verdadero
holocausto su corazén contrito, su
deseo de Dios.

Vemos un desarrollo importante,
hermoso, pero con un peligro. Hay
una espiritualizacion, una
moralizacion del culto: el culto se



convierte solo en algo del corazon,
del espiritu. Pero falta el cuerpo,
falta la comunidad. Asi se entiende,
por ejemplo, que el Salmo 50 y
también el libro de Daniel, a pesar de
criticar el culto, deseen la vuelta al
tiempo de los sacrificios. Pero se
trata de un tiempo renovado, de un
sacrificio renovado, en una sintesis
que aun no se podia prever, que aun
no se podia imaginar.

Volvamos a san Pablo. El es heredero
de estos desarrollos, del deseo del
culto verdadero, en el que el hombre
mismo se convierta en gloria de Dios,
en adoracion viva con todo su ser. En
este sentido dice a los Romanos:
"Ofreced vuestros cuerpos como una
victima viva. (...) Este sera vuestro
culto espiritual” (Rm 12, 1). San Pablo
repite asi lo que ya habia sefialado
en el capitulo 3: El tiempo de los
sacrificios de animales, sacrificios de
sustitucion, ha terminado. Ha llegado
el tiempo del culto verdadero.



Pero también aqui se da el peligro de
un malentendido: este nuevo culto se
podria interpretar facilmente en un
sentido moralista: ofreciendo nuestra
vida hacemos nosotros el culto
verdadero. De esta forma el culto con
los animales seria sustituido por el
moralismo: el hombre lo haria todo
por si mismo con su esfuerzo moral.
Y ciertamente esta no era la
intencion de san Pablo.

Pero persiste la cuestion de como
debemos interpretar este "culto
espiritual, razonable". San Pablo
supone siempre que hemos llegado a
ser "uno en Cristo Jesus" (Ga 3, 28),
que hemos muerto en el bautismo
(cf. Rm 1) y ahora vivimos con Cristo,
por Cristo y en Cristo. En esta union
—y s6lo asi— podemos ser en ély
con él "sacrificio vivo", ofrecer el
"culto verdadero". Los animales
sacrificados habrian debido sustituir
al hombre, el don de si del hombre, y
no podian. Jesucristo, en su entrega



al Padre y a nosotros, no es una
sustitucion, sino que lleva realmente
en si el ser humano, nuestras culpas
y nuestro deseo; nos representa
realmente, nos asume en si mismo.
En la comunion con Cristo, realizada
en la fe y en los sacramentos, nos
convertimos, a pesar de todas
nuestras deficiencias, en sacrificio
vivo: se realiza el "culto verdadero".

Esta sintesis esta en el fondo del
Canon romano, en el que se reza
para que esta ofrenda sea
"rationabile", para que se realice el
culto espiritual. La Iglesia sabe que,
en la santisima Eucaristia, se hace
presente la autodonacion de Cristo,
su sacrificio verdadero. Pero la
Iglesia reza para que la comunidad
celebrante esté realmente unida con
Cristo, para que sea transformada;
reza para que nosotros mismos
lleguemos a ser lo que no podemos
ser con nuestras fuerzas: ofrenda
"rationabile" que agrada a Dios. Asi la



Plegaria eucaristica interpreta de
modo adecuado las palabras de san
Pablo. San Agustin aclaro todo esto
de forma admirable en el libro
décimo de su Ciudad de Dios. Cito
solo dos frases: "Este es el sacrificio
de los cristianos: aun siendo muchos,
somos un solo cuerpo en Cristo".
"Toda la comunidad (civitas)
redimida, es decir, la congregacion y
la sociedad de los santos, es ofrecida
a Dios mediante el Sumo Sacerdote
que se ha entregado a si mismo" (10,
6: CCL 47, 27 ss).

3. Por ultimo, quiero hacer una breve
reflexion sobre el tercer texto de la
carta a los Romanos referido al
nuevo culto. En el capitulo 15 san
Pablo dice: "La gracia que me ha sido
otorgada por Dios, de ser para los
gentiles ministro (liturgo) de Cristo
Jesus, de ser sacerdote (hierourgein)
del Evangelio de Dios, para que la
oblacion de los gentiles sea



agradable, santificada por el Espiritu
Santo" (Rm 15, 15 s).

Quiero subrayar solo dos aspectos de
este texto maravilloso y, por su
terminologia, unico en las cartas
paulinas. Ante todo, san Pablo
interpreta su accion misionera entre
los pueblos del mundo para construir
la Iglesia universal como accion
sacerdotal. Anunciar el Evangelio
para unir a los pueblos en la
comunion con Cristo resucitado es
una accion "sacerdotal". El apostol
del Evangelio es un verdadero
sacerdote, hace lo que es central en
el sacerdocio: prepara el verdadero
sacrificio.

Y, después, el segundo aspecto:
podemos decir que la meta de la
accion misionera es la liturgia
cosmica: que los pueblos unidos en
Cristo, el mundo, se convierta como
tal en gloria de Dios, "oblacion
agradable, santificada por el Espiritu



Santo". Aqui aparece el aspecto
dindmico, el aspecto de la esperanza
en el concepto paulino del culto: la
autodonacion de Cristo implica la
tendencia de atraer a todos a la
comunion de su Cuerpo, de unir al
mundo. Solo en comunion con Cristo,
el Hombre ejemplar, uno con Dios, el
mundo llega a ser tal como todos lo
deseamos: espejo del amor divino.
Este dinamismo siempre esta
presente en la Eucaristia; este
dinamismo debe inspirar y formar
nuestra vida. Y con este dinamismo
comenzamos el nuevo afio. Gracias
por vuestra paciencia.

La fuerza de la Iglesia viene de
Cristo. Miércoles 14 de enero de
2009

Queridos hermanos y hermanas:

Entre las cartas del epistolario
paulino, hay dos, las dirigidas a los
Colosenses y a los Efesios, que en
cierto sentido pueden considerarse



gemelas. De hecho, una y otra tienen
formas de expresion que sdélo se
encuentran en ellas, y se calcula que
mas de un tercio de las palabras de la
carta a los Colosenses se encuentra
también en la carta a los Efesios. Por
ejemplo, mientras que en Colosenses
se lee literalmente la invitacion a
"amonestaros con toda sabiduria,
cantad agradecidos a Dios en
vuestros corazones con salmos,
himnos y canticos inspirados" (Col 3,
16), enEfesios se recomienda
igualmente "recitad entre vosotros
salmos, himnos y canticos inspirados;
cantad y salmodiad en vuestro
corazon al Sefior" (Ef' 5, 19).
Podriamos meditar en estas
palabras: el corazdn debe cantar, y
asi también la voz, con salmos e
himnos para entrar en la tradicion de
la oracion de toda la Iglesia del
Antiguo y del Nuevo testamento;
aprendemos asi a estar unidos con
nosotros y entre nosotros, y con Dios.
Ademas, en ambas cartas se



encuentra un asi llamado "codigo
domeéstico", ausente en las otras
cartas paulinas, es decir, una serie de
recomendaciones dirigidas a maridos
y mujeres, a padres e hijos, a amos y
esclavos (cf. respectivamente Col
3,18-4,1y Ef'5, 22-6, 9).

Mads importante aun es constatar que
solo en estas dos cartas se confirma
el titulo de "cabeza", kefalé, dado a
Jesucristo. Y este titulo se emplea en
un doble nivel. En un primer sentido,
Cristo es considerado como cabeza
de la Iglesia (cf. Col 2, 18-19 y Ef 4,
15-16). Esto significa dos cosas: ante
todo, que €l es el gobernante, el
dirigente, el responsable que guia a
la comunidad cristiana como su lider
y su Sefior (cf. Col 1, 18: "El es
también la Cabeza del Cuerpo, de la
Iglesia"); y el otro significado es que
él es como la cabeza que formay
vivifica todos los miembros del
cuerpo al que gobierna (de hecho,
segun Col 2, 19 es necesario



"mantenerse unido a la Cabeza, de la
cual todo el Cuerpo, recibe nutricion
y cohesion”): es decir, no es solo uno
que manda, sino uno que
organicamente esta conectado con
nosotros, del que también viene la
fuerza para actuar de modo recto.

En ambos casos, se considera a la
Iglesia sometida a Cristo, tanto para
seguir su conduccion superior —los
mandamientos—, como para acoger
todos los flujos vitales que de él
proceden. Sus mandamientos no son
solo palabras, mandatos, sino que
son fuerzas vitales que vienen de ély
nos ayudan.

Esta idea se desarrolla
particularmente en Efesios, donde
incluso los ministerios de la Iglesia,
en lugar de ser reconducidos al
Espiritu Santo (como1Co 12), se
confieren por Cristo resucitado: es él
quien "dio a unos el ser apodstoles; a
otros, profetas; a otros,



evangelizadores; a otros, pastores y
maestros" (Ef 4, 11). Y es por él que
"todo el Cuerpo recibe trabazon y
cohesion por medio de toda clase de
junturas, (...) realizando asi el
crecimiento del cuerpo para su
edificacion en el amor" (Ef4, 16).
Cristo, de hecho, tiende a
"presentarsela (a la Iglesia)
resplandeciente a si mismo; sin que
tenga mancha ni arruga ni cosa
parecida, sino que sea santa e
inmaculada" (Ef 5, 27). Con esto nos
dice que es precisamente su amor la
fuerza con la que construye la
Iglesia, con la que guia a la Iglesia,
con la que también da la direccion
correcta a la Iglesia.

Por tanto el primer significado es
Cristo Cabeza de la Iglesia: sea en
cuanto a la conduccién, sea sobre
todo en cuanto a la inspiracion y
vitalizacidn organica en virtud de su
amor. Después, en un segundo
sentido, Cristo es considerado no solo



como cabeza de la Iglesia, sino como
cabeza de las potencias celestiales y
de todo el cosmos. Asi en Colosenses
leemos que Cristo "una vez
despojados los principados y las
potestades, los exhibid publicamente,
incorporandolos a su cortejo
triunfal” (Col 2, 15). Andlogamente en
Efesios encontramos que con su
resurreccion, Dios puso a Cristo "por
encima de todo principado, potestad,
virtud, dominacion y de todo cuanto
tiene nombre no sélo en este mundo
sino también en el venidero" (Ef 1,
21). Con estas palabras, las dos cartas
nos entregan un mensaje altamente
positivo y fecundo: Cristo no tiene
que temer a ningun posible
competidor, porque es superior a
cualquier forma de poder que
intente humillar al hombre. Solo él
"nos ha amado y se ha entregado a si
mismo por nosotros" (Ef'5, 2). Por
eso0, si estamos unidos a Cristo, no
debemos temer a ningun enemigo y
ninguna adversidad; pero esto



significa también que debemos
permanecer bien unidos a él, sin
soltar la presa.

El anuncio de que Cristo era el unico
vencedor y que quien estaba con
Cristo no tenia que temer a nadie,
aparecia como una verdadera
liberacion para el mundo pagano,
que creia en un mundo lleno de
espiritus, en gran parte peligrosos y
contra los cuales habia que
defenderse. Lo mismo vale también
para el paganismo de hoy, porque
también los actuales seguidores de
estas ideologias ven el mundo lleno
de poderes peligrosos. A estos es
necesario anunciar que Cristo es el
vencedor, de modo que quien esta
con Cristo, quien permanece unido a
él, no debe temer a nada ni a nadie.
Me parece que esto es importante
también para nosotros, que debemos
aprender a afrontar todos los
miedos, porque él esta por encima de



toda dominacion, es el verdadero
Sefior del mundo.

Incluso todo el cosmos le esta
sometido, y en él converge como en
su propia cabeza. Son célebres las
palabras de la carta a los Efesios que
habla del proyecto de Dios de
"recapitular en Cristo todas las cosas,
las del cielo y las de la tierra" (1, 10).
Analogamente en la carta a los
Colosenses se lee que "en él fueron
creadas todas las cosas, en los cielos
y en la tierra, las visibles y las
invisibles" (1, 16) y que "mediante la
sangre de su cruz ha reconciliado por
€l y para €l todas las cosas, lo que hay
en la tierra y en los cielos" (1, 20). Asi
pues, no existe, por una parte, el gran
mundo material y por otra esta
pequeria realidad de la historia de
nuestra tierra, el mundo de las
personas: todo es uno en Cristo. Fl es
la cabeza del cosmos; también el
cosmos ha sido creado por €], ha sido
creado para nosotros en cuanto que



estamos unidos a él. Es una vision
racional y personalista del universo.
Y afiadiria que una vision mas
universalista que esta no era posible
concebir, y esta confluye solo en
Cristo resucitado. Cristo es el
Pantokrdator, al que estan sometidas
todas las cosas: el pensamiento va
hacia el Cristo Pantocrator, que llena
el abside de las iglesias bizantinas, a
veces representado sentado en lo alto
sobre el mundo entero, o incluso
encima de un arco iris para indicar
su equiparacion con Dios mismo, a
cuya diestra esta sentado (cf. Ef 1, 20;
Col 3, 1), y, por tanto, a su inigualable
funcion de conductor de los destinos
humanos.

Una vision de este tipo es concebible
solo por parte de la Iglesia, no en el
sentido de que quiera apropiarse
indebidamente de lo que no le
pertenece, sino en otro doble sentido:
por una parte la Iglesia reconoce que
Cristo es mas grande que ella, dado



que su sefiorio se extiende también
mas alla de sus fronteras; por otra,
solo la Iglesia estd calificada como
Cuerpo de Cristo, no el cosmos. Todo
esto significa que debemos
considerar positivamente las
realidades terrenas, porque Cristo las
recapitula en si, y, al mismo tiempo,
debemos vivir en plenitud nuestra
identidad eclesial especifica, que es
la mas homogénea a la identidad de
Cristo mismo.

Hay también un concepto especial,
que es tipico de estas dos cartas, y es
el concepto de "misterio". Una vez se
habla del "misterio de la voluntad"
de Dios (Ef 1, 9) y otras veces del
"misterio de Cristo" (Ef 3, 4; Col 4, 3) o
incluso del "misterio de Dios, que es
Cristo, en el cual estan ocultos todos
los tesoros de la sabiduria y de la
ciencia" (Col 2, 2-3). Hace referencia
al inescrutable designio divino sobre
la suerte del hombre, de los pueblos
y del mundo. Con este lenguaje las



dos Cartas nos dicen que es en Cristo
donde se encuentra el cumplimiento
de este misterio. Si estamos con
Cristo, aunque no podamos
comprender intelectualmente todo,
sabemos que estamos en el nucleo
del "misterio" y en el camino de la
verdad. Fl estd en su totalidad, y no
so6lo un aspecto de su persona o un
momento de su existencia, el que
reune en si la plenitud del
insondable plan divino de la
salvacion. En él toma forma la que se
llama "multiforme sabiduria de
Dios" (Ef 3, 10), ya que en €l "habita
corporalmente toda la plenitud de la
divinidad" (Col 2, 9). De ahora en
adelante, por tanto, no es posible
pensar y adorar el benepldacito de
Dios, su disposicion soberana, sin
confrontarnos personalmente con
Cristo en persona, en quien el
"misterio” se encarna y puede ser
percibido tangiblemente. Se llega asi
a contemplar la "inescrutable
riqueza de Cristo" (Ef 3, 8), que esta



mas alla de toda comprension
humana. No es que Dios no haya
dejado las huellas de su paso, puesto
que el mismo Cristo es huella de
Dios, su impronta maxima; sino que
uno se da cuenta de "cudl es la
anchura y la longitud, la altura y la
profundidad" de este misterio "que
sobrepasa todo conocimiento” (Ef 3,
19). Las meras categorias
intelectuales aqui resultan
insuficientes, y reconociendo que
muchas cosas estdn mas alla de
nuestras capacidades racionales,
debemos confiar en la contemplacion
humilde y gozosa no so6lo de la mente
sino también del corazon. Los Padres
de la Iglesia, por otro lado, nos dicen
que el amor comprende mucho mas
que la sola razon.

Una ultima palabra hay que decir
sobre el concepto, ya sefialado antes,
concerniente a la Iglesia como esposa
de Cristo. En la segunda carta a los
Corintios el apdstol san Pablo habia



comparado la comunidad cristiana a
una novia, escribiendo asi: "Celoso
estoy de vosotros con celos de Dios.
Pues os tengo desposados con un solo
esposo para presentaros cual casta
virgen a Cristo" (2 Co 11, 2). La carta
a los Efesios desarrolla esta imagen,
precisando que la Iglesia no es sdlo
una esposa prometida, sino esposa
real de Cristo. Fl, por asi decirlo, la
ha conquistado para si, y lo ha hecho
al precio de su vida: como dice el
texto, "se ha entregado a si mismo
por ella" (Ef'5, 25). ¢Qué
demostracion de amor puede ser mas
grande que ésta? Pero, ademas, €él
estd preocupado por su belleza; no
solo por la ya adquirida por el
bautismo, sino también por aquella
que debe crecer cada dia gracias a
una vida intachable, "sin arruga ni
mancha", en su comportamiento
moral (cf. Ef'5, 26-27). De aqui a la
comun experiencia del matrimonio
cristiano el paso es breve; mas aun,
ni siquiera estd claro cudl es para el



autor de la carta el punto de
referencia inicial: si es la relacion
Cristo-Iglesia, desde cuya luz hay que
concebir la unidn entre el hombre y
la mujer, o si mas bien es el dato de
la experiencia de la union conyugal,
desde cuya luz hay que concebir la
relacion entre Cristo y la Iglesia. Pero
ambos aspectos se iluminan
reciprocamente: aprendemos qué es
el matrimonio a la luz de la
comunion de Cristo y de la Iglesia,
aprendemos como Cristo se une a
nosotros pensando en el misterio del
matrimonio. En todo caso, nuestra
carta se pone casi a medio camino
entre el profeta Oseas, que indicaba
la relacion entre Dios y su pueblo en
términos de bodas ya celebradas (cf.
Os 2,4.16.21), y el vidente del
Apocalipsis, que anunciara el
encuentro escatolégico entre la
Iglesia y el Cordero como unas bodas
gozosas e indefectibles (cf. Ap 19, 7-9;
21,9).



Habria aun mucho que decir, pero
me parece que, de cuanto he
expuesto, se puede entender que
estas dos cartas son una gran
catequesis, de la que podemos
aprender no sélo como ser buenos
cristianos, sino también como llegar
a ser realmente hombres. Si
empezamos a entender que el
cosmos es la huella de Cristo,
aprendemos nuestra relacion recta
con el cosmos, con todos los
problemas de su conservacion.
Aprendemos a verlo con la razdn,
pero con una razon movida por el
amor, y con la humildad y el respeto
que permiten actuar de forma
correcta. Y si pensamos que la Iglesia
es el Cuerpo de Cristo, que Cristo se
ha dado a si mismo por ella,
aprendemos como vivir con Cristo el
amor reciproco, el amor que nos une
a Dios y que nos hace ver al otro
como imagen de Cristo, como Cristo
mismo. Oremos al Sefior para que
nos ayude a meditar bien la Sagrada



Escritura, su Palabra, y aprender asi
realmente a vivir bien.

Escritura y Tradicion. La
estructura de la Iglesia. Miércoles
28 de enero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

Las ultimas cartas del epistolario
paulino, de las que quiero hablar
hoy, se llaman cartas pastorales,
porque se enviaron a algunas figuras
de pastores de la Iglesia: dos a
Timoteo y una a Tito, estrechos
colaboradores de san Pablo. En
Timoteo el Apdstol veia casi un alter
ego; de hecho, le encomendo
misiones importantes (en
Macedonia: cf. Hch 19, 22; en
Tesalonica: cf. 1 Ts 3, 6-7; en Corinto:
cf. 1 Co4,17;16,10-11), y después
escribid de él un elogio halagador:
"Pues a nadie tengo de tan iguales
sentimientos que se preocupe
sinceramente de vuestros

intereses" (Flp 2, 20).



Segun la Historia eclesidstica de
Eusebio de Cesarea, del siglo IV,
Timoteo fue después el primer
obispo de Efeso (cf. 3, 4). En cuanto a
Tito, también él debi6 ser muy
querido por el Apostol, que lo define
explicitamente "lleno de celo..., mi
compaiiero y colaborador” (2 Co 8,
17.23); mas aun, "mi verdadero hijo
en la fe comun" (Tt 1, 4). A Tito le
habian encargado un par de
misiones muy delicadas en la Iglesia
de Corinto, cuyo resultado reconfortd
a san Pablo (cf. 2 Co 7, 6-7.13; 8, 6).
Seguidamente, por cuanto sabemos,
Tito alcanzo a san Pablo en Nicopolis,
en el Epiro, en Grecia (cf. Tt 3, 12), y
después fue enviado por €l a
Dalmacia (cf. 2 Tm 4, 10). Segun la
carta dirigida a él, después fue
obispo de Creta (cf. Tt 1, 5).

Las cartas dirigidas a estos dos
pastores ocupan un lugar muy
particular dentro del Nuevo

Testamento. La mayoria de los



exegetas es hoy del parecer que estas
cartas no habrian sido escritas por
san Pablo mismo, sino que su origen
estaria en la "escuela de san Pablo", y
reflejaria su herencia para una
nueva generacion, tal vez integrando
algun breve escrito o palabra del
Apostol mismo. Por ejemplo, algunas
palabras de la segunda carta a
Timoteo parecen tan auténticas que
solo podrian venir del corazon y de
los labios del Apostol.

Sin duda la situacion eclesial que
emerge de estas cartas es diversa de
la de los afios centrales de la vida de
san Pablo. Fl ahora,
retrospectivamente, se define a si
mismo "heraldo, apdstol y maestro”
de los paganos en la fe y en la verdad
(cf.1Tm2,7;2 Tm 1, 11); se presenta
como uno que ha obtenido
misericordia, porque Jesucristo —asi
escribe— "quiso manifestar
primeramente en mi toda su
paciencia para que yo sirviera de



ejemplo a los que habian de creer en
él para obtener vida eterna" (1 Tm 1,
16). Por tanto, lo esencial es que
realmente en san Pablo, perseguidor
convertido por la presencia del
Resucitado, se manifiesta la
magnanimidad del Sefior para
aliento nuestro, a fin de inducirnos a
esperar y a confiar en la misericordia
del Sefior que, a pesar de nuestra
pequeriez, puede hacer cosas
grandes.

Los nuevos contextos culturales que
aqui se presuponen van mas alla de
los afios centrales de la vida de san
Pablo. En efecto, se hace alusion a la
aparicion de ensefianzas que se
pueden considerar totalmente
equivocadas o falsas (cf. 1 Tm 4, 1-2;
2 Tm 3, 1-5), como las de quienes
pretendian que el matrimonio no era
bueno (cf. 1 Tm 4, 3). Vemos cuan
moderna es esta preocupacion,
porque también hoy se lee a veces la
Escritura como objeto de curiosidad



historica y no como palabra del
Espiritu Santo, en la que podemos
escuchar la voz misma del Sefior y
conocer su presencia en la historia.
Podriamos decir que, con este breve
elenco de errores presentes en las
tres cartas, aparecen anticipados
algunos esbozos de la orientacion
erronea sucesiva que conocemos con
el nombre de gnosticismo (cf. 1 Tm 2,
5-6;2 Tm 3, 6-8).

A estas doctrinas se enfrenta el autor
con dos llamadas de fondo. Una
consiste en la referencia a una
lectura espiritual de la Sagrada
Escritura (cf.2Tm 3, 14-17), es decir, a
una lectura que la considera
realmente como "inspirada" y
procedente del Espiritu Santo, de
modo que ella nos puede "instruir
para la salvacion". Se lee la Escritura
correctamente poniéndose en
dialogo con el Espiritu Santo, para
sacar de ella luz "para ensefiar,
convencer, corregir y educar en la



justicia" (2Tm 3, 16). En este sentido
afiade la carta: "Asi el hombre de
Dios se encuentra perfectoy
preparado para toda obra buena" (2
Tm 3, 17). La otra llamada consiste en
la referencia al buen

"depdosito"” (parathéke): es una
palabra especial de las cartas
pastorales con la que se indica la
tradicion de la fe apostodlica que hay
que conservar con la ayuda del
Espiritu Santo que habita en
nosotros.

Asi pues, este "dep0sito"” se ha de
considerar como la suma de la
Tradicion apostoélica y como criterio
de fidelidad al anuncio del Evangelio.
Y aqui debemos tener presente que
en las cartas pastorales, como en
todo el Nuevo Testamento, el término
"Escrituras” significa explicitamente
el Antiguo Testamento, porque los
escritos del Nuevo Testamento o aun
no existian o todavia no formaban
parte de un canon de las Escrituras.



Por tanto, la Tradicion del anuncio
apostolico, este "deposito", es la clave
de lectura para entender la Escritura,
el Nuevo testamento.

En este sentido, Escritura y
Tradicion, Escritura y anuncio
apostolico como claves de lectura, se
unen y casi se funden, para formar
juntas el "fundamento firme puesto
por Dios" (2 Tm 2, 19). El anuncio
apostolico, es decir la Tradicion, es
necesario para introducirse en la
comprension de la Escritura y captar
en ella la voz de Cristo. En efecto,
hace falta estar "adherido a la
palabra fiel, conforme a la
ensefianza" (Tt 1, 9). En la base de
todo esta precisamente la fe en la
revelacion historica de la bondad de
Dios, el cual en Jesucristo ha
manifestado concretamente su
"amor a los hombres"”, un amor al
que el texto original griego califica
significativamente como filantropia



(Tt3, 4; cf. 2 Tm1, 9-10); Dios ama a la
humanidad.

En conjunto, se ve bien que la
comunidad cristiana va
configurandose en términos muy
claros, segun una identidad que no
solo se aleja de interpretaciones
incongruentes, sino que sobre todo
afirma su propio arraigo en los
puntos esenciales de la fe, que aqui
es sinonimo de "verdad"(1 Tm 2, 4.7,
4,3;6,5;2Tm 2,15.18.25;3, 7.8; 4, 4; Tt
1, 1.14). En la fe aparece la verdad
esencial de quiénes somos, quién es
Dios, como debemos vivir. Y de esta
verdad (la verdad de la fe) la Iglesia
se define "columna y apoyo"(1 Tm 3,
15).

En todo caso, es una comunidad
abierta, de dimension universal, que
reza por todos los hombres, de
cualquier clase y condicion, para que
lleguen al conocimiento de la verdad:
"Dios quiere que todos los hombres



se salven y lleguen al conocimiento
de la verdad", porque "Jesus se ha
dado a si mismo en rescate por
todos" (1 Tm 2, 4-6). Por tanto, el
sentido de la universalidad, aunque
las comunidades sean aun pequenias,
es fuerte y determinante para estas
cartas. Ademas, esta comunidad
cristiana "no injuria a nadie" y
"muestra una perfecta mansedumbre
con todos los hombres" (Tt 3, 2). Este
es un primer componente
importante de estas cartas: la
universalidad y la fe como verdad,
como clave de lectura de la Sagrada
Escritura, del Antiguo Testamento;
asi se delinea una unidad de anuncio
y de Escritura, y una fe viva abierta a
todos y testigo del amor de Dios a
todos.

Otro componente tipico de estas
cartas es su reflexion sobre la
estructura ministerial de la Iglesia.
Ellas son las que por primera vez
presentan la triple subdivision de



obispos, presbiteros y didconos (cf. 1
Tm3, 1-13;4,13; 2 Tm 1, 6; Tt 1, 5-9).
En las cartas pastorales podemos
constatar la confluencia de dos
estructuras ministeriales distintas y
asi la constitucion de la forma
definitiva del ministerio de la Iglesia.
En las cartas paulinas de los afios
centrales de su vida, san Pablo habla
de "obispos" (Flp 1, 1), y de
"diaconos": esta es la estructura
tipica de la Iglesia que se formo en
esa época en el mundo pagano. Por
tanto, prevalece la figura del apdstol
mismo y por eso sdlo poco a poco se
desarrollan los demas ministerios.

Si, como he dicho, en las Iglesias
formadas en el mundo pagano
tenemos obispos y didconos, y no
presbiteros, en las Iglesias formadas
en el mundo judeo-cristiano los
presbiteros son la estructura
dominante. En las cartas pastorales,
al final las dos estructuras se unen:
aparece ahora el "obispo" (cf. 1Tm 3,



2; Tt 1,7), siempre en singular,
acompanado del articulo definido:
"el obispo". Y junto al "obispo"
encontramos a los presbiteros y los
didconos. También aqui es
determinante la figura del apdstol,
pero las tres cartas, como ya he
dicho, no se dirigen a comunidades,
sino a personas: Timoteo y Tito, los
cuales por una parte aparecen como
obispos, y por otra comienzan a estar
en el lugar del Apostol.

Asi se evidencia en los origenes la
realidad que mas tarde se llamara
"sucesion apostolica”. San Pablo dice
a Timoteo con un tono muy solemne:
"No descuides el carisma que hay en
ti y que se te comunico por
intervencion profética mediante la
imposicion de las manos del colegio
de presbiteros" (1Tm 4, 14). Podemos
decir que en estas palabras aparece
inicialmente también el caracter
sacramental del ministerio. Y asi
tenemos lo esencial de la estructura



catdlica: Escritura y Tradicion,
Escritura y anuncio, forman un
conjunto, pero a esta estructura, por
asi decir doctrinal, debe anadirse la
estructura personal, los sucesores de
los Apostoles, como testigos del
anuncio apostolico.

Por ultimo, es importante sefialar
que en estas cartas la Iglesia se
comprende a si misma en términos
muy humanos, en analogia con la
casa y la familia. Particularmente en
1 Tm 3, 2-7 se leen instrucciones muy
detalladas sobre el obispo, como
estas: debe ser "irreprensible, casado
una sola vez, sobrio, sensato,
educado, hospitalario, apto para
ensefar, ni bebedor ni violento, sino
moderado, enemigo de pendencias,
desprendido del dinero, que
gobierne bien su propia casay
mantenga sumisos a sus hijos con
toda dignidad; pues si alguno no es
capaz de gobernar su propia casa,
¢como podra cuidar de la Iglesia de



Dios? Ademas, (...) es necesario que
tenga buena fama entre los de fuera".
Conviene notar aqui sobre todo la
importante aptitud para la
ensefanza (cf. también 1 Tm 5, 17),
de la que se encuentran ecos también
en otros pasajes (cf. 1 Tm 6, 2; 2 Tm 3,
10; Tt 2, 1), y ademads una
caracteristica personal especial, la de
la "paternidad". En efecto, al obispo
se lo considera padre de la
comunidad cristiana (cf. también 1
Tm 3, 15). Por lo demas, la idea de la
Iglesia como "casa de Dios" hunde
sus raices en el Antiguo Testamento
(cf. Nm 12, 7) y se encuentra
formulada nuevamente en Hb 3, 2.6,
mientras en otro lugar se lee que
todos los cristianos ya no son
extranjeros ni huéspedes, sino
conciudadanos de los santos y
familiares de la casa de Dios (cf. Ef 2,
19).

Oremos al Sefior y a san Pablo para
que también nosotros, como



cristianos, nos caractericemos cada
vez mas, en relacion con la sociedad
en la que vivimos, como miembros
de la "familia de Dios". Y oremos
también para que los pastores de la
Iglesia tengan sentimientos cada vez
mas paternos, a la vez tiernos y
firmes, en la formacién de la casa de
Dios, de la comunidad, de la Iglesia.

El martirio de san Pablo.
Miércoles 4 de febrero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

La serie de nuestras catequesis sobre
la figura de san Pablo ha llegado a su
conclusion: hoy queremos hablar del
final de su vida terrena. La antigua
tradicion cristiana testifica
unanimemente que la muerte de san
Pablo tuvo lugar como consecuencia
del martirio sufrido aqui en Roma.
Los escritos del Nuevo Testamento
no recogen el hecho. Los Hechos de
los Apdstoles terminan su relato
aludiendo a la condicion de



prisionero del Apostol, que sin
embargo podia recibir a todos
aquellos que lo visitaban (cf. Hch 28,
30-31). Sdlo en la segunda carta a
Timoteo encontramos estas palabras
suyas premonitorias: "Porque yo
estoy a punto de ser derramado en
libacion, y ha llegado el momento de
desplegar las velas" (2 Tm 4, 6; cf. Flp
2,17). Aqui se usan dos imagenes: la
cultual del sacrificio, que ya habia
utilizado en la carta a los Filipenses,
interpretando el martirio como parte
del sacrificio de Cristo; y la marinera,
de soltar las amarras: dos imagenes
que, juntas, aluden discretamente al
acontecimiento de la muerte, y de
una muerte cruenta.

El primer testimonio explicito sobre
el final de san Pablo nos viene de la
mitad de los afios 90 del siglo I y, por
tanto, poco mas de treinta afios
después de su muerte efectiva. Se
trata precisamente de la carta que la
Iglesia de Roma, con su obispo



Clemente I, escribio a la Iglesia de
Corinto. En ese texto epistolar se
invita a tener ante los ojos el ejemplo
de los Apostoles e, inmediatamente
después de mencionar el martirio de
Pedro, se lee asi: "Por los celos y la
discordia, san Pablo se vio obligado a
mostrarnos como se consigue el
premio de la paciencia. Arrestado
siete veces, exiliado, lapidado, fue el
heraldo de Cristo en Oriente y en
Occidente; y, por su fe, consiguio una
gloria pura. Tras haber predicado la
justicia en todo el mundo y tras
haber llegado hasta el extremo de
Occidente, sufrid el martirio ante los
gobernantes; asi partio de este
mundo y llego al lugar santo,
convertido asi en el mayor modelo de
paciencia"” (I Clem 5, 2). La paciencia
de la que habla es expresion de su
comunion con la pasion de Cristo, de
la generosidad y constancia con la
que acept6 un largo camino de
sufrimiento, hasta poder decir:
"Llevo en mi cuerpo las sefiales de



Jesus" (Ga 6, 17). En el texto de san
Clemente hemos escuchado que san
Pablo habria llegado "hasta el
extremo de Occidente". Se discute si
esto alude a un viaje a Espafia que
san Pablo habria realizado. No existe
certeza sobre esto, pero es verdad
que san Pablo en su carta a los
Romanos expresa su intencion de ir a
Espafa (cf. Rm 15, 24).

En cambio, es muy interesante, en la
carta de Clemente, la sucesion de los
nombres de Pedro y Pablo, aunque
estan invertidos en el testimonio de
Eusebio de Cesarea, en el sigloIV, el
cual, hablando del emperador Neron,
escribe: "Durante su reinado Pablo
fue decapitado precisamente en
Roma, y Pedro fue alli crucificado. El
relato esta confirmado por el nombre
de Pedro y de Pablo, que aun hoy se
conserva en sus sepulcros en esa
ciudad" (Hist. eccl. 2, 25, 5). Eusebio
después continua refiriendo la
declaracion anterior de un



presbitero romano llamado Gayo,
que se remonta a los inicios del siglo
II: "Yo te puedo mostrar los trofeos de
los apdstoles: si vas al Vaticano o a la
via Ostiense, alli encontraras los
trofeos de los fundadores de la
Iglesia” (ib. 2, 25, 6-7). Los "trofeos"
son los monumentos sepulcrales, y se
trata de las mismas sepulturas de san
Pedro y de san Pablo que aun hoy
veneramos, tras dos milenios, en los
mismos lugares: aqui, en el Vaticano,
por lo que respecta a san Pedro; y en
la basilica de San Pablo extramuros,
en la via Ostiense, por lo que atafie al
Apostol de los gentiles.

Es interesante notar que los dos
grandes Apostoles son mencionados
juntos. Aunque ninguna fuente
antigua habla de un ministerio
simultaneo suyo en Roma, la
sucesiva conciencia cristiana, sobre
la base de su sepultura comun en la
capital del imperio, los asociara
también como fundadores de la



Iglesia de Roma. En efecto, en san
Ireneo de Lyon, a finales del siglo II,
a proposito de la sucesion apostolica
en las distintas Iglesias, se lee: "Dado
que seria demasiado largo enumerar
las sucesiones de todas las Iglesias,
tomaremos la Iglesia grandisima y
antiquisima y de todos conocida, la
Iglesia fundada y establecida en
Roma por los dos gloriosisimos
apostoles Pedro y Pablo" (Adv. haer.
3,3,2).

Dejemos aparte la figura de san
Pedro y concentrémonos en la de san
Pablo. Su martirio se narra por
primera vez en los Hechos de Pablo,
escritos hacia finales del siglo II, los
cuales refieren que Neron lo
condend a muerte por decapitacion,
ejecutada inmediatamente después
(cf. 9, 5). La fecha de la muerte varia
ya en las fuentes antiguas, que la
situan entre la persecucion
desencadenada por Neron mismo
tras el incendio de Roma en julio del



afo 64 y el ultimo afio de su reinado,
es decir, el 68 (cf. san Jeronimo, De
viris ill. 5, 8). El calculo depende
mucho de la cronologia de la llegada
de san Pablo a Roma, un debate en el
que no podemos entrar aqui.
Tradiciones sucesivas precisaran
otros dos elementos. Uno, el mas
legendario, es que el martirio tuvo
lugar en las Acquae Salviae, en la via
Laurentina, con un triple rebote de la
cabeza, cada uno de los cuales causoé
la salida de un chorro de agua, por lo
que el lugar desde entonces hasta
ahora se ha llamado "Tre

Fontane" (Hechos de Pedro y Pablo del
Pseudo Marcelo, del siglo V).

El otro, en consonancia con el
antiguo testimonio, ya mencionado,
del presbitero Gayo, es que su
sepultura tuvo lugar no sélo "fuera
de la ciudad..., en la segunda milla de
la via Ostiense", sino mas
precisamente "en la hacienda de
Lucina", que era una matrona



cristiana (Pasion de Pablo del Pseudo
Abdias, del siglo VI). Aqui, en el siglo
IV, el emperador Constantino erigio
una primera iglesia, después muy
ampliada entre los siglos IVy V por
los emperadores Valentiniano II,
Teodosio y Arcadio. Después del
incendio de 1800, se erigio aqui la
actual basilica de San Pablo
extramuros.

En todo caso, la figura de san Pablo
se destaca mas alla de su vida
terrena y de su muerte, pues dejo
una extraordinaria herencia
espiritual. También él, como
verdadero discipulo de Jesus, se
convirtio en signo de contradiccion.
Mientras que entre los llamados
"ebionitas" —una corriente
judeocristiana— era considerado
como apostata de la ley de Moisés, ya
en el libro de los Hechos de los
Apostoles aparece una gran
veneracion hacia el apdstol san
Pablo. Ahora quiero prescindir de la



literatura apocrifa, como los Hechos
de Pablo y Tecla y un epistolario
apocrifo entre el apdstol san Pablo y
el fildsofo Séneca. Es importante
constatar sobre todo que muy pronto
las cartas de san Pablo entraron en la
liturgia, donde la estructura profeta-
apostol-Evangelio es determinante
para la forma de la liturgia de la
Palabra. Asi, gracias a esta
"presencia” en la liturgia de la Iglesia,
el pensamiento del Apdstol se
convirtio en seguida en alimento
espiritual para los fieles de todos los
tiempos.

Es obvio que los Padres de la Iglesia y
después todos los tedlogos se han
alimentado de las cartas de san Pablo
y de su espiritualidad. Asi, ha
permanecido a lo largo de los siglos,
hasta hoy, como verdadero maestroy
apostol de los gentiles. El primer
comentario patristico, que ha llegado
hasta nosotros, sobre un escrito del
Nuevo Testamento es el del gran



tedlogo alejandrino Origenes, que
comenta la carta de san Pablo a los
Romanos. Por desgracia, este
comentario solo se conserva en
parte. San Juan Crisostomo, ademas
de comentar sus cartas, escribié de él
sus siete panegiricosmemorables. San
Agustin le debera el paso decisivo de
su propia conversion, y volvera a san
Pablo durante toda su vida. De este
dialogo permanente con el Apostol
deriva su gran teologia catdlica y
también la protestante de todos los
tiempos. Santo Tomdas de Aquino nos
dejo un hermoso comentario a las
cartas paulinas, que constituye el
fruto mdas maduro de la exégesis
medieval.

Un verdadero viraje se produjo en el
siglo XVI con la Reforma protestante.
El momento decisivo en la vida de
Lutero fue el llamado
"Turmerlebnis” (1517), en el que en
un momento encontro una nueva
interpretacion de la doctrina paulina



de la justificacion. Una
interpretacion que lo liberd de los
escrupulos y de las ansias de su vida
precedente y le dio una confianza
nueva y radical en la bondad de Dios,
que perdona todo sin condicion.
Desde ese momento, Lutero
identifico el legalismo judeo-
cristiano, condenado por el Apdstol,
con el orden de vida de la Iglesia
catdlica. Y, por eso, la Iglesia le
parecio como expresion de la
esclavitud de la ley, a la que opuso la
libertad del Evangelio. El concilio de
Trento, entre 1545 y 1563, interpreto
profundamente la cuestion de la
justificacion y encontro en la linea de
toda la tradicidn catolica la sintesis
entre ley y Evangelio, conforme al
mensaje de la Sagrada Escritura leida
en su totalidad y unidad.

En el siglo XIX, recogiendo la mejor
herencia de la Ilustracion, se produjo
una revitalizacion del paulinismo,
ahora sobre todo en el plano del



trabajo cientifico desarrollado por la
interpretacion historico-critica de la
Sagrada Escritura. Prescindimos aqui
del hecho de que también en ese
siglo, como luego en el XX, emergio
una verdadera denigracion de san
Pablo. Pienso sobre todo en
Nietzsche, que se burlaba de la
teologia de la humildad en san Pablo,
oponiendo a ella su teologia del
hombre fuerte y poderoso.

Pero, prescindiendo de esto, vemos la
corriente esencial de la nueva
interpretacion cientifica de la
Sagrada Escritura y del nuevo
paulinismo de ese siglo. En €l se
subrayo sobre todo como central en
el pensamiento paulino el concepto
de libertad: en él se vio el nucleo del
pensamiento de san Pablo, como por
otra parte ya habia intuido Lutero.
Ahora, sin embargo, el concepto de
libertad se volvia a interpretar en el
contexto del liberalismo moderno. Y
ademas se subrayo fuertemente la



diferencia entre el anuncio de san
Pablo y el anuncio de Jesus. Y san
Pablo aparecio casi como un nuevo
fundador del cristianismo.

Es cierto que en san Pablo la
centralidad del reino de Dios,
determinante para el anuncio de
Jesus, se transforma en la centralidad
de la cristologia, cuyo punto
determinante es el misterio pascual.
Y del misterio pascual resultan los
sacramentos del Bautismo y de la
Eucaristia, como presencia
permanente de este misterio, del que
crece el Cuerpo de Cristo, del que se
construye la Iglesia. Pero, sin entrar
ahora en detalles, yo diria que
precisamente en la nueva
centralidad de la cristologia y del
misterio pascual se realiza el reino
de Dios, y se hace concreto, presente,
operante el anuncio auténtico de
Jesus. En las catequesis anteriores
hemos visto que precisamente esta
novedad paulina es la fidelidad mas



profunda al anuncio de Jesus. Con el
progreso de la exégesis, sobre todo
en los ultimos doscientos afios, han
aumentado también las
convergencias entre la exégesis
catolica y la protestante, realizando
asi un consenso notable
precisamente en el punto que estaba
en el origen de la mayor disension
historica. Por tanto, es una gran
esperanza para la causa del
ecumenismo, tan central para el
concilio Vaticano II.

Al final quiero aludir brevemente a
los diversos movimientos religiosos,
surgidos en la edad moderna en el
seno de la Iglesia catolica, que hacen
referencia al nombre de san Pablo.
Asi sucedio en el siglo XVI con la
"Congregacion de San Pablo",
llamada de los Barnabitas, en el siglo
XIX con los "Misioneros de San
Pablo" o Paulistas, y en el siglo XX
con la poliédrica "Familia Paulina"
fundada por el beato Santiago



Alberione, por no hablar del instituto
secular de la "Compariia de San
Pablo".

Fundamentalmente, permanece
luminosa ante nosotros la figura de
un apostol y de un pensador
cristiano sumamente fecundo y
profundo, de cuya cercania cada uno
de nosotros puede sacar provecho.
En uno de sus panegiricos, san Juan
Crisostomo hizo una original
comparacion entre san Pablo y Noé,
expresandose asi: san Pablo "no
coloco juntos los ejes para fabricar
un arca; mas bien, en lugar de unir
tablas de madera, compuso cartas y
asi no extrajo de las aguas a dos, tres
0 cinco miembros de su familia, sino
a toda la ecumene que estaba a
punto de perecer” (Paneg. 1, 5).
Precisamente esto es lo que puede
hacer aun y siempre el apdstol san
Pablo. Por tanto, acudir a él, tanto a
su ejemplo apostolico como a su
doctrina, sera un estimulo, si no una



garantia, para la consolidacion de la
identidad cristiana de cada uno de
nosotros y para el rejuvenecimiento
de toda la Iglesia.

Benedicto XVi

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/catequesis-san-
pablo-benedictoxvi/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/
https://opusdei.org/es-es/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/
https://opusdei.org/es-es/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/

	Catequesis sobre San Pablo
	Sumario del libro Catequesis sobre San Pablo


