
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre de 2016)

La ya próxima clausura del Año
de la Misericordia centra la
carta del Prelado. Mons.
Echevarría sugiere que, como
fruto de este tiempo, podamos
"acogernos personalmente a la
misericordia de Dios, y así
acoger a los demás: vivir
inclinados hacia ellos".

03/11/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Ha pasado ya casi un año desde que
el Santo Padre abría la Puerta Santa,
primero en el corazón de África y
después en la basílica de San Pedro.
Mientras se acerca el final de este
Año jubilar, que concluirá en la
solemnidad de Jesucristo Rey del
Universo, el 20 de este mes, acuden a
nuestra memoria los eventos que
han tenido lugar en todo el mundo;
los más importantes, sin duda, han
sucedido en la intimidad de cada uno
con el Señor. Sólo Dios conoce
cuántas personas han vuelto a
reconciliarse con Él, quizá después
de muchos años de alejamiento o de
tibieza.

A lo largo de estos meses, hemos
procurado redescubrir el misterio
del Amor de Dios, que se esconde en
el seno de la Iglesia.
Verdaderamente, la misericordia
divina llena toda la tierra, como las
aguas cubren la inmensa extensión
de los océanos; y la hemos repasado



en la Sagrada Escritura —en los
profetas y en los salmos, sobre todo
en el Evangelio—, en la liturgia, en la
piedad popular... La hemos advertido
también en nuestra vida: basta una
ojeada a la propia existencia para
redescubrir, maravillados, la
cercanía con que el Señor nos ha
tratado y nos trata, desde que nos
incorporó a la Iglesia mediante el
bautismo, y aun antes.

Jesucristo nos ha dejado una clara
enseñanza en el capítulo 15 del
evangelio de san Lucas. Ahí se
recogen tres parábolas suyas sobre la
misericordia divina:la de la oveja
perdida, la de la dracma que se había
extraviado y la del hijo pródigo. Y
comenta san Ambrosio: «¿Quién es
este padre, ese pastor y esa mujer?
¿Acaso no representan a Dios Padre,
a Cristo y a la Iglesia? Cristo te lleva
sobre sus hombros, te busca la Iglesia
y te recibe el Padre. Uno, porque es
Pastor, no cesa de sostenerte; la otra,



como Madre, te acoge, sin cesar te
busca; y entonces el Padre vuelve a
vestirte. El primero, por obra de su
misericordia; la segunda, cuidándote;
y el tercero, reconciliándote con
Él»[1].

Estos meses nos han ayudado a
revitalizar nuestro amor a Dios y a
los demás, precisamente allí donde
pudiera haberse quedado un poco
debilitado. Quizá descubramos que
son aún muchos los pliegues del
alma en los que nos falta esa faceta; y
esto no debe extrañarnos, porque la
llamada a ser "misericordiosos como
el Padre" es una invitación para toda
la vida.

La clausura del Año santo no supone,
pues, un punto de arribo para pasar
a otra cosa, sino un punto de partida
para andar con ilusión renovada por
el camino de nuestro progresar
cristiano. Desde el bautismo, todos
los cristianos poseemos el sacerdocio



común, que nos conduce a ejercer la
misericordia con un hondo sentido
de la filiación divina. San Josemaría
insistió en que hay que ver, en
todos, hermanos a los que
debemos un amor sincero y un
servicio desinteresado[2]. Es éste el
mensaje del Papa, pocas semanas
antes de clausurar este año de
especiales gracias. «No basta con
adquirir experiencia de la
misericordia de Dios en la propia
vida; es necesario que cualquiera que
la recibe se convierta también en
signo e instrumento para los demás.
La misericordia, además, no está
reservada sólo para momentos
particulares, sino que abraza toda
nuestra experiencia cotidiana»[3].

Por eso me pregunto, y os animo a
preguntaros: ¿Qué ha quedado en
nosotros a la vuelta del Año santo?
¿Nos hemos empapado más de la
convicción de que Dios nos mira
como un Padre lleno de ternura, de



infinito amor[4]? En la convivencia
diaria, en la vida familiar, en el
trabajo profesional, en el apostolado,
en las visitas a los pobres y en la
ayuda a los que sufren, ¿se halla más
presente ese Amor de Dios,
manifestado en Cristo? ¿Mantenemos
despierta la esperanza de que, a
pesar de nuestros errores, el Señor
desea que nos comportemos como
mejores transmisores de su
misericordia? Muy oportuno resulta
que, como nuestra Madre la Virgen,
meditemos estas cosas y las
ponderemos en nuestro corazón.

Para seguir adelante, cada vez con
paso más decidido, en esta dirección
por la que el Espíritu Santo impulsa a
la Iglesia, me atrevo a sugeriros dos
líneas que, en cierto modo, resumen
el camino recorrido durante estos
meses, y que pueden ayudarnos a
mantener encendidas en nuestras
almas las luces de este Año santo: 
acogernos personalmente a la



misericordia de Dios, y así acoger a
los demás: vivir inclinados hacia
ellos.

En primer lugar, acogernos a la
misericordia de Dios: de esto
depende todo. Cuando nos
percatamos de que Dios mueve las
circunstancias y tareas,
impulsándonos hacia Él, la piedad y
el afán apostólico crecen. Nos
refugiamos más fácilmente en las
manos de Jesucristo, con
deportividad en la pelea interior, con
deseos renovados de acercarle
muchas almas, con una alegría que
nada ni nadie debe perturbar.

El Amor de Dios se nos muestra
exigente y sereno a la vez. Exigente,
porque Jesucristo cargó sobre sus
hombros la Cruz y quiere que le
sigamos por ese camino, para
colaborar con Él a que los frutos de
la redención lleguen a todo el
mundo; sereno, porque Jesús no



desconoce nuestras limitaciones, y
nos orienta mejor que la más
comprensiva de las madres. No
somos nosotros quienes
cambiaremos el mundo con nuestro
esfuerzo: eso lo cumplirá Dios, capaz
de transformar los corazones de
piedra en corazones de carne.

El Señor no exige que no nos
equivoquemos nunca, sino que nos
levantemos siempre, sin quedarnos
amarrados a nuestros errores; que
caminemos por esta tierra con
serenidad y confianza de hijos.
Meditemos con frecuencia esas
tiernas palabras de san Juan: en su
presencia tranquilizaremos nuestro
corazón, aunque el corazón nos
reproche algo, porque Dios es más
grande que nuestro corazón y conoce
todo[5]. La paz interior no pertenece
a quien piensa que todo lo cumple
bien, ni a quien se despreocupa de
amar: surge en la criatura que
siempre, incluso cuando cae, vuelve



a las manos de Dios. Jesucristo no ha
venido a buscar a los sanos sino a los
enfermos[6], y se contenta con un
amor que se renueva cada jornada, a
pesar de los tropiezos de los
hombres, porque acuden a los
sacramentos como a la fuente
inagotable de perdón.

La misericordia nos urge también a
acoger a los demás, a inclinarnos
hacia ellos; somos capaces de
transmitirla si la hemos recibido de
Dios. Así, «tras haber obtenido
misericordia y abundancia de
justicia, el cristiano se dispone a
tener compasión de los infelices y a
rezar por los otros pecadores. Se
vuelve misericordioso incluso hacia
sus enemigos»[7]. Sólo la
comprensión magnánima de Dios «es
capaz de recuperar el bien perdido,
de pagar con el bien el mal cometido
y de generar nuevas fuerzas de
justicia y de santidad»[8].



No faltan ocasiones en las que el peso
del trabajo o de las dificultades
podrían anestesiar un poco el
corazón, como las espinas que
ahogan la buena semilla. Dios nos
pone el corazón en carne viva, para
que nos inclinemos a los demás, no
sólo ante los problemas o las
tragedias, sino también en la
multitud de pequeñas cosas diarias,
que requieren un corazón atento,
que quita relevancia a lo que
realmente no la tiene, y que se
esfuerza por darla a lo que
verdaderamente importa, pero que
quizá pasa inadvertido. Dios no nos
convoca sólo a convivir con los
demás, sino a vivir para los demás.
Nos reclama una caridad
afectuosa, que sepa acoger a todos
con una sincera sonrisa[9].

Por eso acudamos siempre a la
oración, especialmente cuando
pensemos que una situación o una
persona nos supera, para confiar



entonces al Señor los obstáculos que
encontramos en nuestro caminar.
Roguémosle que nos ayude a
superarlos, a no concederles
demasiada importancia. Pidámosle
que nos conceda un amor a la
medida del suyo, por intercesión de
Santa María, Mater misericordiæ

En su viaje apostólico a Polonia, el
Papa hablaba del Evangelio como el
«libro vivo de la misericordia de
Dios». Este libro, decía, «todavía
tiene al final páginas en blanco: es
un libro abierto, que estamos
llamados a escribir con el mismo
estilo, es decir, realizando obras de
misericordia»[10]. Y concluía: «cada
uno de nosotros guarda en el corazón
una página personalísima del libro
de la misericordia de Dios»[11].
Llenemos con ilusión las páginas que
Dios nos ha confiado a cada uno, sin
desanimarnos por los borrones y
manchas que nuestra torpe escritura
haya causado. Por la clemencia de



Dios, el Espíritu se hace presente en
nuestras miserias, porque cuando soy
débil, entonces soy fuerte[12]; nos
fortalecemos con la gracia de Cristo y
así podemos transmitir lo que hemos
recibido.

En este servicio atento a los demás,
no olvidemos —particularmente el
día 2, y durante todo el mes — esa
obra de misericordia discreta y tan
agradable a los ojos de Dios: la
oración por los difuntos. Suplico al
Señor, para cada uno y cada una, la
gracia de practicar la Comunión de
los santos con todos: con los
necesitados de nuestros sufragios,
con los que gozan ya de la
bienaventuranza celestial, y con los
que aún peregrinamos aquí abajo,
comenzando por el Papa y sus
colaboradores, hasta abarcar en
nuestra plegaria a todos los hombres
y mujeres, especialmente a los más
indigentes de esa unión.



No puedo terminar sin agradecer a
Dios la reciente ordenación de
diáconos de la Prelatura: pidamos
por ellos y por los ministros sagrados
del mundo entero. Al mismo tiempo,
renuevo mi gratitud por los frutos
del viaje pastoral que hice dos
semanas atrás a la nueva
circunscripción de Finlandia y
Estonia. Recemos por la Iglesia en
esos países y en los demás del norte
de Europa. Me gustaría contaros con
detalle la ilusión de san Josemaría —
y también del queridísimo don
Álvaro— por la implantación de la
Obra en esas tierras. Os invito a que
lo consideréis en los ratos de oración
ante el Sagrario. Y que se alce
nuestra gratitud más sincera al Cielo,
por el aniversario de la erección de
la Obra en Prelatura personal.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Roma, 1 de noviembre de 2016.

[1] San Ambrosio, Tratado sobre el
Evangelio de san Lucas VII, 208 (PL
15, 1755).

[2] San Josemaría, Conversaciones, n.
29.

[3] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 12-X-2016.

[4] San Josemaría, Forja, n. 331.

[5] 1 Jn 3, 19-20.

[6] Cfr. Mt 9, 13.

[7] San Cromacio de Aquileya,
Sermón 41, 5, sobre las
bienaventuranzas (CCL IX A, 177).

[8] Beato Pablo VI, Manuscrito
inédito, en Istituto Paolo VI, 
Notiziario 71 [2016], 7-8 (publicado



también en L'Osservatore Romano,
septiembre de 2016).

[9] San Josemaría, Forja,n. 282.

[10] Papa Francisco, Homilía, 30-
VII-2016.

[11] Ibid.

[12] 2 Cor 12, 10.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-noviembre-de-2016/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2016/

	Carta del Prelado (noviembre de 2016)

