
opusdei.org

Carta del Prelado
(junio 2011)

Adorar a Dios es la actitud que
engrandece al hombre. Así lo
explica el Prelado en su carta
de junio, en la que profundiza
en el valor de la Eucaristía.

16/06/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Hace varios años, en una catequesis
a niños que se preparaban para
recibir la primera Comunión,
Benedicto XVI explicaba el



significado de la adoración a Dios. « 
La adoración —decía— es
reconocer que Jesús es mi Señor,
que Jesús me señala el camino que
debo tomar, me hace comprender
que sólo vivo bien si conozco el
camino indicado por Él, sólo si
sigo el camino que Él me señala.
Así pues, adorar es decir: "Jesús,
yo soy tuyo y te sigo en mi vida; no
quisiera perder jamás esta
amistad, esta comunión contigo".
También podría decir que la
adoración es, en su esencia, un
abrazo con Jesús, en el que le
digo:" Yo soy tuyo y te pido que Tú
también estés siempre conmigo" »
[1] .

He recogido este texto porque, en la
sencillez de la respuesta, se
manifiesta el significado esencial de
la actitud que, en cuanto criaturas,
debemos a nuestro Creador. Pienso
que también podría constituir el
denominador común de las fiestas



que celebraremos en las próximas
semanas: un espíritu de adoración y
de agradecimiento al Señor, por los
bienes que nos ha concedido y nos
concede.

Ayer fue la fiesta de la Visitación. En
las palabras dirigidas por Santa
Isabel a la Madre de Dios, que
llevaba a Jesucristo en su purísimo
seno, descubrimos un acto de
adoración profunda al Verbo
encarnado. Meses después, Jesús
recibió el homenaje de unos sencillos
pastores y de unos hombres cultos,
que acudieron a Belén con el objetivo
de postrarse ante el Rey de los judíos.
San Mateo relata que, cuando los
Magos entraron en el lugar donde se
detuvo la estrella, encontraron al
Niño en brazos de su Madre y, tras
arrodillarse, le adoraron [2] .

Unos grandes de la tierra se postran
y adoran a ese Niño, porque la luz
interior de la fe les ha hecho



reconocer a Dios mismo. Por
contraste, el pecado —sobre todo el
mortal— es precisamente lo
contrario: no querer reconocer a
Dios como Dios, no querer postrarse
ante Él, intentar —como Adán y Eva
en el Paraíso terrenal— ser como
dioses, conocedores del bien y del mal
[3] . Nuestros primeros padres
aspiraron, en su soberbia, a una
autonomía completa de Dios;
tentados por satanás, no quisieron
reconocer la supremacía de su
Creador ni su amor de Padre. Ésta es
la desgracia más grande de la
humanidad, del hombre y la mujer
de todos los tiempos, como recuerda
San Pablo en las primeras líneas de
la carta a los Romanos. Para el
Apóstol, la culpa de aquellos paganos
era tener aprisionada la verdad en la
injusticia [4] , no reconocer a Dios
como Señor ni adorarle, a pesar de
que contaban con suficientes signos
externos. Después de haber conocido
a Dios por las maravillas de la



creación, no le glorificaron como Dios
ni le dieron gracias, sino que se
envanecieron en sus razonamientos y
se oscureció su insensato corazón [5] .

Es una tragedia que se presenta con
contornos netos en la sociedad
actual, al menos en gran parte del
mundo. No pretendo cargar las
tintas, ni soy pesimista; al contrario:
es un hecho que no podemos dejar
de reconocer y que nos ha de animar
a propagar la alegría de la Verdad.
Insisto: el sentido de la adoración se
ha perdido en grandes estratos de los
países, y los cristianos consecuentes
—con optimismo sobrenatural y
humano— estamos convocados a
reavivar en las demás personas esa
actitud, la única congruente con la
auténtica condición de las criaturas.
Si las gentes no adoran a Dios, se
adorarán a sí mismas en las diversas
formas que registra la historia: el
poder, el placer, la riqueza, la
ciencia, la belleza...; sin percatarse de



que todo eso, desvinculado de su
fundamento último que es Dios, se
esfuma: «La criatura sin el Creador
desaparece» [6] , dice lapidariamente
el Concilio Vaticano II. Por eso, en la
tarea de la nueva evangelización,
resulta de primera importancia
ayudar a quienes conviven con
nosotros a redescubrir la necesidad y
el sentido de la adoración. Las
próximas solemnidades de la
Ascensión, de Pentecostés y del
Corpus Christi, se alzan como una
invitación « a redescubrir la
fecundidad de la adoración
eucarística (...), condición
necesaria para dar mucho fruto
(cfr. Jn 15, 5) y evitar que nuestra
acción apostólica se limite a un
activismo estéril, sino que sea
testimonio del amor de Dios » [7] .
«Que tu oración sea siempre un
sincero y real acto de adoración a
Dios» [8] , escribió nuestro Padre en 
Forja . ¡Cuántos momentos de
adoración encontramos a lo largo de



la jornada, si los vivimos
conscientemente! Desde el
ofrecimiento de obras por la mañana
hasta el examen de la noche, todo
nuestro día puede y debe convertirse
en oración, en un homenaje a
nuestro Dios.

La Santa Misa es, ante todo, un acto
de adoración a la Trinidad Santísima,
por medio de Jesucristo y en unión
con Él. En el Gloria damos gracias a
Dios por su gloria inmensa : no por
los beneficios que nos concede, sino
porque es Dios, porque existe,
porque es grande. En el Sanctus , a
coro con los ángeles y los
bienaventurados, proclamamos: 
Santo, Santo, Santo es el Señor, Dios
del universo, que entraña una de las
formas más altas de adorar a Dios.
Muchas veces, en diferentes
ocasiones, nos dirigimos a la
Trinidad rezando: gloria al Padre, y
al Hijo, y al Espíritu Santo. Y las
muchas genuflexiones ante el



Sagrario —conscientes, acompañadas
de un acto interior del corazón, como
recomendaba San Josemaría—,
suponen también un acto estupendo
de adoración.

Cada uno de vosotros, hijas e hijos
míos, ha de buscar su modo
personalísimo de ponerse
activamente en presencia de Dios a
lo largo de las horas, y manifestarle
su homenaje filial. En ocasiones será
una jaculatoria, quizá tomada de los
Salmos o de otros libros inspirados,
sobre todo del Evangelio; otras,
alguna de las frases que nos
enseñaba nuestro santo Fundador,
cuando —para movernos a la
espontaneidad en el trato con Dios—
nos abría un poco su corazón,
advirtiéndonos que personalmente
debemos esforzarnos en ese trato
íntimo con el Señor. «Cada uno que
las diga como quiera , explicaba. 
Porque una jaculatoria es eso: un
flechazo, un piropo como dicen en



mi tierra, un requiebro. Si hay
amor, no necesitáis que nadie os
enseñe fórmulas determinadas: se
os vendrán al corazón y a la boca
las palabras precisas, en cada
momento» [9] .

Este año, en muchos lugares, la
solemnidad del Corpus Christi se
celebra el 26 de junio, fiesta litúrgica
de San Josemaría. Me colma de gozo
esta coincidencia, pues nuestro Padre
estuvo locamente enamorado de la
Sagrada Eucaristía. Os recomiendo
que en esa fecha —o el jueves
anterior, en los lugares donde el
Corpus se celebra ese día—, con
continuidad, y especialmente si
podéis asistir a la procesión
eucarística, viváis esa gran
celebración muy unidos al modo de
hacer de nuestro Fundador, que en el
Cielo adora permanentemente a la
Humanidad Santísima de Jesús.



El Papa Benedicto XVI señala que
uno de los elementos constitutivos de
la procesión eucarística de esta fiesta
se resume en « arrodillarse en
adoración ante el Señor. Adorar al
Dios de Jesucristo, que se hizo pan
partido por amor, es el remedio
más válido y radical contra las
idolatrías de ayer y de hoy.
Arrodillarse ante la Eucaristía es
una profesión de libertad: quien se
inclina ante Jesús no puede y no
debe postrarse ante ningún poder
terreno, por más fuerte que sea.
Los cristianos sólo nos
arrodillamos ante Dios, ante el
Santísimo Sacramento, porque
sabemos y creemos que en él está
presente el único Dios verdadero,
que ha creado el mundo y lo ha
amado hasta el punto de entregar
a su Hijo único (cfr. Jn 3, 16) » [10] .
«¡Qué bien se explica ahora el
clamor incesante de los cristianos,
en todos los tiempos, ante la Hostia
santa ! Canta, lengua, el misterio



del Cuerpo glorioso y de la Sangre
preciosa, que el Rey de todas las
gentes, nacido de una Madre
fecunda, derramó para rescatar el
mundo (Himno Pange lingua) . Es
preciso adorar devotamente a este
Dios escondido (cfr. Adoro te
devote ): es el mismo Jesucristo
que nació de María Virgen; el
mismo que padeció, que fue
inmolado en la Cruz; el mismo de
cuyo costado traspasado manó
agua y sangre (cfr. Ave verum ) »
[11] .

Cuando nos arrodillamos ante Jesús
sacramentado —oculto en el
tabernáculo o expuesto sobre el altar
—, adoramos a la Víctima del
Sacrificio del Calvario, que se
actualiza en la Santa Misa. No hay
oposición alguna entre el culto de la
Eucaristía dentro y fuera de la Misa.
Más aún, existe una íntima armonía
y compenetración. « En efecto, en la
Eucaristía el Hijo de Dios viene a



nuestro encuentro y desea unirse
a nosotros; la adoración
eucarística no es sino la
continuación obvia de la
celebración eucarística, que es en
sí misma el acto más grande de
adoración de la Iglesia (...). La
adoración fuera de la Santa Misa
prolonga e intensifica lo
acontecido en la misma
celebración litúrgica » [12] .

Cuidemos, pues, con mayor esmero
aún, el culto a la Sagrada Eucaristía
en estas próximas semanas.
Pongamos todo nuestro empeño en
escuchar la Palabra de Dios, en la
meditación de la Sagrada Escritura,
en los cantos litúrgicos, en las
oraciones que cada una o cada uno
recite delante del Santísimo
Sacramento. Y tratemos de llenar los
momentos de silencio —que la
liturgia recomienda— con un
auténtico diálogo interior con Cristo
en la Sagrada Hostia, de corazón a



Corazón. ¡Qué buen momento para
seguir la recomendación que nos
sugería nuestro Padre!: «Haced con
más amor esa genuflexión con la
que saludáis al Señor, al entrar y al
salir del Centro. Y, aunque no
digáis nada con la boca, dirigíos a
Él con el corazón: Jesús, creo en Ti,
te amo; perdona a todos los hijos
tuyos que no hemos sabido ser
fieles... Lo que se os ocurra en
aquel momento, con
espontaneidad: no voy a dictaros
las palabras, como si fuerais niños
de tres años. Cada uno sabrá
dirigirse personalmente al Señor;
y, si no hubiera sido así hasta
ahora, se os ocurrirá en adelante».
«Más de una vez hemos hablado de
las jaculatorias personales, que
cada uno de nosotros procura
hacerse. Es eso: una alabanza, un
grito de admiración, de alegría, de
cariño, de entusiasmo, ¡de amor!,
que se escapa de nuestra alma
como si fuera una flecha (...).



Siempre es cuestión de cariño, de
entrega» [13] .

No os oculto que con frecuencia
vienen a mi cabeza unas palabras
que oí a San Josemaría: "¡Cuánta
gloria he robado a Dios!", pues
pensaba que podía haber sido más
celoso en su servicio incondicionado
a la Trinidad Santísima.
¿Alimentamos nosotros este afán del 
Deo omnis gloria? ¿Con qué rectitud
de intención nos movemos? ¿Cómo
ofrecemos al Señor lo ordinario y lo
extraordinario?

El 25 de junio conmemoramos un
nuevo aniversario de la primera
ordenación sacerdotal en el Opus
Dei. Los tres hijos de nuestro Padre
que recibieron en 1944 el Orden
sagrado —don Álvaro, don José
María, don José Luis— no tuvieron
inconveniente en dejar de lado un
presente y un futuro muy
prometedores en el ámbito de su



profesión civil, para seguir la voz de
Dios, que les llamó al sacerdocio por
medio de nuestro Fundador. No fue
para ellos ningún sacrificio , en el
sentido que habitualmente se da a
este término, como una prestación
costosa; con prontitud y alegría,
respondieron a esta nueva llamada
divina, sabiendo que era otro modo
de servir a Dios, a la Iglesia y a las
almas, con la misma entrega que los
demás fieles de la Obra.

Pidamos al Señor, por intercesión de
nuestro Padre y de aquellos tres
primeros sacerdotes, que este
espíritu se conserve intacto en la
Prelatura del Opus Dei, de modo que
podamos disponer de los sacerdotes
necesarios para el desarrollo de la
labor apostólica; y para que en todas
y en todos sea muy fuerte el peso
santo del alma sacerdotal. Recemos
también para que lleguen en todo el
mundo, en la Iglesia entera,
numerosos jóvenes y hombres



maduros que sigan el camino del
presbiterado, dóciles a la voz del
Buen Pastor.

Seguid encomendando todas mis
intenciones. Rezad por el viaje del
Papa a Croacia, en los primeros días
de este mes. Deseo que convirtamos
nuestra existencia en un rogar a Dios
que nos ayude a cumplir su
Santísima Voluntad, con entrega
entera, con generosidad constante,
convencidos de que, cuando se
reúnen dos o más en la oración,
nuestro Padre Dios no dejará de
escucharnos [14] .

También querría, en cada carta,
mencionaros los diferentes
aniversarios de la historia de la Obra,
de nuestra historia personal, pues
hemos de recordar aquellas
palabras: «Cuando Dios Nuestro
Señor proyecta alguna obra en
favor de los hombres, piensa
primeramente en las personas que



ha de utilizar como instrumentos...
y les comunica las gracias
convenientes » [15] .

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de junio de 2011.

[1] Benedicto XVI, Encuentro de
catequesis con los niños de primera
Comunión, 15-X-2005.

[2] Mt 2, 11.

[3] Gn 3, 5.

[4] Rm 1, 18.

[5] Ibid ., 21.

[6] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 36.



[7] Benedicto XVI, Discurso en la
Asamblea eclesial de la Diócesis de
Roma, 15-VI-2010.

[8] San Josemaría, Forja , n. 263.

[9] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 26-III-1972.

[10] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 22-
V-2008.

[11] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 84.

[12] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Sacramentum caritatis , 22-II-2007, n.
66.

[13] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1-VI-1972.

[14] Cfr. Mt 18, 19.

[15] San Josemaría, Instrucción , 19-
III-1934, n. 48.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-junio-2011/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-junio-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-junio-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-junio-2011/

	Carta del Prelado (junio 2011)

