
opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2013)

Al hacerse hombre, el Hijo de
Dios asumió una naturaleza
humana perfecta. En esta carta,
el Prelado invita a conocer,
tratar y amar a la Santísima
Humanidad de Jesucristo
durante su vida pública,
siguiendo los relatos
evangélicos.

14/02/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Al considerar el inmenso amor de
Dios a los hombres, que se manifiesta
sobre todo en el misterio de la
Encarnación, nos quedamos
removidos : así comienza nuestro
Padre su homilía "Hacia la santidad" 
[1] , y pienso que también nosotros
deseamos asumir esa disposición
interior al recitar el Credo. ¡Con qué
gratitud lo confesamos, al afirmar
que el Verbo eterno de Dios tomó
carne en el seno de la Virgen María,
por obra del Espíritu Santo, y se hizo
hombre! Al compás de estas palabras
nos inclinamos profundamente —en
dos ocasiones al año, nos
arrodillamos—, porque el velo que
escondía a Dios, por decirlo así, se
abre y su misterio insondable e
inaccesible nos toca: Dios se
convierte en el Emmanuel, "Dios
con nosotros". Cuando escuchamos
las Misas compuestas por los
grandes maestros de música sacra
—decía el Santo Padre en una
reciente audiencia— (...) notamos



inmediatamente cómo se detienen
de modo especial en esta frase, casi
queriendo expresar con el
lenguaje universal de la música
aquello que las palabras no
pueden manifestar: el misterio
grande de Dios que se encarna, que
se hace hombre [2] .

En las semanas anteriores, hemos
seguido los pasos de Jesús en la tierra
ayudados por la liturgia: primero en
el taller de Nazaret y luego por los
caminos de Judea y Galilea. Os
sugiero que ahora, al meditar en este
gran misterio del Dios hecho
hombre, nos detengamos en los
diversos momentos de la vida
terrena del Señor. Porque Jesús no
sólo tuvo un verdadero nacimiento
humano en Belén, sino que anduvo
entre nosotros durante más de
treinta años, conduciendo una
existencia plenamente humana. San
Josemaría nos movía a agradecerle
que haya tomado nuestra carne,



asumirla con todas sus
consecuencias; e insistía: Dios no se
ha vestido de hombre: se ha
encarnado [3] . El Concilio Vaticano
II nos recuerda que el Hijo de Dios
«trabajó con manos de hombre,
pensó con inteligencia de hombre,
obró con voluntad de hombre, amó
con corazón de hombre. Nacido de la
Virgen María, se hizo
verdaderamente uno de los nuestros,
semejante en todo a nosotros,
excepto en el pecado» [4] .

Mientras pensamos en la vida del
Señor, es muy importante recuperar
el asombro ante este misterio,
dejarnos envolver por la grandeza
de este acontecimiento: Dios, el
verdadero Dios, Creador de todo,
recorrió como hombre nuestros
caminos, entrando en el tiempo del
hombre, para comunicarnos su
misma vida (cfr. 1 Jn 1, 1-4) [5] .
Ahondemos, pues, con el auxilio de la
gracia, en las consecuencias de ese



hacerse Dios hombre perfecto: Jesús
nos da ejemplo de cómo
comportarnos en todo momento —de
acuerdo con la dignidad que nos ha
alcanzado— como verdaderos hijos
de Dios. Durante el año litúrgico,
rememoraremos nuevamente, con
un sentido nuevo, sus principales
enseñanzas. Tratemos de asimilarlas
personalmente, procurando
reproducirlas en nuestra existencia
cotidiana: éste es el camino seguro —
no hay otro— para alcanzar la
santidad a la que el Señor llama a
todos los cristianos. Él mismo señaló
en el Evangelio: Yo soy el Camino, la
Verdad y la Vida (...); nadie va al
Padre si no es a través de mí [6] .

Desde muy joven, a quienes se
acercaban a su labor pastoral —y a
los que él mismo buscaba para
llevarlos al Señor, porque no caben
pausas en el apostolado—, san
Josemaría les mostraba la senda para
seguir a Cristo en la vida ordinaria.



Dios le concedió una luz especial
para descubrir el contenido salvífico
de la existencia de Cristo en Nazaret,
que —como afirma el Catecismo de la
Iglesia Católica — «permite a todos
entrar en comunión con Jesús a
través de los caminos más ordinarios
de la vida humana» [7] . Lo afirmó
expresamente Benedicto XVI al
reconocer que en la conducta y en
los escritos de nuestro Fundador
brilla con fuerza particular un rayo
de la luz divina contenida en el
Evangelio, precisamente por haber
enseñado que la santidad puede y
debe alcanzarse en las circunstancias
normales de la existencia cristiana 
[8] , compuesta de horas de trabajo,
de dedicación a la familia, de
relaciones profesionales y sociales...

En efecto, Dios puso en el corazón de
san Josemaría el ansia de hacer
comprender a personas de
cualquier estado, de cualquier
condición u oficio, esta doctrina:



que la vida ordinaria puede ser
santa y llena de Dios, que el Señor
nos llama a santificar la tarea
corriente, porque ahí está también
la perfección cristiana [9] . Y le
iluminó para fundar el Opus Dei, 
camino de santificación en el trabajo
profesional y en el cumplimiento de
los deberes ordinarios del cristiano
[10] . Su espíritu es una guía segura
para quienes desean encontrar a
Cristo, ir tras de Él y amarle en
medio de los afanes terrenos, en
todas las encrucijadas de la tierra.

El misterio de la Encarnación nos
habla de la entrega de Dios a toda la
humanidad. El Verbo divino, 
haciéndose carne, quiso hacerse
don para los hombres, se dio a sí
mismo por nosotros (...), asumió
nuestra humanidad para darnos su
divinidad. Éste es el gran don.
También en nuestro donar —
explica el Santo Padre— no es
importante que un regalo sea más



o menos costoso; quien no logra
dar un poco de sí mismo, dona
siempre demasiado poco. Es más, a
veces se busca precisamente
sustituir el corazón y el
compromiso de la entrega de sí
mismo con el dinero, con cosas
materiales. El misterio de la
Encarnación indica que Dios no ha
hecho así: no ha donado algo, sino
que se ha dado a sí mismo en su
Hijo unigénito [11] . Y lo mismo
espera de cada una, de cada uno.

A mediados de mes comienza la
Cuaresma, un tiempo especialmente
adecuado para revisar nuestro
comportamiento y mirar si estamos
siendo generosos con Dios y con los
demás por Dios. En la segunda
lectura del Miércoles de Ceniza, el
Apóstol de las gentes nos dice de
parte del Señor: en el tiempo
favorable te escuché. Y en el día de la
salvación te ayudé. Mirad, ahora es el
tiempo favorable, ahora es el día de la



salvación [12] . Más adelante, en la
misma epístola, nos impulsa a servir
a Dios en todo momento: con mucha
paciencia, en tribulaciones,
necesidades y angustias; (...) en
fatigas, desvelos y ayunos; con
pureza, con ciencia, con
longanimidad, con bondad, en el
Espíritu Santo, con caridad sincera
[13] .

Estas palabras del Apóstol —
escribió san Josemaría— deben
llenaros de alegría, porque son
como una canonización de vuestra
vocación de cristianos corrientes,
que vivís en medio del mundo,
compartiendo con los demás
hombres, vuestros iguales, afanes,
trabajos y alegrías. Todo eso es
camino divino. Lo que os pide el
Señor es que, en todo momento,
obréis como hijos y servidores
suyos. Pero esas circunstancias
ordinarias de la vida serán
camino divino, si de verdad nos



convertimos, si nos entregamos.
Porque San Pablo habla un
lenguaje duro. Promete al
cristiano una vida difícil,
arriesgada, en perpetua tensión.
¡Cómo ha sido desfigurado el
cristianismo, cuando ha querido
hacerse de él una vía cómoda!
Pero también es una desfiguración
de la verdad pensar que esa vida
honda y seria, que conoce
vivamente todos los obstáculos de
la existencia humana, sea una
vida de angustia, de opresión o de
temor. El cristiano es realista, con
un realismo sobrenatural y
humano, que advierte todos los
matices de la vida: el dolor y la
alegría, el sufrimiento propio y el
ajeno, la certeza y la perplejidad,
la generosidad y la tendencia al
egoísmo. El cristiano conoce todo y
se enfrenta con todo, lleno de
entereza humana y de la fortaleza
que recibe de Dios [14] .



Antes de proseguir, me parece
necesario que nos detengamos a
pensar: ¿me preparo para vivir esas
semanas de modo penitente? ¿Deseo
adentrarme en el holocausto de
Jesucristo? ¿Rechazo todo miedo a la
mortificación?

Enfocar de este modo cristiano —
como acabo de mencionar, citando a
nuestro Padre— las vicisitudes de la
existencia, en las que muchas veces
se manifiestan el sufrimiento y los
límites de la criatura, es el único
modo de entender a fondo la
realidad de la condición humana.
Para encontrar sentido a las
preocupaciones e incluso angustias
que puedan producir las penalidades
de la vida —el dolor, la falta de
trabajo, la enfermedad, la muerte...
—, se necesita una fe sincera en el
amor infinito de Dios. Sólo a la luz
del Verbo encarnado, todo encuentra
sentido. Con la Encarnación del
Hijo de Dios tiene lugar una nueva



creación, que da la respuesta
completa a la pregunta: "¿Quién es
el hombre?". Sólo en Jesús se
manifiesta completamente el
proyecto de Dios sobre el ser
humano [15] .

Lo expresó con claridad el último
Concilio ecuménico: «Realmente, el
misterio del hombre sólo se esclarece
en el misterio del Verbo encarnado.
Porque Adán, el primer hombre, era
figura del que había de venir, es
decir, de Cristo nuestro Señor. Cristo,
el nuevo Adán, en la misma
revelación del misterio del Padre y
de su amor, manifiesta plenamente
el hombre al propio hombre y le
descubre la grandeza de su
vocación» [16] .

Hijas e hijos míos, insisto una vez
más: pongamos empeño para sacar
mucho provecho de la lectura del
Evangelio; y, para eso, meditemos a
fondo los episodios de la vida de



Nuestro Señor. San Josemaría nos
pidió siempre que no leyéramos esos
pasajes como si fueran ajenos a
nosotros, sino entrando en las
escenas como un personaje más ,
con nuestras flaquezas y nuestros
deseos de mejora, llenándonos de
asombro ante la Humanidad
Santísima de Jesucristo y
apoyándonos en su fortaleza divina.

Seguir a Cristo: éste es el secreto.
Acompañarle tan de cerca, que
vivamos con Él, como aquellos
primeros doce; tan de cerca, que
con Él nos identifiquemos. No
tardaremos en afirmar, cuando
no hayamos puesto obstáculos a la
gracia, que nos hemos revestido de
Nuestro Señor Jesucristo (cfr. Rm 
13, 14). Se refleja el Señor en
nuestra conducta, como en un
espejo. Si el espejo es como debe
ser, recogerá el semblante
amabilísimo de nuestro Salvador
sin desfigurarlo, sin caricaturas: y



los demás tendrán la posibilidad
de admirarlo, de seguirlo [17] .

En las primeras semanas del Tiempo
ordinario, y luego en la Cuaresma, la
Iglesia nos presenta escenas en las
que resaltan tanto la divinidad como
la humanidad del Señor. Junto a los
grandes milagros que ponen de
manifiesto su naturaleza divina,
somos también testigos de la realidad
de su naturaleza humana: pasaba
hambre y sed, se agotaba físicamente
en las largas caminatas de un lugar a
otro, se llenaba de alegría al
encontrar corazones que se abrían a
la gracia y se colmaba de pena
cuando otros se resistían.
Comentando uno de esos momentos,
por ejemplo, san Josemaría
exclamaba: tenía hambre. ¡El
Hacedor del universo, el Señor de
todas las cosas padece hambre!
¡Señor, te agradezco que —por
inspiración divina— el escritor
sagrado haya dejado ese rastro en



este pasaje, con un detalle que me
obliga a amarte más, que me
anima a desear vivamente la
contemplación de tu Humanidad
Santísima! Perféctus Deus,
perféctus homo (Símbolo
Quicúmque ), perfecto Dios, y
perfecto Hombre de carne y hueso,
como tú, como yo [18] .

Si perseveramos en este camino,
desde Nazaret hasta la Cruz, se
abrirán para nosotros las puertas de
la vida divina en toda su amplitud.
Porque tratando a Cristo hombre,
aprendemos a tratar a Cristo Dios y,
en Él y por Él, al Padre y al Espíritu
Santo: al Dios uno y trino. Aseguraba
nuestro Fundador que, en la senda
de la santidad, llega un momento en
el que el corazón precisa distinguir
y adorar a cada una de las
Personas divinas. De algún modo,
es un descubrimiento, el que
realiza el alma en la vida
sobrenatural, como los de una



criaturica que va abriendo los
ojos a la existencia. Y se entretiene
amorosamente con el Padre y con
el Hijo y con el Espíritu Santo; y se
somete fácilmente a la actividad
del Paráclito vivificador, que se
nos entrega sin merecerlo: ¡los
dones y las virtudes
sobrenaturales! 19] .

Y añade san Josemaría: ¿Ascética?
¿Mística? No me preocupa. Sea lo
que fuere, ascética o mística, ¿qué
importa?: es merced de Dios. Si tú
procuras meditar, el Señor no te
negará su asistencia. Fe y hechos
de fe: hechos, porque el Señor —lo
has comprobado desde el
principio, y te lo subrayé a su
tiempo— es cada día más exigente.
Eso es ya contemplación y es
unión; ésta ha de ser la vida de
muchos cristianos, cada uno
yendo adelante por su propia vía
espiritual —son infinitas—, en
medio de los afanes del mundo,



aunque ni siquiera hayan caído en
la cuenta [20] .

A mediados de este mes, casi
coincidiendo con el comienzo de la
Cuaresma, es el aniversario de
aquellas dos intervenciones de Dios
en el camino de la Obra, el 14 de
febrero de 1930 y de 1943: ¡setenta
años de esta cercanía del Cielo al
Opus Dei! En esa jornada de acción
de gracias, deseamos que nuestra
oración llegue a Dios por manos de la
Santísima Virgen, nuestra Madre, a la
que veneramos especialmente con el
título de Mater Pulchræ Dilectiónis ,
Madre del Amor Hermoso, con el que
le honra la Iglesia y que tanto
agradaba a nuestro Padre.

Pocos días después, el 19, el
queridísimo don Álvaro celebraba su
santo. Apoyándonos en que la Iglesia
ha reconocido que practicó de modo
heroico todas las virtudes, acudamos
a su intercesión, pidiendo a Dios que



también nosotros sepamos recorrer
fielmente la senda de nuestra
vocación cristiana, buscando,
encontrando y amando a Jesucristo
en las circunstancias que entretejen
cada una de nuestras jornadas.
Gracias a Dios, la historia de la Obra
también tiene otros aniversarios, que
—estoy seguro— viviréis con la
actualidad de cuando ocurrieron: no
permitamos, como nos avisaba
nuestro Padre, que se queden en
simples recuerdos, como si se tratara
de sucesos antiguos, ya consignados
a la historia.

Con todo cariño, os bendice y os pide
oraciones

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2013.

[1] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, n. 294.



[2] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 2-I-2013.

[3] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-XII-1972.

[4] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[5] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 9-I-2013.

[6] Jn 14, 6.

[7] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 533.

[8] Cfr. Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 148.

[10] Oración a san Josemaría.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 9-I-2013.



[12] Misal Romano, Miércoles de
Ceniza, Segunda lectura (2 Cor 6, 2).

[13] 2 Cor 6, 4-6.

[14] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 60.

[15] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 9-I-2013.

[16] Concilio Vaticano II, Const past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[17] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 299.

[18] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 50.

[19] Ibid ., n. 306.

[20] Ibid ., n. 308.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-febrero-2013/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-febrero-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-febrero-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-febrero-2013/

	Carta del Prelado (febrero 2013)

