
opusdei.org

Carta del Prelado
(enero de 2016)

En la primera carta del año
2016, el Prelado del Opus Dei
habla de la Virgen, de la
necesidad de hacer examen de
conciencia y del Jubileo de la
Misericordia que prosigue en la
Iglesia.

01/01/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Nos llenamos de gozo al rezar en la
antífona de entrada de la Misa de



hoy: Salve, sancta Parens...; salve,
santa Madre de Dios, porque has
dado a luz al Rey que gobierna cielo
y tierra por los siglos de los siglos[1].
Nos causa una enorme alegría
confesar nuestra fe en la Maternidad
divina de María, raíz de los demás
privilegios con los que la Trinidad
adornó a Nuestra Señora. Dios la
creó inmaculada y la colmó de la
gracia, para que también su cuerpo
virginal estuviese como predispuesto
para engendrar al Hijo de Dios en la
carne[2]. ¡Qué maravilla! Bien
podemos decir a la Madre de Dios y
Madre nuestra: ¡Más que tú, sólo
Dios![3].

Comprendemos el entusiasmo de los
cristianos de Éfeso, ciudad donde se
celebró el Concilio ecuménico que
definió este dogma de fe en el año
431. La historia nos ha conservado
testimonios de la alegría de los
cristianos ante estas decisiones
claras, netas, que reafirmaban lo



que todos creían[4]. Lo recuerda
san Josemaría en una de sus
homilías, con palabras tomadas de
san Cirilo de Alejandría, que
desempeñó un papel importante en
esa asamblea ecuménica: «El pueblo
entero de la ciudad de Éfeso, desde
las primeras horas de la mañana
hasta la noche, permaneció ansioso
en espera de la resolución... Cuando
se supo que el autor de las
blasfemias había sido depuesto,
todos a una voz comenzaron a
glorificar a Dios y a aclamar al
Sínodo, porque había caído el
enemigo de la fe. Apenas salidos de
la iglesia, fuimos acompañados con
antorchas a nuestras casas. Era de
noche: toda la ciudad estaba alegre e
iluminada»[5]. Y comenta nuestro
Padre: así escribe San Cirilo, y no
puedo negar que, aun a distancia
de dieciséis siglos, aquella
reacción de piedad me impresiona
hondamente[6]. Todavía tengo en la
memoria la ocasión en que fuimos a



Loreto, en 1971. No pudimos entrar
en la casa de la Anunciación, porque
estaba ya cerrada. San Josemaría se
puso de rodillas, agarrado a los
barrotes de la cancela, mientras
decía: ¡Madre, Madre mía y Madre
nuestra! Y allí volcó su amor y el de
sus hijos y de sus hijas de todos los
tiempos. Habíamos llegado a la
basílica un poco mareados a causa de
la carretera, llena de curvas; pero eso
no fue obstáculo para su oración y su
agradecimiento a nuestra Madre del
Cielo.

¡Madre de Dios!, exclamaban
también aquellos antiguos cristianos
de Éfeso, rebosantes de gozo ante la
proclamación de esa verdad. Y lo
mismo confesamos hoy nosotros. 
Salve, sancta Parens..., ¡salve, santa
Madre de Dios!... La primera oración
mariana que ha llegado hasta
nosotros es una petición dirigida a la
Virgen por los cristianos de Egipto,
en el siglo III, invocándola como



Madre de Dios: sub tuum præsídium
confúgimus, Sancta Dei Génetrix...;
nos acogemos bajo tu protección,
santa Madre de Dios: no desprecies
las súplicas que te dirigimos en
nuestra necesidad, antes bien,
sálvanos siempre de todos los
peligros, Virgen gloriosa y bendita[7].
San Josemaría la recitaba a diario,
seguro del Refugio de los brazos de
Santa María.

Quiera Dios Nuestro Señor que
esta misma fe arda en nuestros
corazones, y que se alce de
nuestros labios un canto de acción
de gracias: porque la Trinidad
Santísima, al haber elegido a
María como Madre de Cristo,
Hombre como nosotros, nos ha
puesto a cada uno bajo su manto
maternal. Es Madre de Dios y
Madre nuestra[8].

En la primera lectura de la Misa, la
liturgia recoge la fórmula con la que



el mismo Dios pide a Moisés que
bendiga al pueblo de la antigua
Alianza: el Señor te bendiga y te
proteja, haga resplandecer su rostro
sobre ti y te conceda su favor. Que el
Señor te mire con benevolencia y te
conceda la paz[9]. En Nuestra Señora
se ha realizado plenamente esa
bendición. Así lo explica el Papa en
una homilía: «Ninguna otra criatura
ha visto brillar sobre Ella el rostro de
Dios como María, que dio un rostro
humano al Verbo eterno, para que
todos lo puedan contemplar»[10].
Estas palabras nos ayudan a
enmarcar el año nuevo, pocas
semanas después del comienzo del
Jubileo. Constituyen una invitación a
recorrer estos meses bajo el amparo
santo de Nuestra Señora, Mater
misericórdiæ, como rezamos en la
Salve. Vemos a la Virgen como la
criatura que con mayor abundancia
ha experimentado la misericordia
divina, porque acogió en su seno al
Hijo unigénito de Dios, y la que



mejor ha correspondido a ese
derroche de amor: he aquí la esclava
del Señor, hágase en mí según tu
palabra[11].

Esa respuesta, ancílla Dómini,
manifiesta la completa
disponibilidad de Nuestra Señora: su
entrega humilde y dócil a la Palabra
de Dios, poniéndose al servicio de la
redención. Su maternidad virginal la
impulsó, con constancia
ininterrumpida, a advertir el peso de
la humanidad, al considerar lo que
san Gabriel le decía de parte de Dios: 
darás a luz a un hijo, y le pondrás por
nombre Jesús. Será grande y será
llamado Hijo del Altísimo; el Señor
Dios le dará el trono de David, su
padre, reinará eternamente sobre la
casa de Jacob y su reino no tendrá
fin[12].

El peso de la humanidad y el peso de
la Iglesia. Mater Ecclésiæ! Madre del
Cuerpo místico de Cristo, que es la



Iglesia. En unión con la plegaria de
María, la Iglesia naciente realizó
visiblemente su esencial unidad, con
Pedro y los demás Apóstoles, en la
espera de la venida del Espíritu
Santo el día de Pentecostés[13]. Ella,
con su mediación materna, ha
cuidado y cuida siempre de la Esposa
de Cristo y de cada uno de sus
miembros: ¡miembros de Cristo!
Aumentemos nuestra oración por
esta unidad, especialmente por la
unidad diaria con el Sucesor de
Pedro y con los sucesores de los
demás Apóstoles.

La devoción a María es la mejor
senda para descubrir el rostro
misericordioso de nuestro Padre
Dios, que resplandece en el Verbo
encarnado. Es de gran importancia
que abramos siempre el corazón a la
misericordia divina. Una necesidad
imprescindible en todo momento,
pero quizá nuestro tiempo lo
requiera de modo especial. «En



nuestra época de profundos cambios,
la Iglesia está llamada a ofrecer su
contribución peculiar, haciendo
visibles los signos de la presencia y
de la cercanía de Dios. Y el Jubileo es
un tiempo favorable para todos
nosotros, para que contemplando la
Divina Misericordia, que supera todo
límite humano y resplandece sobre
la oscuridad del pecado, lleguemos a
ser testigos más convencidos y
eficaces»[14].

Además, en estas fechas, resulta
lógico y frecuente trazar un balance
del año transcurrido y, a la luz de esa
mirada, plantearse unas metas para
el año sucesivo. Poniendo en el plano
sobrenatural este modo de
conducirse, nada más evidente que
comenzar los doce próximos meses
con el santo y urgente afán de
renovar los deseos de identificación
con Jesucristo. El mejor modo
consiste en acudir a nuestra Madre: 
a Jesús siempre se va y se "vuelve"



por María[15]. Ella nos conduce
siempre hacia su Hijo, como a los
sirvientes de las bodas de Caná,
cuando les indicó: haced lo que Él os
diga[16]. A la vez, contemplar en el
Evangelio el rostro de Jesús, nos lleva
a exclamar con la espontaneidad,
admiración y cariño de aquella
mujer: bienaventurado el vientre que
te llevó y los pechos que te
criaron[17].

Con frecuencia, también se compara
el nuevo año con un libro con las
páginas en blanco, que cada uno
deberá rellenar en el transcurso de
las semanas siguientes. Así se
expresaba el beato Álvaro del Portillo
en una fecha como la de hoy, en
1980: «Agradecer a Dios sus
innumerables beneficios y
presentarle nuestra compunción;
formular buenos propósitos y luchar
por cumplirlos. ¡Continuar
extendiendo la Obra por todas
partes!»[18].



Os propongo este objetivo para el
próximo año. Don Álvaro sugería
«rellenar este libro en blanco, que
hoy se abre, con el primor y la
delicadeza que se ponía en la Edad
Media para miniar aquellos
pergaminos, que son una
preciosidad, haciendo una caligrafía
perfecta, sin borrones. Y como habrá
manchas —porque todos tenemos la
naturaleza caída, y estamos llenos de
miserias—, que no nos falte la
valentía de reconocerlas como tales,
para suprimirlas. ¿Y como las
borraremos? Con la humildad y
acudiendo al sacramento de la
Penitencia»[19].

Buscar remedio a nuestras faltas es
una tarea de amor. Por eso hemos de
aprovechar un medio muy necesario
—indispensable— que es el examen
de conciencia. Como escribió san
Josemaría, los exámenes de
conciencia, si no los practicaba ya
el primer hombre, los inventó el



primer cristiano: probet autem
seípsum homo(1 Cor11, 28),
examínese a sí mismo el hombre,
decía el Apóstol a los de Corinto. Y
aun los hombres honestos paganos
han examinado también su
espíritu. La última castañera que
vende su mercancía modesta junto
al Tevere, cuenta el dinero que ha
sacado al acabar la jornada, y lo
que le han costado las castañas, y
el tiempo que ha empleado en
venderlas (...): el examen lo han
hecho siempre todas las criaturas,
que han tenido discernimiento e
interés, por cosas de Dios o por
cosas de la tierra[20].

Os sugiero también que no
descuidéis este conocimiento diario
del alma a la luz de Dios; como
aseguraba san Josemaría, bastan
unos minutos, antes de entregarse al
reposo nocturno, pero con
constancia cotidiana. Lógicamente,
hay momentos —antes de recibir el



sacramento de la Penitencia, en un
día de retiro, en un aniversario
significativo—, en que será
conveniente proceder con más
detenimiento. En cualquier caso,
siempre es conveniente invocar al
Espíritu Santo, para que nos conceda
su luz, y terminar con un acto de
dolor y algún propósito concreto
para la jornada siguiente. De este
modo, enderezaremos el rumbo de
nuestra conducta, y borraremos con
actos de contrición las manchas que
podamos haber estampado en el
libro de nuestra vida.

En estas fiestas, y luego a lo largo de
todo el año, «es importante que
entremos en nosotros mismos y
hagamos un examen sincero de
nuestra vida. Dejémonos iluminar
por un rayo de la luz que proviene de
Belén, la luz de Aquel que es "el más
Grande", y se hizo pequeño; el "más
Fuerte", y se hizo débil»[21].



Roguemos a Dios que muchas almas
se beneficien de la indulgencia
jubilar en este Año de la
misericordia, acudiendo antes a
recibir el perdón de Dios en la
Penitencia. Pocas semanas atrás, el
Papa volvió a referirse a este
sacramento. «Un signo importante del
Jubileo —decía— es también la
Confesión. Acercarse al sacramento
con el que somos reconciliados con
Dios, equivale a experimentar
directamente su misericordia»[22].

No dejéis de rezar por mis
intenciones: la Iglesia, el Papa y sus
colaboradores, la paz del mundo,
todas las almas. Y, para esto,
recurramos a la intercesión de la
Madre de Dios. Pidámosle que «la
dulzura de su mirada nos acompañe
en este Año santo, para que todos
podamos redescubrir la alegría de la
ternura de Dios»[23]. Que Ella haga
germinar en las almas, en las
familias, en las naciones, la semilla



del amor misericordioso, que su Hijo
Jesús esparce por el mundo entero.
Recordemos también que, durante
largas temporadas, el estribillo de la
presencia de Dios en la jornada de
san Josemaría pasaba por repetir con
novedad diaria: ¡Madre, Madre
mía!

Con todo cariño, os bendice y os
desea un año 2016 fecundo en obras
de amor a Dios y de apostolado.

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de enero de 2016.

[1] Misal Romano, Solemnidad de
Santa María Madre de Dios, Antífona
de entrada.



[2] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Comentario al evangelio de san Juan,
cap. 1, lect. 10.

[3] San Josemaría, Camino, n. 496.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios. n.
275.

[5] San Cirilo de Alejandría, Epístola
24 (PG 77, 138).

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
275.

[7] Oración Sub tuum præsidium.

[8] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
275.

[9] Misal Romano, Solemnidad de
Santa María Madre de Dios, Primera
lectura (Nm 6, 24-26).

[10] Papa Francisco, Homilía en la
solemnidad de Santa María, Madre
de Dios, 1-I-2015.



[11] Lc 1, 38

[12] Ibid., 31-33.

[13] Cfr. Hch 1, 14; 2, 1-4.

[14] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 9-XII-2015.

[15] San Josemaría, Camino, n. 495.

[16] Jn 2, 5.

[17] Lc 11, 27.

[18] Beato Álvaro del Portillo, Notas
de una reunión familiar, 1-I-1980.

[19] Ibid.

[20] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 71.

[21] Benedicto XVI, Alocución en el
Ángelus, 4-XII-2011.

[22] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 16-XII-2015.



[23] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
24.

Foto de portada: ebayink (Creative
Commons)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-enero-2016/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-enero-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-enero-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-enero-2016/

	Carta del Prelado (enero de 2016)

