
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre de 2016)

"Existe el riesgo -advierte Mons.
Echevarría- de que el ajetreo
del ambiente nos empuje, casi
sin darnos cuenta, al
atolondramiento: a hacernos
perder el enfoque de que el
Señor se halla muy cerca".
Carta del Prelado de diciembre
sobre el Adviento.

05/12/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Después de la clausura del Año de la
misericordia, con alcance mundial,
comenzamos el Adviento y un nuevo
año litúrgico. La Iglesia nos anima a
acelerar nuestra marcha hacia el
Señor. Una recomendación siempre
actual, pero que, en preparación de
la Navidad, cobra si cabe mayor
urgencia.

Todos tenemos grabadas en el alma
unas palabras que, en las próximas
semanas, lo llenan todo: veni,
Domine, et noli tardare[1]; ven, Señor,
no tardes. Se nos invita a poner la
mirada en Cristo, recordando su
nacimiento terreno en Belén y
esperando —también con alegría y
paz— su gloriosa llegada al final de
los tiempos. Si faltara este empeño,
quizá las ocupaciones del día a día, el
monótono repetirse de jornadas casi
siempre iguales, conviertan nuestro
caminar cotidiano en una existencia
gris, sin relieve, aminorando la



expectativa del encuentro con el
Salvador.

De ahí ese estupendo grito de la
Iglesia: ¡ven, Señor Jesús! Como
explicaba san Bernardo, entre el
primero y el último Adviento
discurre un adventus medius, una
llegada intermedia de Cristo, que
ocupa todo el arco de nuestra
existencia. «Esta venida intermedia
es como una senda por la que se pasa
de la primera a la última: en la
primera, Cristo fue nuestra
redención; en la última, aparecerá
como nuestra vida; en ésta, es
nuestro descanso y nuestro
consuelo»[2].

Al prepararnos para la inminente
conmemoración del nacimiento de
Jesús en Belén, estas semanas nos
mueven a percibir cómo Dios se
avecina en cada instante a nosotros,
nos espera en los sacramentos —
especialmente en los de la Penitencia



y la Eucaristía—, e igualmente en la
oración, en las obras de misericordia.
«Despierta. Recuerda que Dios viene.
No ayer, no mañana, sino hoy, ahora.
El único verdadero Dios, “el Dios de
Abraham, de Isaac y de Jacob” no es
un Dios que está en el cielo,
desinteresándose de nosotros y de
nuestra historia, sino que es el Dios-
que-viene»[3].

Cada jornada de esta espera nos sitúa
intensamente junto a María y a José,
también con Simeón, Ana, y con
todos los justos de la antigua Alianza
que ansiaban la venida del Mesías.
Adentrémonos en las hambres del
Señor —porque son sus delicias estar
con los hijos de los hombres[4]—, que
se manifiestan en la historia de la
salvación. ¿Cómo nos esforzamos por
corresponder? Volvamos con mayor
continuidad nuestros ojos a la Virgen
y al santo Patriarca: meditemos cómo
aguardaban, con un afán mayor en
cada jornada, el nacimiento del Hijo



de Dios. Es lógico considerar que,
durante los meses que precedieron a
ese celestial acontecimiento, sus
conversaciones girarían alrededor de
Jesús. Cobran gran actualidad las
palabras de nuestro Padre: 
acompaña con gozo a José y a
Santa María... y escucharás
tradiciones de la Casa de David:
Oirás hablar de Isabel y de
Zacarías, te enternecerás ante el
amor purísimo de José, y latirá
fuertemente tu corazón cada vez
que nombren al Niño que nacerá
en Belén...[5]. Os sugiero que
afinemos con más afecto en el rezo
del Ángelus.

En esta época nuestra, tan compleja
como apasionante, existe el riesgo de
que el ajetreo del ambiente nos
empuje, casi sin darnos cuenta, al
atolondramiento: a hacernos perder
el enfoque de que el Señor se halla
muy cerca. Jesús se nos da del todo, y
nada más normal que nos pida



mucho. No entender esta realidad
significa no entender o no adentrarse
en el Amor de Dios.

Pero no imaginemos situaciones
anormales o extraordinarias. El
Señor espera que nos esmeremos en
la realización de los deberes
ordinarios propios de un cristiano.
Por eso os propongo que estas
semanas —que en tantos países se
caracterizan por un crescendo de
preparativos externos para la
Navidad—, supongan en vuestro
caminar un crescendo de
recogimiento en el trato con Dios y
en el servicio generoso y alegre a los
demás. En medio de las prisas, de las
compras —o de las estrecheces
económicas, quizá ligadas a cierta
falta de seguridad social—, de
guerras o catástrofes naturales,
hemos de sabernos contemplados
por Dios. Así encontraremos la paz
del corazón. Dirijamos nuestra
mirada a Cristo que llega, como el



Papa comentaba unas semanas atrás,
citando una conocida frase de san
Agustín: «“Tengo miedo de que el
Señor pase” y no le reconozca; que el
Señor pase delante de mí en una de
estas personas pequeñas,
necesitadas, y yo no me dé cuenta de
que es Jesús »[6].

En particular, cuidemos mejor los
detalles de piedad que tornan más
íntimo y cálido el trato con Dios, y
preparan a Jesús Niño una posada
acogedora: por ejemplo,
santiguarnos con pausa, sabiéndonos
acogidos por la Trinidad y salvados
por la Cruz; recogernos, con
naturalidad pero con devoción, a la
hora de bendecir la mesa o de dar
gracias a Dios por los alimentos;
mostrar, en las genuflexiones ante el
Belén perenne del sagrario[7], la
firmeza de una fe concreta y actual;
acompañar una limosna con una
sonrisa; saludar con cariño a nuestra
Madre en sus imágenes, preparando



en estos primeros días de diciembre
la solemnidad de su Inmaculada
Concepción... En la aridez de ciertas
jornadas, la Virgen nos hará
encontrar flores colmadas de buen
aroma, del bonus odor Christi[8],
como se narra en las apariciones de
la Virgen de Guadalupe a san Juan
Diego, que conmemoramos el día 12.

A partir del 17 de diciembre, la
espera de Jesús se vuelve santamente
impaciente: el que ha de venir, llegará
sin tardanza, y ya no habrá temor en
nuestra tierra, porque Él es nuestro
Salvador[9]. «Cuando oigamos hablar
del nacimiento de Cristo, guardemos
silencio y dejemos que ese Niño nos
hable; grabemos en nuestro corazón
sus palabras sin apartar la mirada de
su rostro. Si lo tomamos en brazos y
dejamos que nos abrace, nos dará la
paz del corazón que no conoce ocaso.
Este Niño nos enseña lo que es
verdaderamente importante en
nuestra vida. Nace en la pobreza del



mundo, porque no hay un puesto en
la posada para Él y su familia.
Encuentra cobijo y amparo en un
establo y viene recostado en un
pesebre de animales. Y, sin embargo,
de esta nada brota la luz de la gloria
de Dios»[10].

Cuando el trato con Dios adquiere
este sabor sereno y dichoso tan
propio del portal de Belén, brota a
nuestro alrededor, como fruto
maduro, también un ambiente
familiar más intenso y rebosante de
gozo, tan unido a estas fechas. Por
eso la Iglesia nos empuja a disponer
mejor el corazón durante el
Adviento, y nos anima a olvidar
reclamos de poca monta, ruido que
nos despista, superficialidad de lo
inmediato... Quizá nos ocupamos de
muchas cuestiones, y nos falta
sosiego en el trato con Dios. Si
logramos mantener esa calma en la
relación con el Señor, la ofreceremos
también a los demás: la convivencia



más estrecha en los días de Navidad
nos apartará de discusiones, enfados,
impaciencias o ligerezas, y
gustaremos de descansar y rezar
juntos, de alimentar buenos ratos en
familia, de limar prejuicios o
rencorcillos que quizá quedaron en
el alma.

No os preocupe si, a pesar de nuestra
buena voluntad, algunas veces nos
asaltan las distracciones en las
prácticas de piedad. Pero luchemos
para adquirir la necesaria fortaleza
sobrenatural y humana para
rechazarlas. Renovemos con
perseverancia nuestro afán por
construir dentro de nosotros un belén
viviente donde acoger a Jesús, a base
de ratos de oración ante el
Nacimiento, aunque en ocasiones nos
dé la impresión de estar con la
cabeza en las nubes. Pensad entonces
que san Josemaría no se desanimaba
al verse así en algunos momentos
suyos ante el Señor. En 1931



anotaba: conozco un borrico de tan
mala condición que, si hubiera
estado en Belén junto al buey, en
lugar de adorar, sumiso, al
Creador, se hubiera comido la
paja del pesebre[11]. Por eso, me
llena de gozo que se difunda, en
muchos países, la costumbre
cristiana de instalar un Nacimiento
en las casas.

No dejéis de acordaros en estos días
de la gente sola o que pasa
necesidades, y a quienes podemos
ayudar de un modo u otro,
conscientes de que los primeros
beneficiados somos nosotros mismos.
Procurad contagiar esta solicitud tan
cristiana a parientes, amigos,
vecinos, colegas: qué detalle tan
cristiano, entre tantos, el de algunos
fieles de la Obra que durante algunas
noches van a ofrecer algo de comer y
de beber a personas sin hogar, y
también a quienes se ocupan de
vigilar el descanso de los ciudadanos.



Antes de poner fin a estas líneas,
deseo agradecer de nuevo al Santo
Padre el cariño que me manifestó en
la audiencia del pasado 7 de
noviembre, y la bendición que
impartió a los fieles y apostolados de
la Prelatura. Continuad rezando por
su persona y sus intenciones, con la
firme esperanza de que Jesucristo, en
la Navidad próxima, derrame con
abundancia sus dones sobre la
Iglesia, el Romano Pontífice y el
mundo entero.

Y recurramos muy filialmente a la
Virgen durante los días de la novena
a la Inmaculada. Sintamos el orgullo
santo de ser hijos de tan buena
Madre, que con su hacer —como
apuntaba san Josemaría— nos coloca
frente a frente con Jesús. Este trato
nos impulsará también a aumentar
con gozo nuestra cercanía a las
enfermas y a los enfermos. No dejéis
de meditar el cariño y la proximidad
paterna con que nuestro Fundador



nos acompañó ya en las primeras
Navidades de la historia de la Obra: a
solas con Dios, con María y José; y
con cada uno y cada una de sus hijas
y de sus hijos que vendríamos al
Opus Dei.

Con todo cariño, os bendice, os pide
más oraciones, más fidelidad,

Roma, 1 de diciembre de 2016.

+ Javier

[1] Liturgia de las horas, Primeras
vísperas del domingo I de Adviento,
Preces.

[2] San Bernardo, Discurso 5 sobre el
Adviento, 1 (Liturgia de las horas,
Miércoles de la I semana de
Adviento, segunda lectura).



[3] Benedicto XVI, Homilía, 2-
XII-2006.

[4] Cfr. Prv 8, 31 (Vg).

[5] San Josemaría, Santo Rosario,
segundo misterio gozoso.

[6] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 12-X-2016 (cfr.
SAN AGUSTÍN, Sermón 88, 14, 13).

[7] San Josemaría, AGP, sec. A, leg. 3,
carp. 3, cit. en Camino. Edición
crítico-histórica (ed. Pedro
Rodríguez), Rialp, 3ª ed., Madrid
2004, p. 1051.

[8] 2 Cor 2, 15.

[9] Misal Romano, 19 de diciembre,
Antífona de entrada (cfr. Hb 10, 37).

[10] Papa Francisco, Homilía, 24-
XII-2015.

[11] San Josemaría, Apuntes íntimos,
n. 181 (25-III-1931). Cit. en J. L. Soria, 



Maestro de buen humor, Rialp, 3ª ed.,
Madrid 1994, p. 91.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-diciembre-de-2016/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-de-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-de-2016/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-de-2016/

	Carta del Prelado (diciembre de 2016)

