
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2007)

Dios viene a salvarnos. Con esta
esperanza, Mons. Javier
Echevarría sugiere preparar
nuestros corazones en el
Adviento para que Jesús
encuentre en ellos su morada.

03/12/2007

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Acabamos de empezar un año
mariano en la Obra para agradecer a
la Santísima Trinidad, por medio de



la Virgen, la erección de la Prelatura
de la Santa Cruz y Opus Dei, hace
veinticinco años. Para estos meses, os
he sugerido pocos actos concretos de
piedad; pero, sobre todo, interesa
que cada una, cada uno, dé un fuerte
impulso diario a los afanes de
santidad y de apostolado, por medio
de un trato intenso, fervoroso, con
nuestra Madre del Cielo.

Ya don Álvaro nos guió por caminos
marianos en 1978, con ocasión de las
bodas de oro de la fundación del
Opus Dei. Qué lógico, ¡y qué
necesario!, resulta acudir
especialmente a Nuestra Señora en
aniversarios tan señalados. También
aquí seguimos los pasos de nuestro
Padre. Me acuerdo con fuerza de su
gozo, en 1954, cuando el Papa Pío XII
proclamó un año mariano en la
Iglesia universal, para celebrar el
centenario de la definición
dogmática de la Inmaculada. San
Josemaría nos recordó entonces que



el Opus Dei nació y se ha
desarrollado bajo el manto de
Nuestra Señora. Por eso son tantas
las costumbres marianas, que
empapan la vida diaria de los hijos
de Dios en esta Obra de Dios . Y,
expresando su contento, añadía: 
pensad cuál habrá sido mi alegría,
al ver consagrado, por el Romano
Pontífice, este año 1954 a la
Santísima Virgen (San Josemaría, 9-
I-1954).

Querría que estas palabras
resonaran en vuestros oídos, porque
a todos nos hablaba. Además, ¡es tan
fácil reconocer la asistencia de
Nuestra Señora en cada paso de
nuestra vida! Consideremos
sosegadamente esta protección en el
silencio fecundo de la oración, y
descubriremos con mayor claridad
aún la actuación constante de
nuestra Madre del Cielo, hasta en los
acontecimientos aparentemente más
pequeños de nuestra existencia. Ha



sido Ella quien, con el poder de su
Hijo, nos ha defendido tantas veces
de las insidias del enemigo de las
almas, nos ha ayudado a vencer las
tentaciones, nos ha hecho superar los
obstáculos que se interponían en ese
caminar hacia Dios. Ha sido Ella —
porque así lo ha dispuesto el Señor—
quien nos ha alcanzado luces y
gracias nuevas, que han germinado
en nuestros corazones, a pesar de la
poquedad personal de cada uno.

Estos primeros días del año mariano
coinciden con la Novena de la
Inmaculada: una costumbre que ha
cristalizado en la Iglesia para
preparar la gran solemnidad del 8 de
diciembre. Como nos enseñó San
Josemaría, cada uno la vive
personalmente, del modo que
considere más oportuno; poniendo,
desde luego, más empeño en la
conversación asidua con la Virgen,
con un delicado esmero en la
oración, la mortificación, el trabajo



profesional; y procurando que los
parientes, amigos y conocidos —
cuantos más, mejor— se acerquen a
Jesucristo por medio de nuestra
Madre. A Jesús siempre se va y se
"vuelve" por María (San Josemaría, 
Camino , n. 495).

El tiempo de Adviento, que también
acabamos de comenzar, ha de
constituir un estímulo para recorrer
—de la mano de la Virgen y con San
José— las semanas que faltan para la
Navidad. Todos los años, al cumplirse
estas fechas, nos encontramos con
invitaciones de la liturgia que
resuenan urgentemente en el alma;
con más insistencia, cuanto más nos
acercamos al 25 de diciembre. Estas
fechas se presentan muy adecuadas
para meditar las palabras con las
que, desde los albores de la historia,
Dios ha tratado de infundir ánimos
en los corazones.



Ya en los primeros capítulos del
Génesis, inmediatamente después de
narrar el pecado original, la Sagrada
Escritura nos llena de esperanza.
Dirigiéndose al tentador que, bajo
figura de serpiente, ha seducido a
nuestros primeros padres, el Señor
afirma: pondré enemistad entre ti y la
mujer, entre tu linaje y el suyo; él te
herirá en la cabeza, mientras tú le
herirás en el talón (Gn 3, 15). Es la
promesa de la Redención que realizó
Jesucristo, linaje de la mujer. Y
también vemos ahí, como entre
sombras, la figura de una Mujer
maravillosa —Madre del Redentor—,
sobre quien la serpiente infernal no
tendrá ningún dominio. María,
estrechamente asociada a su Hijo,
alcanzará con Él la plena victoria
sobre el enemigo de las almas. En
atención a los méritos de Cristo,
quedará preservada del pecado
original —con el que todos nacemos
— desde el primer instante de su
concepción. Caminará siempre



inmaculada, totalmente santa en
cuerpo y en alma: la Toda Santa ,
como la llaman los cristianos de
Oriente.

A partir de ese primer vaticinio, las
voces de los antiguos profetas
vuelven a escucharse con todo su
vigor durante la liturgia del tiempo
de Adviento, formando una sinfonía
espléndida. Pensemos que, sobre
todo en la última semana —ante la
inminencia del Nacimiento de Jesús
—, la Iglesia no sabe contener su
entusiasmo y prorrumpe en
exclamaciones llenas de maravilla: 
Oh Sabiduría del Altísimo, ¡ven a
enseñarnos el camino de la vida!, reza
la liturgia el 17 de diciembre, en la
primera de las grandes ferias que
desembocan en la Navidad. Oh raíz
de Jesé, ¡ven a librarnos y no tardes! Y
más adelante, con insistencia: Oh
llave de David, ¡ven a liberar a los que
yacen oprimidos por las tinieblas del
mal! ¡Ven a salvar al hombre, que



modelaste del barro de la tierra! (cfr.
Misal Romano, Aclamaciones antes
del Evangelio, en las ferias del 17 al
24 de diciembre).

Hijas e hijos míos, hagamos
totalmente nuestras estas
apremiantes llamadas que la Iglesia
nos dirige. Dispongamos el corazón
ya desde estos primeros días de
Adviento; preparémoslo para que el
Señor lo encuentre lo más limpio
posible y para que pueda poner en
nosotros, con complacencia, su
morada. Conocemos de sobra que
ninguno de nosotros es digno de
recibirle; pero Él, lleno de
misericordia, toma la iniciativa: sale
a nuestro encuentro y nos otorga la
gracia. Cada mañana viene a
nosotros en la Eucaristía. La
preparación cuidadosa de ese
momento cotidiano será el mejor
modo de disponernos para su venida
espiritual en la Navidad. Ruego al
Cielo que percibáis con toda su



hondura aquel grito: ¡tratádmelo
bien! (cfr. San Josemaría, Camino , n.
531), que vemos hecho realidad, con
plenitud, en el comportamiento de
María y de José.

Detengámonos un momento a
reflexionar, con palabras de
Benedicto XVI, que la liturgia no usa
el pasado —Dios ha venido— ni el
futuro —Dios vendrá—, sino el
presente: "Dios viene". Como podemos
comprobar, se trata de un presente
continuo, es decir, de una acción que
se realiza siempre: está ocurriendo,
ocurre ahora y ocurrirá también en el
futuro. En todo momento "Dios viene".
El verbo "venir" se presenta como un
verbo "teológico", incluso "teologal",
porque dice algo que atañe a la
naturaleza misma de Dios. Por tanto,
anunciar que "Dios viene" significa
anunciar simplemente a Dios mismo,
a través de uno de sus rasgos
esenciales y característicos: es el Dios-
que-viene. El Adviento invita a los



creyentes a tomar conciencia de esta
verdad y a actuar coherentemente.
Resuena como un llamamiento
saludable que se repite con el paso de
los días, de las semanas, de los meses:
Despierta. Recuerda que Dios viene.
No ayer, no mañana, sino hoy, ahora.
El único verdadero Dios, "el Dios de
Abraham, de Isaac y de Jacob" no es
un Dios que está en el cielo,
desinteresándose de nosotros y de
nuestra historia, sino que es el Dios-
que-viene. Es un Padre que nunca deja
de pensar en nosotros y, respetando
totalmente nuestra libertad, desea
encontrarse con nosotros y visitarnos;
quiere venir, vivir en medio de
nosotros, permanecer en nosotros.
Viene porque desea liberarnos del mal
y de la muerte, de todo lo que impide
nuestra verdadera felicidad. Dios
viene a salvarnos (Benedicto XVI,
Homilía en las Primeras Vísperas del
Domingo I de Adviento, 2-XII-2006).



El Adviento trae consigo una llamada
a tener muy presente que Dominus
prope (Liturgia de las Horas,
segundas Vísperas del Domingo I de
Adviento, Lectura Breve: Flp 4, 5),
que el Señor está cerca. A mí me
impresiona cada año este grito de la
liturgia, que podemos interpretar en
muchos sentidos, adaptando esas
palabras a las necesidades
espirituales de cada uno.
Recordemos más esta realidad
gozosa, con más hondura aún,
cuando el seguimiento de Cristo nos
parezca arduo, exigente, con el
convencimiento de que esa
resistencia nuestra se deshará si
damos paso a que esa cercanía se
convierta en intimidad.

Dominus prope, entre otras cosas,
porque se halla en el centro de
nuestra alma en gracia; tan cerca, tan
cerca, que no puede estarlo más.
Quiere morar con nosotros, dentro
de nosotros.



Podemos pensar también en el 
Dominus prope , porque se acerca la
conmemoración de ese momento
sublime en que el Todopoderoso, el
Omnipotente, no necesitando de
nada, ha querido demostrar —al
llegar la plenitud de los tiempos—
que tiene sus complacencias puestas
en las criaturas, en cada uno de
nosotros: deliciæ meæ esse cum filiis
hominum (Prv 8, 31), mi delicia es
estar con los hijos de los hombres.

El Dominus prope nos sirve también
para reforzar la llamada al
apostolado. Empeñémonos más, a
diario, en transmitir a nuestro
alrededor, sin respetos humanos, que
Dios está muy cerca y llama a las
puertas del alma: ¡ ábreme, hermana
mía, amada mía, mi paloma, mi
preciosa! (Ct 5, 2), nos dice a todos,
como a la Esposa del Cantar de los
Cantares. Hay que franquearle
inmediatamente la entrada en el
corazón, no permitir que pase de



largo: no sea que suceda como a la
Esposa del Cantar, por su tardanza
en responder: abrí a mi amado, pero
mi amado ya no estaba, se había
marchado (ibid ., 6).

Decidámonos nuevamente a
prepararnos muy bien para la
Navidad. Estamos en la primera
semana del Adviento: ¿con qué
frecuencia hemos repetido ya: veni,
Domine Iesu (Ap 22, 20), ven, Señor
Jesús? ¿En cuántas ocasiones hemos
considerado esa frase de la Escritura,
que en estos días descubrimos con
un sentido más pleno: rorate cæli (Is
45, 8), que se abran los cielos y las
nubes lluevan al Justo? ¡Que se abra
la tierra!, podemos añadir. Los cielos
se han abierto y se abren
constantemente, porque el Señor nos
sigue a toda hora; pero hemos de
decidirnos a rasgar nuestros
corazones, nuestra tierra, para que se
empape de esta lluvia divina, la



gracia, que quiere sanarnos,
santificarnos y hacernos eficaces.

El tiempo de Adviento significa
tiempo de esperanza. Precisamente
ayer, 30 de noviembre, el Santo
Padre ha publicado su segunda
encíclica, que lleva por título Spe
salvi : hemos sido salvados en la
esperanza. Su lectura y meditación a
lo largo de estas semanas, nos
ayudará a vivir con más hondura la
Navidad.

Al concluir estas líneas, me dirijo a
nuestro Padre para que nos enseñe a
buscar a Cristo, con las atenciones
que ponía al tomar en sus manos la
imagen del Niño Jesús, copia de la
que veneran las Agustinas de Santa
Isabel, de Madrid.

Sigamos bien unidos en la oración y
en las intenciones, metiendo
especialmente a la Santísima Virgen
en nuestras plegarias.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de diciembre de 2007.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-diciembre-2007/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-2007/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-2007/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-diciembre-2007/

	Carta del Prelado (diciembre 2007)

