
opusdei.org

Carta del Prelado del
Opus Dei (marzo
2012)

Mons. Javier Echevarría centra
la carta mensual en "una de las
tradicionales obras de
misericordia espiritual, que san
Josemaría nos enseñó a valorar
y a la que el Santo Padre otorga
un relieve especial: la práctica
de la corrección fraterna".

13/03/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Hemos entrado en la Cuaresma,
tiempo litúrgico con el que
conmemoramos los cuarenta días de
oración y ayuno de Jesucristo en el
desierto, antes de comenzar su
ministerio público. Y así como el
Maestro empezó su predicación con
una llamada apremiante a la
conversión — el tiempo se ha
cumplido y el Reino de Dios está al
llegar; convertíos y creed en el
Evangelio [1] , así la Iglesia nos
exhorta a aprovechar las grandes
gracias de este tiempo litúrgico 
fuerte , para dar un paso decidido en
nuestro acercamiento a Dios.

Siendo una necesidad de cada
jornada, la llamada a la conversión
resuena de modo más apremiante en
las semanas que acabamos de
comenzar. En la senda que conduce a
la vida eterna, de modo casi
insensible podemos desviarnos
personalmente algo del rumbo. Por
eso la Iglesia, Madre buena y sabia,



nos pone delante de los ojos la
necesidad de rectificar, sirviéndose
también de las oraciones y lecturas
de la Misa, enseñando a cada fiel a
convertirse un día y otro en puntos
concretos. Si los hijos de Dios nos
esforzamos por sacar partido a esos
textos, llevándolos a la meditación
personal, en estos cuarenta días
que nos conducirán a la Pascua de
Resurrección, podemos encontrar
nuevo valor para aceptar con
paciencia y con fe todas las
situaciones de dificultad, de
aflicción y de prueba, conscientes
de que el Señor hará surgir de las
tinieblas el nuevo día [2] .

La liturgia de la Cuaresma nos ofrece
una gracia especial que nos empuja a
la mudanza del corazón, de la que
nacerán necesariamente las buenas
obras. Releamos una consideración
de nuestro Padre: la conversión es
cosa de un instante; la
santificación es tarea para toda la



vida. La semilla divina de la
caridad, que Dios ha puesto en
nuestras almas, aspira a crecer, a
manifestarse en obras, a dar
frutos que respondan en cada
momento a lo que es agradable al
Señor. Es indispensable por eso
estar dispuestos a recomenzar, a
reencontrar —en las nuevas
situaciones de nuestra vida— la
luz, el impulso de la primera
conversión. Y ésta es la razón por
la que hemos de prepararnos con
un examen hondo, pidiendo ayuda
al Señor, para que podamos
conocerle mejor y nos conozcamos
mejor a nosotros mismos. No hay
otro camino, si hemos de
convertirnos de nuevo [3] . ¿Cómo
hemos comenzado desde el Miércoles
de Ceniza? ¿Qué nos hemos
propuesto? ¿Vivimos cada jornada
con la alegría de una penitencia que
nos acerque más a Jesucristo?



Como lema del mensaje de este año,
el Santo Padre toma un párrafo de la
epístola a los Hebreos y nos invita a
ponderarlo: estemos pendientes unos
de otros para estimularnos a la
caridad y a las buenas obras [4] . A
continuación señala que estas
palabras se inscriben en un contexto
más amplio: la necesidad de acoger a
Cristo mediante la práctica de las
virtudes teologales. Se trata de
acercarse al Señor "con corazón
sincero y lleno de fe " (v. 22), de
mantenernos firmes "en la 
esperanza que profesamos" (v. 23),
con una atención constante para
realizar junto con los hermanos "la
caridad y las buenas obras" (v. 24).
Asimismo, se afirma que para
sostener esta conducta evangélica
es importante participar en los
encuentros litúrgicos y de oración
de la comunidad, mirando a la
meta escatológica: la comunión
plena en Dios (v. 25) [5] .



Como en años anteriores, Benedicto
XVI se centra nuevamente en las
obras de caridad, que constituyen —
junto con la oración y el ayuno— las
típicas prácticas penitenciales de la
Cuaresma. En otras ocasiones, os he
animado a esmeraros en los ratos
dedicados a la oración personal, y así
a renovar el espíritu de penitencia,
cuidando con más empeño las
mortificaciones que dan sabor a la
existencia cristiana, y ayudando al
prójimo en sus necesidades
corporales y espirituales. Ahora,
además de exhortaros a vivir esas
manifestaciones del espíritu
cristiano, deseo centrarme en una de
las tradicionales obras de
misericordia espiritual, que san
Josemaría nos enseñó a valorar y a la
que el Santo Padre otorga un relieve
especial: la práctica de la corrección
fraterna, que Jesucristo mismo
recomendó a sus discípulos: si tu
hermano peca (...), vete y corrígele a



solas tú con él. Si te escucha, habrás
ganado a tu hermano [6] .

Esta manifestación de caridad no se
queda en una enseñanza aislada. Ya
en el Antiguo Testamento se recoge
repetidas veces y, por ejemplo, se
aconsejaba: reprende al sabio, y te
cobrará amor; da consejos al sabio, y
se hará más sabio; enseña al justo, y
aumentará su formación [7] . Y en
otro lugar: quien guarda la
instrucción camina hacia la vida; mas
quien abandona la corrección, anda
perdido [8] . En el Nuevo Testamento,
siguiendo la predicación del Maestro,
se concreta aún más cómo ha de ser
esta urgencia de fina fraternidad,
que sostiene a los demás para
caminar derechamente hacia Dios.
San Pablo advierte que ha de
ejercitarse con espíritu de
mansedumbre [9] ; viendo en la otra
persona, no a un enemigo, sino a un
hermano [10] . Hace notar también la
Escritura que toda corrección, al



momento, no parece agradable sino
penosa, pero luego produce fruto
apacible de justicia en los que en ella
se ejercitan [11] . Y el apóstol
Santiago concluye: hermanos míos, si
alguno de vosotros se desvía de la
verdad y otro le convierte, sepa que
quien convierte a un pecador de su
extravío salvará su alma de la muerte
y cubrirá sus muchos pecados [12] .
No cabe olvidar que san Josemaría, al
llegar a un Centro, después de
preguntar si había algún enfermo,
añadía: ¿estáis contentos?, ¿se vive
la corrección fraterna?

Desgraciadamente, a pesar de tanta
insistencia por parte del Señor,
sirviéndose también de los Apóstoles,
de muchos santos, de nuestro Padre,
esta obra de caridad espiritual es
ignorada por bastantes cristianos. El
Papa se lamenta de este hecho. 
Deseo recordar —escribe— un
aspecto de la vida cristiana que a
mi parecer ha caído en el olvido: la



corrección fraterna con vistas a la
salvación eterna. Hoy somos
generalmente muy sensibles al
aspecto del cuidado y la caridad en
relación al bien físico y material de
los demás, pero callamos casi por
completo respecto a la
responsabilidad espiritual con los
hermanos. No era así en la Iglesia
de los primeros tiempos y en las
comunidades verdaderamente
maduras en la fe, en las que las
personas no sólo se interesaban
por la salud corporal del hermano,
sino también por la de su alma, por
su destino último [13] .

Gracias a Dios, en esta porción de la
Iglesia que es la Prelatura del Opus
Dei —no porque nos consideremos
mejores— se ama y se vive esta
práctica tan evangélica. Con una luz
especial de Dios, que le llevaba a
profundizar en algunas enseñanzas
de la Sagrada Escritura, nuestro
Fundador la practicó personalmente



y la enseñó a otros desde los
comienzos. Afirmaba que tiene
entraña evangélica [14] ; y añadía
que es siempre una prueba de
sobrenatural cariño y de
confianza , que además hace
paladear el regusto de la primitiva
cristiandad [15] .

Tanto valoraba san Josemaría esta
costumbre evangélica, que no cejó
hasta conseguir que la Santa Sede —
al aprobar definitivamente el
espíritu de la Obra en 1950—
aceptara que también el Fundador —
y sus sucesores en el gobierno del
Opus Dei— pudieran beneficiarse de
este medio de santificación, del que
se sirve el Espíritu Santo para
mejorar a las almas. Lo contaba a sus
hijos, con enorme sencillez: cuando
presenté en la Santa Sede nuestros
Estatutos (...), al hablar de la
corrección fraterna al Padre,
siempre me pusieron una
dificultad: ¿cómo va a ser



corregido el que hace cabeza? ¡No
se le puede decir nada! Yo no me
conformaba; y les explicaba:
¿cómo van a dejarme a mí, que soy
un pobre hombre, y a los que me
sigan, que serán mejores que yo,
pero también unos pobres
hombres, sin gozar de este medio
de santidad? Al practicar esta
Costumbre, hondamente cristiana,
los que hacen la corrección
fraterna —aunque les cueste y
tengan que vencerse— y los que la
reciben —aunque les duela y
tengan que ser humildes— poseen
un medio de santidad maravilloso,
que arranca del Evangelio. Este
razonamiento les convenció [16] .

Nuestro Fundador dejó muy claro el
modo de hacer y recibir la corrección
fraterna. Nos hablaba de las normas
de prudencia y caridad con que es
preciso obrar en todo momento, de
modo que verdaderamente sea un
instrumento de santificación propia



y ajena. En primer lugar, siempre ha
de ser expresión clara de caridad
sobrenatural y de cariño humano, de
interés por la santidad propia y la de
los demás. San Josemaría era
diáfano: la corrección fraterna —
afirmaba— (...) ha de estar llena de
delicadeza —¡de caridad!— en la
forma y en el fondo, pues en aquel
momento eres instrumento de Dios
[17] . Porque, como explica el Papa
en su mensaje, lo que anima la
reprensión cristiana nunca es un
espíritu de condena o
recriminación; lo que la mueve es
siempre el amor y la misericordia
[18] .

Con este claro principio, en la Obra,
antes de advertir a alguno con una
corrección fraterna, se consulta su
oportunidad. Además de cerciorarse
de la rectitud de intención que
mueve a hablar a ese hermano,
podrán sugerirnos la manera de
llevarla a cabo, teniendo en cuenta



las circunstancias concretas de cada
caso, de modo que efectivamente
sirva de ayuda a quien la recibe. Se
asegura así que este medio de servir
a los demás sea en todo momento
una muestra neta de prudencia y
delicadeza, de respeto a los otros. Me
conmueve el pensamiento de la
rectitud con que procedía nuestro
Padre, en todos los ambientes. Si
alguna persona se quejaba de otra, o
de algún comportamiento, siempre
preguntaba: ¿ha hablado usted con el
interesado? Hágalo, añadía, que así
le impulsará a cambiar, si es preciso.

Recordemos a todos los cristianos
que estamos llamados a poner en
práctica esta recomendación de
Nuestro Señor; sin olvidar, como el
Santo Padre apunta en su mensaje,
que se trata de algo muy desconocido
en los momentos actuales. Por
desgracia, con frecuencia, la gente
habla mal de otros a sus espaldas, sin
atreverse a manifestar cara a cara,



con sentido sobrenatural, las faltas o
defectos que deberían corregir. Y así,
el vicio de la murmuración causa
estragos en la convivencia familiar y
en la sociedad.

Empeñémonos en redescubrir —por
parte de todos— la importancia de la
lealtad, virtud humana fundamental
en las relaciones de unos con otros,
en la vida social, profesional, etc. En
este sentido, la práctica de la
corrección fraterna —con las
necesarias medidas de prudencia y
caridad— resulta particularmente
necesaria. San Josemaría, con
realismo sobrenatural, afirmaba que
todos estamos llenos de defectos,
que cada uno de nosotros ve,
contra los que procuramos luchar;
pero hay otros muchos defectos
que no vemos (...), y de esos nos
indican algunos en la corrección
fraterna (...). Y lo hacen porque
nos quieren, porque la nuestra es



una convivencia de familia
cristiana, llena de cariño.

Convivir con todos: y convivir
quiere decir quererse,
comprender, disculpar. Pero hay
cosas que —aun disculpándolas—
no debemos pasarlas por alto;
ésas son las que debemos
manifestar en la corrección
fraterna a cada uno [19] .

Esta recomendación de raíz
evangélica reviste particular
importancia cuando está en juego la
fidelidad a Dios. Por eso, escribe el
Papa, es importante recuperar esta
dimensión de la caridad cristiana.
Frente al mal no hay que callar.
Pienso aquí en la actitud de
aquellos cristianos que, por
respeto humano o por simple
comodidad, se adecuan a la
mentalidad común, en lugar de
poner en guardia a sus hermanos
acerca de los modos de pensar y de



actuar que contradicen la verdad y
no siguen el camino del bien [20] .
Ciertamente, ayudar a los demás en
esos puntos resulta siempre difícil . 
Se sufre al recibirla, porque cuesta
humillarse, por lo menos al
principio. Pero, hacerla, cuesta
siempre. Bien lo saben todos [21] .
Y, en otro momento, añadía nuestro
Padre: cuesta; más cómodo es
inhibirse; ¡más cómodo!, pero no
es sobrenatural. —Y de estas
omisiones darás cuenta a Dios
[22] .

Cuando recibáis estas líneas estaré
haciendo el curso de retiro espiritual.
Os pido que encomendéis sus frutos:
que me convierta al Señor una vez
más, para mejor servir a la Iglesia, a
la Obra, a mis hijas y a mis hijos, y a
todas las almas; uníos —insisto— a
mis intenciones. Por estas mismas
fechas también en la Curia Romana
se tienen los ejercicios espirituales, a
los que asiste el Papa con sus más



próximos colaboradores: otro buen
momento para que redoblemos la
petición por su Persona y sus
intenciones, que con tanta frecuencia
os reitero. Encomendadle al Señor
especialmente durante su viaje
pastoral a México y a Cuba, del 23 al
29 de marzo, para que los frutos
apostólicos sean muy abundantes.

Aunque de modo sumario, no quiero
dejar de recordaros las fiestas y
aniversarios de familia de las
próximas semanas. El día 11 es el
aniversario el nacimiento del
queridísimo don Álvaro, y el 23 el de
su dies natalis, su marcha a la casa
del cielo. El 19 la solemnidad de san
José, patrono de la Iglesia y de la
Obra. Luego viene la Anunciación de
Nuestra Señora, que este año se
celebra litúrgicamente el 26 de
marzo. Y el día 28 recordaremos un
nuevo aniversario de la ordenación
sacerdotal de san Josemaría. Con la
intercesión de nuestra Madre, si



recorremos estas fechas con afanes
sinceros de mejora, las gracias de
conversión propias de la Cuaresma
alcanzarán más fácilmente su
objetivo.

Os confieso que a diario me consume
una impaciencia: querría ir a todos
los sitios donde trabajáis. Y me
acuerdo de aquel comentario de san
Josemaría: ¿y por qué se queda en
Roma?, podría preguntar alguno.
Porque debo hacerlo, concluía. Y
añado yo: ¡qué cerca estaba de todas
y de todos!

Con estos deseos de profunda
renovación interior y de un
acrecentado afán apostólico, os
bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de marzo de 2012.



[1] Misal Romano, Domingo I de
Cuaresma, Evangelio (B) ( Mc 1, 15).

[2] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-II-2012.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 58.

[4] Hb 10, 24.

[5] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma 2012, 3-XI-2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Prv 9, 8-9.

[8] Prv 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Cfr. 2 Ts 3, 15.

[11] Hb 12, 11.

[12] St 5, 19-20.



[13] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma 2012, 3-XI-2011.

[14] San Josemaría, Forja , n. 566.

[15] San Josemaría, noviembre de
1964.

[16] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 21-XI-1958.

[17] San Josemaría, Forja , n. 147.

[18] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma 2012 , 3-XI-2011.

[19] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 30-XII-1962.

[20] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma 2012, 3-XI-2011.

[21] San Josemaría, Forja , n. 641.

[22] Ibid ., n. 146.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/carta-del-
prelado-del-opus-dei-marzo-2012/

(11/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-del-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-del-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-del-prelado-del-opus-dei-marzo-2012/

	Carta del Prelado del Opus Dei (marzo 2012)

