
opusdei.org

CAPITULO XI: COMO
UNA SINTESIS

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

28/04/2009

«Camino de Emaús. Nuestro Dios ha
llenado de dulzura este nombre. Y
Emaús es el mundo entero, porque el
Señor ha abierto los caminos divinos
de la tierra»

(Monseñor Escrivá de Balaguer)(1)



Apartir de febrero de 1931, el
Fundador del Opus Dei utiliza en sus
apuntes y textos, la expresión
«unidad de vida» como un punto de
encuentro en el que confluyen las
características del espíritu del Opus
Dei. Un modo de ser y hacer que
constituye la síntesis de su mensaje
espiritual. Para un miembro de la
Obra es la totalidad de su experiencia
espiritual transformada en vida
cotidiana, forjada en el molde de su
condición laical y secular.

Esta «unidad de vida» se establece en
dos vertientes: una interior de
oración, de sacrificio, unión con
Cristo que lleva a los hijos de Dios a
ser contemplativos en medio del
mundo; otra, profesional y social de
donde arranca la proyección
apostólica y que es visible y externa.
Como se ha escrito recientemente,
este modo de ser fue descrito por el
Fundador de modo completo y
gráfico en una Instrucción de marzo



de 1934. En un párrafo breve, hacia
el final del documento, dibuja los
«ideales» que dan sentido al Opus
Dei: «unir el trabajo profesional con
la lucha ascética y con la
contemplación -cosa que puede
parecer imposible, pero que es
necesaria, para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios-, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación
personal y de apostolado. ¿No es éste
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?»(2).

Pero, ¿cuáles son las líneas maestras
que configuran esas resultantes
finales? Podríamos señalar, en
primer lugar, el descubrimiento de
que las realidades temporales, el
horizonte completo del mundo,
puede ser santificado. El espíritu de
Cristo, inserto en la vida de los
hombres y mujeres cristianos, puede
infiltrar capilarmente la actividad de
todos los seres humanos. Y lograr así



una plenitud de paz, de amor al
mundo y a todo el contenido positivo
de la historia.

Y, ¿cómo elevar las cosas del mundo
a un orden nuevo que las oriente
hacia su mejor y último destino en la
eternidad?

Por obra y gracia de un gran número
de personas, de todos los estados y
condiciones, que se sienten llamados
por Dios a vivir la fe cristiana con
plena radicalidad, mediante un
compromiso profundo y decisivo.
Este compromiso se establece como
respuesta a una llamada de Dios,
personal, y que afecta a la totalidad
de la existencia.

Por tanto, una persona del Opus Dei
se siente llamada por Dios a llenar su
vida y el ámbito de su actividad, del
espíritu de Cristo.

Son muy sugerentes los pasajes
evangélicos en los que se narra la



muerte de Lázaro; los caracteres de
Marta y de María, el aire cotidiano,
afectuoso y propio, con el que Dios
Hombre y los suyos cruzan aquel
umbral. Todos hemos imaginado el
día en que Lázaro vuelve, por la Voz
de Jesús, a un nuevo encuentro con
la vida.

Esta Voz, que hoy sigue llamando por
su nombre a los amigos, suena una
vez más por todos los caminos de la
tierra. Así lo repetía el Padre a
cuantos se acercaron a él desde 1928.
Así lo dejó escrito en un importante
documento que comenzó a redactar
en Madrid en 1935 y concluyó en
Roma en septiembre de 1950.

En quince años de vida, la Obra
había llegado a su pleno desarrollo y
el Fundador dejaba en letra impresa
lo que Dios puso en su corazón aquel
2 de octubre: todos, sacerdotes,
solteros, casados, viudos, hombres y
mujeres de cualquier edad, raza y



condición podían ser atraídos por
Dios al Opus Dei.

«La vocación a la Obra no crea un
estado nuevo; cada uno conserva el
que antes tenía. Por eso hemos dicho
que se han abierto los caminos
divinos de la vida. Ser santos en
nuestro puesto, desempeñando
nuestra profesión, siendo lo que
somos, porque todos los caminos de
la tierra pueden y deben ser un (3)
encuentro con Jesucristo».

Para eso Cristo quiere servirse de
cada uno de los cristianos, en todas
las encrucijadas de los hombres.
Llegar hasta los que se agotan en el
cansancio, y hasta los que buscan, sin
encontrarlo, un sentido a su vida.
Codo a codo, en idéntico esfuerzo, en
colaboración, es donde el cristiano
tiene que demostrar la realidad de su
vocación humana y divina. A pesar
de su debilidad, sus defectos, sus
limitaciones claras y evidentes. Pero



con la sobrenatural esperanza que el
amor de Dios ha grabado en su alma.

«Se comprende, hijos, que el Apóstol
pudiera escribir: todas las cosas son
vuestras, vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios (1 Cor III, 22-23)»(4.)

Esta doctrina, hoy extendida y
consagrada por el Concilio Vaticano
II, entrañó en el año 1928 una
revolución de conceptos teológicos,
ascéticos y Jurídicos. Hasta entonces,
vivir en plenitud la vocación
cristiana parecía incluir la resolución
de apartarse del mundo, de rechazar
las cuestiones temporales y eludir el
amor humano en el matrimonio. Y es
Monseñor Escrivá de Balaguer quien
proclama, con el Nuevo Testamento
en la mano, que los Hechos de los
Apóstoles nos dan una visión de la
primera cristiandad llena de vida
multiforme. Y sabe, porque Dios así
se lo inspira, que es preciso recordar
aquel modo de ser primigenio que se



expresa rotundamente en el
«Discurso a Diogneto»:

«Los cristianos no se distinguen de
los demás hombres ni por su tierra,
ni por su idioma, ni por sus
instituciones. Porque no habitan
ciudades exclusivamente suyas, ni
hablan una lengua extraña, ni llevan
un género de vida distinto de los
demás... ».

Evidentemente han existido autores
cristianos, sobre todo en los dos
últimos siglos, que han tratado de
llevar hasta la cima del cristianismo
a muchas gentes que vivían en medio
de las actividades temporales. Entre
ellos se encuentran grandes santos.
Pero piensan en esta empresa como
algo excepcional, ya que el
seguimiento absoluto de Cristo les
parece exigir la renuncia total para
anclarse en una forma de vida
religiosa.



La llamada universal a la plenitud de
la vida cristiana en el mundo,
resonará de nuevo, y en toda su
profundidad, gracias a la inspiración
divina y a la fidelidad de un hombre
enamorado de Dios: Monseñor
Escrivá de Balaguer.

La respuesta a esta vocación ha de
estar radicada en la santidad
personal. Nadie puede transmitir el
espíritu de Cristo ni llenar las
realidades temporales con su
contenido si no desborda primero su
alma. En realidad es una llamada a
participar de la intimidad de Dios, a
vivir de El y para El. Por tanto, el
esfuerzo del Opus Dei por dotar a sus
miembros de fortaleza, vida interior
y fe, va orientado a un encuentro
profundo con la verdad del
Evangelio. Y esta colisión debe
transformar la vida personal en
identificación con Cristo y plenitud
de vida cristiana manifestada en
hechos.



Es evidente que esta vocación no está
limitada por ningún
condicionamiento humano.
Solamente por la voz de Aquel que
llama a los que tiene decidido desde
la eternidad. Por ello, se dirige tanto
a hombres como a mujeres que, en la
Obra, se estructuran en dos
Secciones diferentes para expresar
esta realidad de unidad y distinción,
el Fundador habla en sus escritos
primeros de «dos Obras», de «dos
ramas de la Obra» o, por último, de
«dos Secciones de la Obra».

Por la misma razón, pueden ser
llamadas personas célibes y casadas.
Se trata, simplemente, de
disponibilidad y de una serie de
circunstancias personales que
delimitan las funciones y
participación diversas en la misma
empresa apostólica.

Otro rasgo esencial es la presencia de
sacerdotes y seglares en absoluta



cooperación. La gran mayoría de los
miembros son laicos que ejercen sus
profesiones en medio de todos los
quehaceres del mundo y, entre ellos,
la misión del sacerdote es
estrictamente espiritual, sin
inmiscuirse jamás en las actividades
seculares de los miembros de la
Obra. Su cometido empieza y
termina en la dimensión espiritual.

La vocación es única, y es lógico, sin
embargo, que la mayor parte de los
miembros de la Obra estén casados y
vivan su vocación en el ámbito
familiar propio. No resultó fácil abrir
la puerta a este hecho a través de
una mentalidad que, durante siglos,
había refugiado la perfección
cristiana en los claustros y desiertos.
El Padre volvió a oír que le llamaban
loco. Pero no cortó por ello la
anchura del camino que Dios había
puesto en sus manos. Insistió, frente
a todo evento, hasta que el espíritu



de la Obra, fue entendido y ratificado
por la Iglesia.

«¿Te ríes porque te digo que tienes
"vocación matrimonial"? -Pues la
tienes: así, vocación» (5).

Y en el año 1960, repetía:

«Llevo casi cuarenta años
predicando el sentido vocacional del
matrimonio. ¡Qué ojos llenos de luz
he visto más de una vez, cuando -
creyendo, ellos y ellas, incompatibles
en su vida la entrega a Dios y un
amor humano noble y limpio-me
oían decir que el matrimonio es un
camino divino en la tierra!» (6).

El Fundador del Opus Dei nació en
un hogar cálido en el que las
contradicciones, el dolor y la muerte
no lograron romper la fortaleza y el
cariño de sus padres. La inspiración
divina que predicó se apoyaba
también en esta luminosa realidad
para contagiarla a cuantos habían



sido elegidos por Dios para crear una
familia.

Y también le sirvió para dotar el
ámbito familiar en que viven sus
hijas e hijos Numerarios -aquellos
que habían sido llamados a la
santificación de la vida ordinaria
pero que dedicarían su vida
plenamente al Opus Dei,
renunciando al matrimonio- con un
ambiente de hogar inconfundible.

Don Alvaro del Portillo subrayaba,
un año después de la muerte del
Fundador:

«En estos días estoy leyendo cosas de
nuestro Padre de los años 30 y 31,
escritas de su mano, y decía que la
Obra sea siempre una familia.
Gracias a Dios, lo ha conseguido:
somos una familia, y lo seguiremos
siendo: un Padre y unos hijos que
ahora tienen a su Cabeza, a su
Fundador, en el Cielo» (7).



Jamás torció o intentó influir en una
vocación matrimonial que se le
hubiera manifestado clara. Durante
años rezó y llamó a la puerta de
muchas almas que acudían a su
dirección espiritual. En los
comienzos necesitaba vocaciones con
disponibilidad plena y dispuestas a
entregarse en el celibato apostólico.
Pero nunca desvió la atención de
quien estuviera seriamente
encauzado hacia el matrimonio.

Tomás Alvira, por ejemplo, conoce al
Padre durante la guerra civil
española. El ambiente es tenso y la
persecución religiosa se halla en
pleno apogeo por las calles de
Madrid. Tomás tiene la oportunidad
de hablar con el Padre de sus deseos
de servicio y fidelidad a Dios. Pero
también le dice que pensaba haberse
casado antes de estallar la guerra. Y
entonces Monseñor Escrivá de
Balaguer le aconseja:



-«Sí, hijo mío. Tú, cásate» (8).

Les acompañará poco después para
cruzar los Pirineos. Y alguno se
extraña de que un hombre joven que
participa totalmente del espíritu de
la Obra siga sin solicitar su admisión.
El Padre le explica lo que Dios va a
pedir a éste y a otros muchos
hombres y mujeres, pero en un
futuro para el que aún no ha llegado
la hora.

En 1941 conoce el Padre a José María
Hernández Sampelayo. Tiene sólo
diecisiete años y le lleva hasta la casa
de Diego deLeón un amigo:

-«Padre: aquí esta Chemari».

El muchacho confía en este sacerdote
joven que se interesa por sus cosas
con gran cariño. Muy pronto acude a
un Curso de retiro que el Fundador
dirige en Molinoviejo , y anota en una
página de agenda:



-«El Padre me ha dicho hoy que tenga
mucha alegría (...). Me dice que tengo
vocación matrimonial» .

También aporta un testimonio
similar Víctor García Hoz, que, en
1941, escucha una conclusión del
Padre: «Dios te llama por caminos de
contemplación» (10). Por aquellos
años no se comprende bien que, a un
hombre casado, con tres hijos,
teniendo que trabajar intensamente
para sacar adelante la familia, se le
hablara de la vida contemplativa
como de algo que él podía y tenía que
realizar.

A finales del curso 1947-48, recuerda
Vicente Mortes que algunos
residentes del Colegio Mayor 
Moncloa fueron invitados a una
charla en la casa de Diego de León .
Este día les habla un sacerdote de la
Obra sobre la llamada universal a la
santidad: hombres y mujeres,
jóvenes y viejos, solteros y casados,



pobres y ricos, sabios e ignorantes,
sanos y enfermos. La Obra es para
todos y la vocación única. A cada uno
el Señor le quiere donde se
encuentra, en el estado en que le ha
llamado.

No les dice nada nuevo que no hayan
oído antes al Padre. La novedad es
que, ahora, después de recibir la
Obra el Decretum laudis, se ha hecho
realidad el sueño de su Fundador. En
1948 llegan al Opus Dei los primeros
Supernumerarios y, durante el año
1950, pedirán la admisión, en
Madrid, las primeras mujeres
casadas. En enero de 1951, en 
Molinoviejo , es el Padre quien les
explica el carácter universal de la
llamada a la Obra.

Esta vocación dentro del matrimonio
lleva inherentes unas obligaciones
que impone la propia condición de
cristianos. La Obra no hará más que
reafirmarlas, actualizar la voz de



Cristo que llama al amor generoso, al
espíritu de servicio mutuo, a la
alegría e ilusión para mantener
aquel primer encuentro enamorado;
a la afirmación que habrá de dar
paso a la vida, porque es don de Dios;
al trabajo alegre; a la sobriedad y a la
responsabilidad de ser, con sus
naturales limitaciones y debilidades
personales, un ejemplo constante en
su medio social.

En el retablo mayor del Santuario de
Torreciudad está esculpido, en
alabastro, un grupo que representa
los desposorios de la Virgen. El Sumo
Sacerdote preside la escena. Las
manos de María y de José avanzan
hasta quedar cercanas. La de José
ofrece una alianza de oro que va a
sellar el difícil y amable cometido
que el Espíritu Santo ha previsto ya
para su amor. Es el ejemplo que
podrán tener siempre, en los divinos
avatares de su camino por la vida.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/capitulo-xi-
como-una-sintesis/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/capitulo-xi-como-una-sintesis/
https://opusdei.org/es-es/article/capitulo-xi-como-una-sintesis/
https://opusdei.org/es-es/article/capitulo-xi-como-una-sintesis/

	CAPITULO XI: COMO UNA SINTESIS

