
opusdei.org

Caminos de
concordia

Camino, como El Código Da
Vinci, mezcla realidad y ficción,
o más bien, presenta la ficción
como si fuera historia.

23/10/2008

Caminos de concordia. 'El Código
Da Vinci'

Por Juan Manuel Mora*

En mayo de 2006 se estrenó la
versión cinematográfica de El Código
Da Vinci, en medio de un gran



despliegue publicitario. Durante los
tres años anteriores, la novela de
Dan Brown había vendido millones
de copias y constituyó un fenómeno
editorial de grandes dimensiones.

La trama de El Código posee los
típicos elementos del thriller: acción,
intriga, misterio. El relato de Dan
Brown tiene un punto de partida:
desde el siglo IV, la Iglesia habría
ocultado la verdad sobre Jesucristo,
destruido los verdaderos evangelios
y negado que Jesús tuvo
descendencia con la Magdalena. A lo
largo de la historia sólo algunos
"illuminati" llegaban al conocimiento
de la verdad, mientras que la Iglesia
oficial intentaba impedirlo por todos
los medios. En nuestros días, el
"brazo armado" con el que la Iglesia
persigue a los iluminados sería el
Opus Dei, que en la novela aparece
como organización criminal y sin
escrúpulos.



Uno de los aspectos más relevantes
de El Código Da Vinci es su forma de
mezclar ficción y realidad. En efecto,
la trama utiliza elementos reales
(nombres, fechas, lugares), y los
combina con otros de ficción. Esto no
tiene nada de extraño, si quedase
claro mediante un correcto "pacto de
lectura". Pero Dan Brown utiliza una
calculada ambigüedad, las fronteras
se difuminan y el lector al final no
sabe a qué atenerse. Este recurso
tampoco tendría más trascendencia,
si no fuese porque Brown pone
nombre y apellidos reales a sus
mafias inventadas. De ese modo, la
mezcla de ficción y realidad se
vuelve explosiva.

Según los resultados de una encuesta
realizada en Gran Bretaña, casi dos
tercios de los lectores de El Código
creían que el contenido de la novela
era cierto (y por tanto, que los
evangelios eran falsos, que Jesús tuvo
hijos con la Magdalena, etc.). Con



estos datos, no es de extrañar que la
controversia que se planteó
alrededor de El Código ocupase
amplio espacio en los medios de
comunicación de numerosos países.
En el centro del debate se encontraba
el tema de la responsabilidad de los
autores de obras de ficción. Con sus
trabajos crean estereotipos, originan
movimientos de opinión y provocan
emociones. Los periodistas también
lo hacen, pero el trabajo de los
informadores es juzgado con otros
parámetros: no pueden mezclar
ficción y realidad, ni acusar sin
fundamento. En definitiva, los
problemas planteados por El Código
venían a recordar que la libertad de
expresión, la libertad de creación, la
libertad de crítica, propias de las
sociedades democráticas, son
compatibles con la responsabilidad y
con el respeto mutuo.

El Código de Fesser



El caso de Camino es distinto de El
Código Da Vinci, pero existen algunas
semejanzas: trata también asuntos
que afectan a la Iglesia y a los
católicos; el malo de la película tiene
nombre y apellidos, y mezcla ficción
y realidad de forma potencialmente
explosiva. Camino se inspira en la
vida de Alexia González-Barros
(www.alexiagb.com), adolescente
madrileña que falleció de cáncer en
1985, con apenas 15 años. La
Archidiócesis de Madrid ha iniciado
su causa de canonización. Alexia fue
tratada de su enfermedad en la
Clínica de la Universidad de Navarra,
donde transcurrió largos meses
rodeada del cariño de sus padres y
hermanos y de la atención del
personal sanitario. Después de 1985
fallecieron también sus padres.
Actualmente viven cuatro hermanos.
A partir de la vida de Alexia se
construye el guión. En síntesis, la
película mantiene el envoltorio, pero
modifica totalmente la sustancia:



parece verdadera, pero es pura
ficción. En la imaginación de los
autores, Alexia es una niña que vive
en un ambiente opresivo, creado por
el Opus Dei y encarnado de forma
muy aguda en la figura de la madre.
Toda la historia del dolor de Alexia y
del afecto de su familia está
convertida en algo completamente
distinto, en un caso de fanatismo
religioso, atrofia de sentimientos y
actitud masoquista ante el dolor. En
el trasfondo, emerge una intención
perversa: el Opus Dei pretendería
aprovechar la enfermedad de la niña
para construir una causa de
canonización, con fines de
proselitismo.

Cualquier persona normal que vea la
película siente, como han dicho los
críticos, una patada en el estómago,
un choque emocional, un rechazo
radical, una experiencia
perturbadora e inolvidable. No
puede ser de otra manera: un



creyente, un católico, un miembro
del Opus Dei, sienten la misma
repugnancia ante la falta de
humanidad que narra la película. De
acuerdo con las declaraciones de los
que han intervenido, el guión está
escrito desde la increencia. El
director ha declarado en diferentes
ocasiones que no comparte la visión
religiosa de la vida y no comprende
la actitud cristiana ante la muerte.
Quizá por esa razón, los personajes
que aparecen en la película como
creyentes son malos sin mezcla de
virtud, y los que no tienen fe son
buenos sin sombra de defecto. El
resultado es un cuadro en blanco y
negro, un enfoque que algunos han
calificado de maniqueo, y que no
fomenta precisamente la tolerancia.

La orientación religiosa de los
autores merece todo el respeto. Sin
embargo, no sería honrado silenciar
un grave problema moral que
plantea la película: Camino, como El



Código Da Vinci, mezcla realidad y
ficción, o más bien, presenta la
ficción como si fuera historia. Los
espectadores salen de la proyección
convencidos de que han visto algo
que ha sucedido realmente. Por eso
la repulsión de los espectadores es
doble: les impresiona el relato y les
horroriza pensar que es verdadero.
La familia ya ha expresado su dolor
por el tratamiento que se hace de sus
personas queridas. No es difícil
imaginar los sentimientos de los
hijos cuando vean la imagen de su
madre maltratada en las salas de
cine de toda España. El Opus Dei ha
publicado también una breve
declaración donde recuerda que, en
esta película, cualquier parecido con
la realidad es pura coincidencia.
Tampoco es difícil imaginar los
sentimientos de quien se ve
retratado de forma repulsiva.

Cambio de paradigma



El Código de Brown y el Camino de
Fesser confirman, cada uno a su
modo, que es difícil explicar y no es
fácil entender la experiencia
religiosa en un mundo que vive
como si Dios no existiese. De hecho,
algunos quieren ver en estos
ejemplos la expresión de un choque
de culturas entre el Vaticano y
Hollywood, entre los católicos y la
sociedad secularizada. El paradigma
del "choque de civilizaciones" se ha
extendido en el ámbito de la política
internacional, con consecuencias
muy negativas. Aplicar ese mismo
esquema a la "cuestión religiosa" de
las sociedades occidentales, puede
incrementar los niveles de
agresividad. Basta ver algunos blogs
donde ciertos partidarios del Camino
de Fesser escriben que ya era hora de
sacudir duro a esta Iglesia de
pedófilos y ladrones; y donde ciertos
adversarios responden con insultos
simétricos. En nuestro país, las
controversias suelen ser subidas de



tono. Algunos programas de
televisión y algunos debates
parlamentarios recuerdan aquellos
chistes de Mingote donde se ve a dos
hombres primitivos "iniciar
conversaciones", con el garrote
preparado detrás de la espalda. Por
desgracia, esto sucede también en las
controversias religiosas. Con
frecuencia, las discusiones están
contaminadas de la dialéctica
política, por la cual, si yo quiero
ganar, tú tienes que perder (las
elecciones, las votaciones). En
realidad, los términos de un debate
de tema religioso deberían ser muy
distintos: yo no gano si tú pierdes;
sólo gano si me explico, si te
entiendo, si me entiendes. En otras
democracias, la religión es un
elemento transversal, común a
personas que simpatizan con
formaciones políticas de todas las
tendencias. Esta transversalidad es
muy saludable para la religión y para
la política, y libera los debates



religiosos de la dialéctica de la
confrontación. En esas condiciones,
el paradigma del conflicto puede ser
sustituido por el del diálogo.

Otro aspecto interesante de El Código
Da Vinci fue las reacciones que
provocó entre los cristianos. Cuando
alguien siente un golpe, tiene dos
reacciones instintivas: encogerse y
defenderse. En este caso, ante lo que
se percibe como un golpe moral (un
retrato falso e injusto), el instinto
llevaría a cerrarse y a enfadarse. Sin
embargo, la reacción común de los
católicos ante El Código Da Vinci fue
abierta y serena. En primer lugar,
abierta. Ante una ficción que es falsa
no hay más respuesta que la
realidad: "ven y verás". Decía Mark
Twain que cuando la verdad está
todavía calzándose las botas, la
mentira ya ha dado la vuelta al
mundo. La mentira corre mucho,
pero se desmiente sola. La verdad se
impone por sí misma, sin gritos ni



violencia, sino por su propia fuerza
interior. Por eso, la respuesta más
acertada es abrir las puertas y
ofrecer información. Y en segundo
lugar, serena. Dos no pelean si uno
no quiere. Ante un retrato injusto, es
importante mantener la capacidad
de diálogo, sin adoptar actitudes
defensivas ni victimistas. Para
romper el paradigma de la
confrontación, hay que responder
con respeto, también a quien
consideramos que no nos respeta.

Insisto en que estas consideraciones
se escriben desde la convicción de la
importancia de la libertad de
expresión, de la libertad creativa y
de la libertad de crítica. Las personas
y las instituciones con dimensión
pública han de asumir con humildad
sus errores y aceptar el público
escrutinio. Pero todos tienen derecho
a ser criticados con veracidad y
respeto.



Una escritora africana define la
madurez como la capacidad de darse
cuenta de que podemos herir a los
demás. La madurez ayuda a recorrer
juntos caminos de concordia.

* Vicerrector de Comunicación de la
Universidad de Navarra. Autor de
"La Iglesia, el Opus Dei y el Código Da
Vinci", de próxima aparición.

Noticias de Gipuzkoa

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/caminos-de-
concordia/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/caminos-de-concordia/
https://opusdei.org/es-es/article/caminos-de-concordia/
https://opusdei.org/es-es/article/caminos-de-concordia/

	Caminos de concordia

