
opusdei.org

Cada uno a su
manera

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

María, los ángeles y el resto de la
doctrina católica de siempre: la
misma que acaba de volver a
confirmar el catecismo universal.

Eso es lo que el Opus Dei transmite
fielmente a los suyos. Como señalan
los estatutos de la Prelatura: «la
formación que se imparte a los
miembros está en plena conformidad
con el Magisterio de la Iglesia».

En lo que de veras importa, por
tratarse de fide, no cabe el empleo
del «a mi juicio», tan frecuente en los



que pretenden dogmatizar sus
propias opiniones, sino del «a
nuestro juicio» del Credo,
garantizado por el Papa y por el
colegio de los obispos, en
continuidad con la Tradición. Y con
palabras rotundas se precisa: «El
Opus Dei no tiene una doctrina
propia ni constituye escuelas propias
de pensamiento en cuestiones
filosóficas, teológicas o canónicas
dejadas por la Iglesia a la libre
discusión».

A lo largo de los siglos, muchas
Ordenes religiosas dieron vida de
modo legítimo, porque actuaron
siempre dentro de la Iglesia- a puntos
de vista y enfásis propios, a
«escuelas» en la reflexión teológica:
las «escuelas» dominica, franciscana,
jesuítica, redentorista, carmelita,
benedictina, barnabita y muchas
otras.



No sucede lo mismo en el Opus Dei,
cuya característica específica no es la
originalidad sino la normalidad,
también a la hora de formar a sus
miembros. No buscan la novedad
sino la fidelidad al Magisterio en lo
que es definitivo, en lo que ha sido
declarado explícitamente que hay
que creer, si se quiere ser católico.
Me refiero, naturalmente, a la
Institución como tal; cada uno de los
miembros en particular es
totalmente libre para realizar
cualquier tipo de investigación,
incluida la teológica, pero sin
atribuir a la Obra su actuación
personal.

Se advierte aquí un claro designio de
universalidad. No quieren agrupar a
un montón de excéntricos, aunque
fueran todos ellos geniales. No
persiguen formar un grupo más, sino
crear una «agencia católica» que
ofrece formación a todos los
bautizados, para que conozcan y



vivan seriamente no una
espiritualidad particular, sino nada
más y nada menos que el catolicismo
«normal». The main stream (la
corriente principal, de centro) del
catolicismo.

Nos topamos de nuevo con «lo raro
de no ser raro»; el intento de no
sacar a nadie de su sitio, sino de
pedirle que viva el evangelio con
radicalidad allí donde está, sin
ponerse en la solapa el distintivo de
esta o de aquella «escuela» teológico-
espiritual: «simplemente católicos,
sin adjetivos».

Junto a la fidelidad doctrinal, y en
sintonía con esta universalidad, otro
rasgo del Opus Dei es la plena
libertad para todos sus miembros en
todo lo opinable, en lo que la Iglesia
ha dejado a la autónoma discusión
de los fieles.

Libertad en las cuestiones teológicas,
aunque siempre dentro de las



coordenadas dogmáticas; pero quien
las conoce de veras sabe que los
márgenes no son estrechos. Lo que es
«obligatorio» creer para llamarse
católico y, por tanto, para estar en
plena comunión con el Magisterio, es
menos de lo que habitualmente se
piensa.

Y libertad más plena aún en los
asuntos sociales, políticos,
económicos. Algo hemos anticipado
en el capítulo dedicado a trazar el
perfil del sacerdote según Escrivá.
Con palabras suyas, que resumen su
pensamiento: «No olvidéis que en los
asuntos temporales no hay dogmas.

Nos hallamos en un punto neurálgico
de nuestra investigación. Uno de esos
puntos donde da toda la impresión
de que la teoría y la praxis de la Obra
desmienten rotundamente la
«leyenda negra», que describe a la
Obra como un ejército compacto que
mueve a sus falanges de templarios -



obedientes perinde ad cadavera- en
defensa de intereses políticos
(«reaccionarios», naturalmente) y de
tenebrosas «tramas financieras», que
persiguen volver a meter a la
humanidad bajo una capa religiosa, a
mitad de camino entre la hipocresía
y el fanatismo.

Lo sé, lo sé: no se me escapa que
puedo aparecer como un ingenuo
que ha sido engañado, o como un
superficial que no ha sido capaz de ir
más allá de las apariencias; o, peor
aún, que me influye un prejuicio
positivo, quizá debido a un empeño
apologético.

Lo siento de veras, pero ¿qué puedo
hacer? Lo que se desprende de las
intenciones repetidas infinitas veces
por el Fundador y por sus sucesores,
de las disposiciones de sus estatutos
y demás normas, y de la misma
lógica interna que preside la
institución, difiere



sorprendentemente del mito
consolidado.

Cierto que la Obra está muy unida;
más aún, es compacta y homogénea.
Pero sólo en lo que se refiere a sus
fines religiosos y espirituales: la
santificación del, en y a través del
trabajo, y el apostolado en el propio
ambiente, que son los únicos fines
que se propone. En cambio, es
intencionadamente pluralista al
máximo, en todo lo demás. «Amando
y respetando», dicen, «la variedad de
todo lo humano, empezando por la
Iglesia».

Creo que en esto pensaba Escrivá
cuando definió a la Obra como «una
organización desorganizada»: bien
estructurada para sus objetivos
religiosos; y carente de organización
«para lo que no le corresponde». De
ese modo, sus miembros «forman un
mosaico variado y multicolor de todo
tipo de actividades, infinitas como las



posibilidades de la vida, de los
caracteres, de los trabajos, de las
trayectorias personales, de las
culturas».

Si creen que pueden descubrir otras
cosas, inténtenlo ustedes. Por mi
parte, por lo que he podido entender,
observar y experimentar
personalmente, no me han parecido
palabras huecas las que repiten
continuamente: «una de las
características del Opus Dei en la que
el Fundador insistió más es el valor
de la libertad y de la responsabilidad
personales».

Por otro lado, semejante
planteamiento es lógico y
comprensible, ya que se desprende
de la intención de crear y mantener
esa «mentalidad laical» que no es
compatible con imposiciones en
materias dejadas a la autónoma y
libre iniciativa de cada uno.



Es una perspectiva de libertad y de
autonomía de elección que deriva
también del hecho (que he recordado
varias veces) de que la «vocación»
que se requiere para pertenecer a la
Obra se percibe como una iniciativa
divina; y, por consiguiente, quien
solicita entrar lo hace sólo con fines
exclusivamente religiosos,
espirituales. Si quien ingresara en el
Opus Dei descubriera una realidad
distinta -como si se pretendiera de él
que fuera cómplice de oscuras
maniobras político-financieras en
beneficio de alguien-, ¿cómo se
explicaría que sean tan pocos los que
salen, los que abandonan? Es una
pregunta que merece la pena
meditar.

Hemos señalado más arriba que se
puede desconfiar de una «cúpula»,
pero no de decenas de miles de
hombres y mujeres de todo el
mundo. Sería poco generoso, por no
decir innoble, poner en tela de juicio,



de entrada, de la buena voluntad y
de la buena fe de todas esas
personas.

¿O quizá se prefiere pensar que nos
hallamos ante un complot masivo, en
el que todos están implicados? ¿Es
acaso posible que todos, cada uno a
su nivel, se beneficien
personalmente de esa especie de
cordada para ayudarse unos a otros?
Escrivá repitió siempre a quien
quería entrar en la Obra: «El Opus
Dei es una obra apostólica; le
interesan sólo las almas. Nuestro
espíritu no nos permite actuar como
una sociedad de socorro mutuo».

Los seguidores de Escrivá explican
que «es impensable querer
aprovecharse de la pertenencia a la
Prelatura para fines personales, para
ventajas profesionales, para obtener
apoyos y recomendaciones, para
ascender en la escala social o para
imponer a los demás las opiniones



personales». Y como prueba de la
verdad de sus afirmaciones,
recuerdan que el fundador
recomendó a los miembros que -por
desempeñar funciones directivas en
empresas privadas o en entes
públicos- estaban en condiciones de
«ayudar» a otros, que evitasen todo
tipo de «favoritismo» con gente de la
Obra. Por citar las palabras textuales
de Escrivá: «Es evidente que el
favoritismo es contrario no sólo a la
búsqueda de la santidad cristiana -
que es la única razón por la que
estáis en el Opus Dei-, sino también a
las más elementales exigencias de la
moral evangélica».

En la misma línea se encuentran las
decididas y repetidas exhortaciones a
no practicar esa «doble moral» -de la
que fueron teóricos y maestros
insuperables los comunistassegún la
cual todo es bueno si sirve a la
«causa», al partido, comenzando por
la práctica de favorecer siempre y en



todo lugar a los «camaradas». Mis
interlocutores de la Obra juran que si
un miembro del Opus Dei se
comportase de ese modo recibiría
una severa reprimenda y sería
exhortado a arrepentirse y a
prometer que abandonaría tales
costumbres.

¿Serán sólo palabras? Para
dilucidarlo, será preciso no olvidar el
carácter popular que la Obra tiene en
muchos países, donde la inmensa
mayoría de miembros son amas de
casa, obreros, campesinos,
empleados y otras personas de
condición modesta. Es decir, sectores
sociales que difícilmente buscarían
una especie de «masonería católica»
para «ascender» en la escala social,
ayudándose unos a otros.

¿Qué objetivos de prestigio y de
poder podrían ambicionar los
muchos millares de amas de casa, de
madres dé familia, que atienden con



sacrificio a sus padres enfermos o
ancianos, y que pertenecen a la
Prelatura -con un compromiso total
para toda la vida- como agregadas o
supernumerarias? Me refiero
deliberadamente a las mujeres
porque, aunque también ellas tienen
tentaciones (las consecuencias del
pecado original no hacen distinción
de sexo: no sólo Adán, sino también
Eva...), para las mujeres la tentación
del tener, del poder, de «hacer
carrera» prestigiosa a cualquier
precio es menos agresiva que en sus
hermanos varones. En cambio, entre
las mujeres es más pronunciado el
rechazo de la hipocresía, de las
mezclas de lo sagrado con lo profano,
de las edificantes manifestaciones de
virtud que esconden turbios asuntos
de política y de negocios.
Probablemente, por esto, la
masonería ha rechazado siempre
aceptar a mujeres en sus logias.



Hay unas cuarenta mil mujeres en el
Opus Dei, de todo el mundo y de
cualquier extracción social, desde las
más humildes a las más elevadas:
¿una masa de cómplices o, al menos,
de engañadas?

No es casual tampoco que la Obra
«reclute» entre todo tipo de gentes:
también entre los que ninguna
masonería aceptaría, porque no está
en condiciones de proporcionar
apoyos socioeconómicos ni de
beneficiarse de los beneficios
«fraternos». Y recluta también entre
los que no encontrarían puesto en
ningún service club, donde se entra
sólo si se pertenece a cierta clase
social.

Citemos a este propósito unas
palabras de Escrivá: «Es imposible
que nadie piense en aprovecharse
del hecho de pertenecer al Opus Dei
para obtener ventajas personales, o
para intentar imponer a los demás



opciones políticas o culturales:
porque los demás no lo tolerarían, y
le llevarían a cambiar de actitud o a
dejar la Obra. Es este un punto en el
que nadie en el Opus Dei podría
permitir jamás la menor desviación,
porque debe defender no sólo su
libertad personal, sino la naturaleza
sobrenatural de la labor a la que se
ha entregado». Y concluía el beato:
«Pienso, por eso, que la libertad y la
responsabilidad personales son la
mejor garantía de la finalidad
sobrenatural de la Obra de Dios».

Recuerden también que, cuando
hablamos de los compromisos que se
piden a esta militancia, señalamos
una duda razonable: para quien sólo
pretendiera hacer carrera o negocios,
sería mucho más cómodo dirigirse a
otras instituciones. Así se explican
otras palabras de Escrivá: «Quien,
movido por una vocación, llama a
nuestra puerta, sepa que la Obra pide
mucho (desprendimiento, sacrificio y



trabajar sin descanso en beneficio de
las almas) y no da nada en el plano
de los intereses temporales».

Y entonces, ¿cómo se explican los
curricula prestigiosos, los puestos
influyentes ocupados por miembros
de la Obra? Si se lo preguntan, los de
la Obra -a pesar de su educación en
un autocontrol riguroso- disimulan
con dificultad el aburrimiento de
tener que repetir cosas mil veces
explicadas y que, para ellos, son
evidentes. Aclaran que entre los
miembros hay algún nombre
conocido (aunque no tantos como se
suele repetir), pero que esos pocos
VIPS no deben hacer olvidar la
muchedumbre de rostros anónimos,
la «gente corriente» que compone la
inmensa mayoría de los miembros.

También recordarán que el éxito en
el trabajo no es sino consecuencia
natural de tomarse en serio la
parábola evangélica de los talentos:



hacer fructificar todo lo que se pueda
los dones recibidos por Dios y las
ocasiones que presenta la
Providencia, porque habrá que dar
estrecha cuenta de ellas. Actuando
así, no sólo se da gloria a Dios y se
consigue hacer el bien con la
remuneración de una actividad bien
realizada: el «hacer
extraordinariamente bien las cosas
ordinarias», según la consigna del
fundador, es el principal intrumento
de apostolado a través del trabajo.

Camino, punto 372: «Si tienes un
puesto oficial, tienes también unos
derechos, que nacen del ejercicio de
ese cargo, y unos deberes. -Te apartas
de tu camino de apóstol, si, con
ocasión -o con excusa- de una obra
de celo, dejas incumplidos los
deberes del cargo. Porque me
perderás el prestigio profesional, que
es precisamente tu "anzuelo de
pescador de hombres"».



Y lean también este otro texto (Surco,
781): «Cuando tu voluntad flaquee
ante el trabajo habitual, recuerda
una vez más aquella consideración:
"el estudio, el trabajo, es parte
esencial de mi camino. El descrédito
profesional -consecuencia de la
pereza- anularía o haría imposible
mi labor de cristiano. Necesito -así lo
quiere Dios- el ascendiente del
prestigio perofesional, para atraer y
ayudar a los demás". -No lo dudes: si
abandonas tu tarea, ¡te apartas -y
apartas a otros- de los planes
divinos!».

Y sobre el trabajo, concluye Forja
(punto 980): «Con tu doctrina de
cristiano, con tu vida íntegra y con tu
trabajo bien hecho, tienes que dar
buen ejemplo, en el ejercicio de tu
profesión, y en el cumplimiento de
los deberes de tu cargo, a los que te
rodean: tus parientes, tus amigos, tus
compañeros, tus vecinos, tus



alumnos... -No puedes ser un
chapucero».

Está claro que, con este tipo de
espuelas espirituales, los resultados
no pueden faltar. De aquí surge la
aureola de «primeros de la clase»
que con frecuencia rodea a los
miembros, que es el «anzuelo» que
usan.

Aunque para algunos, su éxito
profesional no es algo atractivo, sino
que se transforma a veces en causa
de rencores: «Si ese triunfa y yo no,
no es porque trabaja más y mejor,
sino porque está apoyado por un
lobby, y sus "hermanos" de la Obra le
ayudan». No olvidemos que cierta
mentalidad actual intenta
ennoblecer tras palabras solemnes
como «justicia» e «igualdad» aquella
envidia que tienta a todo hombre,
que la tradición cristiana exhorta a
combatir y que en cambio es azuzada
por ciertas ideologías «sindicales»,



inspiradas en visiones del hombre y
del mundo demasiado conocidas y
que se resisten a desaparecer, a
pesar de su derrumbamiento
histórico. No se debe descartar, por
tanto, que parte de la hostilidad
hacia los del Opus Dei hunda sus
raíces en estas zonas oscuras del
espíritu humano, instrumentalizadas
por los demagogos o, más
modestamente, por envidiosos
frustrados.

Quien confía a la Obra su formación
espiritual -advierten inmediatamente
y con insistencia- no debe olvidar
nunca que, como recuerda Surco en
el punto 125, «No todos pueden llegar
a ser ricos, sabios, famosos... En
cambio, todos -sí, "todos"- estamos
llamados a ser santos». Y esto porque
-en palabras de Escrivá- «todas las
profesiones tienen el mismo valor, si
se hacen lo mejor posible, ya que, en
definitiva, su importancia depende
del amor de Dios que ponga el que lo



realice». Y suelen citar su réplica a
un alto eclesiástico, que le felicitaba
porque uno de la Obra había sido
nombrado ministro: «¿Qué me
importa a mí que sea ministro o
barrendero? Lo que me importa es
que se santifique en su trabajo».

Ese objetivo «religioso» no se podrá
alcanzar si, como advierte uno de los
primeros puntos de Camino (el 32),
quien se ha alistado en la escuela de
Escrivá viese en los demás «el
escabel para alcanzar altura». En ese
caso, «no serás caudillo», al menos en
un planteamiento cristiano. Una vez
más, el fin no justifica los medios, y
una carrera ascendente hecha sobre
las espaldas del prójimo es causa de
perdición, no de salvación.

A este propósito, pienso que vale la
pena citar las palabras de Giuseppe
Romano, un ensayista miembro de la
Obra: «el hecho de que el trabajo
pueda y deba llevar a Dios no



significa en modo alguno que se deba
caer en una ética del éxito. Es el
servicio, no el triunfo, lo que mueve
la acción de los cristianos en medio
del mundo: no la afirmación de uno
mismo, sino la afirmación de Dios. El
trabajo debe realizarse bien porque
no se puede ofrecer a Dios una tarea
mal hecha; Dios merece lo mejor. Ha
de realizarse bien además porque así
se mejora la vida de todos, se rinde
un servicio a los demás y no se hace
inútil la propia presencia en el
mundo. Por último, ha de realizarse
bien para que destaquen ante todos
las cualidades del creyente,
colaborador de Dios en la creación y
en la re-creación de Dios».

Continúa Romano: «Todo esto lleva a
conclusiones diametralmente
opuestas a los principios de la ética
"calvinista". Y la más significativa es
esta: no existen tareas importantes y
tareas insignificantes; la dignidad de
un trabajo no depende de su



relevancia externa. Es más
importante la ocupación que se
realiza con más amor de Dios; el más
humilde de los cometidos puede
resultar más influyente, para el bien
del mundo, que el cargo más insigne.
Cada uno de los miembros del Opus
Dei se esfuerza por trabajar lo mejor
que puede, de acuerdo con sus dotes,
porque ama a Dios y ama al mundo
de Dios. Es lógico que con frecuencia
tenga como consecuencia que
"asciendan" en la profesión, como
sucede a tantos otros buenos
trabajadores. Este "ascender" traerá
consigo que brillen virtudes
humanamente atractivas y amables,
de lo que Cristo se servirá para
atraer a otros hombres».

Volvamos ahora al hilo de nuestra
argumentación sobre la libertad de
la que gozan los miembros de la
Obra. Escribe Le Tourneau: «El amor
a la libertad está íntimamente
conectado con la mentalidad secular



propia del Opus Dei, la cual hace que,
en todas las cuestiones profesionales,
sociales, políticas, etc., cada miembro
actúe libremente en el mundo, con
arreglo a lo que le dicte su
conciencia, rectamente formada, y
asumiendo plenamente las
consecuencias de sus actos y de sus
decisiones».

En 1982, el Opus Dei fue erigido
como Prelatura. Pasó entonces a
depender de la Congregación
vaticana para los obispos al tiempo
que dejaba -con alivio- la de los
religiosos. En esas circunstancias, la
Iglesia dictaminó (o mejor dicho,
puso de manifiesto, después de haber
examinado la teoría y la vida de la
institución a lo largo de más de
medio siglo): «Por lo que se refiere a
sus opciones en materia profesional,
social, política, etc., los fieles laicos
que pertenecen a la Prelatura -dentro
de los límites de la fe y de la moral
católicas y de la disciplina de la



Iglesia- gozan de la misma libertad
que los demás católicos,
conciudadanos suyos; por tanto, la
Prelatura no hace suyas las
actividades profesionales, sociales,
políticas, económicas, etc., de
ninguno de sus miembros».

Vuelve a la mente la imagen del
«distribuidor de gasolina», de la
«agencia de servicios espirituales».
Aunque no todos queden
convencidos, es obligado al menos
esforzarse por entender. Y quizá
ahora se entiendan mejor las
continuas precisiones que salen de la
Oficina de información de la
Prelatura: «No podéis atribuir al
Opus Dei lo que corresponde a la
esfera de libertad y de autonomía de
los miembros. Buscan y encuentran
en nosotros los medios para
alimentar su vida religiosa; para todo
lo demás, hacen lo que les indica no
la Obra, sino su conciencia y su
profesionalidad».



A este respecto, dicen los textos
oficiales: «La libertad de los
miembros del Opus Dei se ejercita
sobre todo en el trabajo profesional,
comenzando por la elección de la
profesión y de los medios necesarios
para desempeñarlo del mejor modo.
Después, darán cuenta de su
actuación sólo a los dirigentes de su
empresa, a los accionistas de su
sociedad, a los organismos oficiales
para los que trabajan, etc. Nunca -se
dice nunca- darán cuenta a los
directores de la Obra».

Y precisan los mismos documentos:
«Si la Obra no tiene opinión al
respecto, está claro por otra parte
que tampoco puede servirse del
trabajo profesional de sus miembros
para lograr privilegios y ventajas:
esto equivaldría a renegar del
carácter exclusivamente espiritual de
la Institución».



En materia económica, destacan
siempre algunas preguntas, de las
que interesa -a mí también, lo
confiesoconocer la respuesta. ¿Qué
hacen los miembros con su dinero?
¿Pueden gastarlo como les dé la
gana? ¿O deben entregarlo todo a la
organización? ¿Pueden quedarse con
una parte? ¿Con cuánto?

Escuchemos qué dice la institución:
«En primer lugar: no existen cuotas.
El clima de libertad y de confianza en
la conciencia personal debe regir
también la solidaridad económica
entre los miembros y la Institución.
En segundo lugar: los miembros no
se distinguen por lo que entregan. No
existen miembros de honor. Las
diferentes circunstancias en las que
se vive una única vocación influyen
también en lo que los miembros
aportan económicamente a la Obra».

Haré un resumen de lo que disponen
normas y costumbres según las



«distintas circunstancias», como ellos
dicen.

Comencemos por los numerarios. Por
ser célibes, «tienen como auténtica
familia la Obra». Por consiguiente, lo
que ganan con su trabajo profesional
-y todos, recordémoslo, son titulados
superiores y tienen un trabajo
remunerado- «lo emplean para su
sostenimiento y para el de las
actividades apostólicas».

Tengan presente que el Opus Dei, a
diferencia de muchas órdenes
religiosas, no vive de limosnas: cada
uno se mantiene con su propio
trabajo. De todos modos, se requiere
un fondo común para las «obras
corporativas» (todas deficitarias por
principio) y para los gastos de
organización, aunque estén
reducidos al mínimo. Me da la
impresión de que tienen un terror
vivísimo a la burocratización, un
peligro del que ni siquiera la Iglesia



posconciliar ha conseguido escapar
(la multiplicación de oficinas,
secretariados, dicasterios,
comisiones, ventanillas con su
correspondiente funcionario, etc.,
pareció a muchos clericales
«modernos» algo de lo más
«progresista», quién sabe por qué...).

De los sueldos o rentas profesionales
que entregan en el Centro en el que
viven, numerarios y numerarias
disponen de lo que necesitan para los
gastos ordinarios. Para los
extraordinarios -como la adquisición
de una prenda de vestir o de otros
objetos personales- solicitan la suma
correspondiente al director, y su
criterio es (según las palabras del
Fundador) «el de un padre o madre
de familia numerosa y pobre». Y
añade nuestra fuente: «No
corresponden a la Obra los bienes
patrimoniales de los numerarios y
agregados (y menos aún los de los
supernumerarios, por razones



obvias), que conservan la propiedad
de su patrimonio y disponen de él
como estiman conveniente».

En efecto, aseguran que la Institución
«fue organizada por el fundador de
tal modo que la Obra en cuanto tal,
en el ordenamiento canónico y en el
civil, dispusiera del menor número
posible de bienes».

Más aún, en Roma la Prelatura es
propietaria sólo del complejo de
edificios «centrales» de viale Bruno
Buozzi. Las demás propiedades
inmobiliarias son mucho menos
numerosas que las de órdenes y
congregaciones religiosas. Y esto
porque los frailes y las monjas viven
por definición en comunidad, y
necesitan edificios grandes, que con
frecuencia están muy bien situados.
En cambio, la inmensa mayoría de
los miembros del Opus Dei sigue
viviendo donde antes, en sus casas.



Tampoco las instalaciones de las
«obras apostólicas» cuya dirección
espiritual ha sido confiada a la
Prelatura (por ejemplo, el Centro
ELIS en Roma o el campus
universitario de Pamplona)
pertenecen a la Obra, sino a
organizaciones civiles que se
responsabilizan de su construcción y
de su gestión.

No cabe duda de que un sistema
como éste generó y genera muchas
suspicacias. Se le puede dar, en
efecto, dos lecturas antitéticas.

Una «en negativo» dirá que estamos
ante el típico sistema de «sociedades
fantasma» financieras, para ocultar
al verdadero propietario a través de
una red de testaferros: algo parecido
a esas cajas chinas que, cuando se
abren, muestran otra igual pero más
pequeña.

Pero también cabe una lectura «en
positivo»: la que, obviamente, da la



Obra: una estructura de «agencia de
formación espiritual» que fomenta
en sus seguidores el sentido de
autonomía y de responsabilidad
civil. Estos, aunque impulsados por
los fines religiosos que les han
llevado al Opus Dei, y que la
Institución no hace sino reforzar,
actúan como comunes ciudadanos y
«ejercitan sus derechos, como harían
si no fuesen miembros de la Obra».

Por consiguiente, las «obras de la
Obra» (incluido también el dinero
para los gastos de gestión y, como es
lógico, los necesarios bienes muebles
e inmuebles) «son en realidad de
iniciativa privada y no pueden
considerarse en nungún caso, ni
remotamente, actividades oficial u
oficiosamente "católicas". Estas obras
corporativas se realizan y son
dirigidas con métodos y mentalidad
laicales: nacen y se desarrollan según
las leyes civiles del país donde
surgen, sin beneficiarse de ningún



tipo de privilegios. Son sus dirigentes
quienes responden directamente de
ellas ante las autoridades civiles
competentes».

Con toda razón, el Opus Dei da la
vuelta a la acusación que les dirigen,
según la cual el sistema de atribuir la
propiedad a una red de grupos de
«laicos» es un medio para evadir
impuestos y eludir en general las
leyes económicas y financieras.
Sucede -dicen- justamente lo
contrario: el rechazo a presentar las
actividades como «religiosas», como
«católicas», comporta la renuncia a
muchos privilegios y a las
considerables desgravaciones fiscales
previstas en muchos países para
realidades de este tipo. En cualquier
caso, recuerdan que los estatutos
obligan a los fieles de la Prelatura «al
más grande respeto a las legítimas
leyes de la sociedad civil». Si la
formación que proporciona la Obra
se propone crear personas



totalmente disponibles a «dar a Dios
lo que es de Dios», se asegura que en
ningún modo se olvida la frase
siguiente, «dar al César lo que es del
César». Es preciso reconocer que -por
encima de rumores, sospechas y
acusaciones-, nunca, en ningún país,
se han encontrado pruebas de que la
Prelatura en cuanto tal estuviese
mezclada en especulaciones
económicas. Y juran que esto no
sucederá nunca, por la simple razón
de que no puede suceder, pues la
Obra renuncia a tomar parte en
cualquier cosa que no sea la
formación religiosa y humana.

Sigamos trazando el marco de los
asuntos económicos, y veamos ahora
a los agregados. Estos, «por
circunstancias de su vocación, viven
en la familia en que nacieron, con
algún pariente o solos, y participan
en el sostenimiento de su casa. La
cantidad restante de que pueden
disponer la emplean para ayudar las



obras apostólicas promovidas por la
Obra».

No se debe pasar por alto que «con
los fondos que proporcionan los
numerarios y agregados se hace
frente a las necesidades de los
miembros incapacitados o enfermos,
y también se ayuda a sus familias
cuando los padres son ancianos o
enfermos y no disponen de los
suficientes ingresos para vivir. Con
generosidad, se procura que no falte
lo necesario a los que tuvieron la
generosidad de aceptar la vocación
de sus hijos».

Con una pizca de ironía, ese
documento añade el siguiente
comentario: «Cuando se habla del
Opus Dei, esta ayuda no se cita casi
nunca. Y nos alegra que sea así:
estamos convencidos de que el bien
pierde su valor cuando se divulga».

Quien sepa leer entre líneas podrá
descubrir una especie de réplica a las



acusaciones (ya mencionadas al
hablar de las sectas y de los
movimientos antisectas) de inducir a
jóvenes a que abandonen sus
familias y se hagan numerarios.
Nada nuevo hay en esta polémica: es
tan antigua como la historia de las
vocaciones religiosas, en la tensión
entre la libertad de los jóvenes para
seguir una llamada considerada
sobrenatural y el deseo (bien
comprensible) de los padres de
oponerse a esa libertad, incluso
cuando los hijos e hijas son ya
mayores de edad y tienen plena
capacidad de discernimiento.
Sucedió, por poner un ejemplo
famoso, en la familia de Tomás de
Aquino, que llegó a encerrar al
futuro santo y doctor de la Iglesia
durante todo un año en el castillo
familiar de Frosinone. Ante casos
semejantes, la Iglesia ha practicado y
practica lo que ya enseñaba San
Agustín: «Honorandus est pater sed
oboediendum est Deo. Amandus est



generator, sed praeponendus est
Creator». Curiosamente, la aplicación
de este principio tradicional e
indiscutido entre los católicos sólo
produce escándalo en el caso del
Opus Dei.

Como hemos visto, la Obra interviene
cuando la vocación del hijo pone en
dificultades económicas a la familia;
o cuando (también tras muchos años
desde la entrada en la Institución)
sea necesario echarle una mano por
dificultades familiares sobrevenidas.
Quede claro, de todos modos, que si
el Opus Dei no es en modo alguno
una «sociedad de mutuo socorro»
para los miembros, tampoco
pretende serlo para sus familias. Es
el lema «que cada palo aguante su
vela», severo pero realista y
pedagógico, sobre todo hoy, en una
sociedad que ha hecho del
asistencialismo, tan indiscriminado
como ruinoso para las finanzas
públicas y para los caracteres



humanos, un «derecho» que hay que
defender con rabia y a gritos: pase lo
que pase, tiene que haber un «otro»
que lo resuelva.

Sigamos con los asuntos económicos,
y ocupémonos ahora de los
miembros más numerosos, los
supernumerarios.

A este respecto, dice nuestra
autorizada fuente: «Viven en su casa
y de su trabajo. Entregan
aportaciones voluntarias en la
medida de sus posibilidades y de su
generosidad, para sostener las
actividades apostólicas de la Obra.
No existe una cantidad mínima. La
suma de las aportaciones económicas
del supernumerario la fija el
interesado, teniendo en cuenta las
condiciones de su vida y sin causar
perjuicio alguno a su familia, porque
esta contribución debe proceder del
sacrificio personal, no del de los



demás, aunque sean sus parientes
más cercanos».

Habría que resaltar un par de cosas.
En primer lugar, no existen controles
de la institución sobre la vida de los
miembros: sobre ninguno de sus
aspectos y, por tanto, tampoco sobre
el económico. De este modo,
subrayan, «el sistema funciona -y
bien- sólo gracias a una
voluntariedad continuamente
renovada». En esto se diferencian de
las órdenes y congregaciones
religiosas, y también de los institutos
seculares. Estas diferencias son
lógicas, pues las estructuras y las
vocaciones respectivas son distintas.

Podría suceder, por ejemplo, que un
supernumerario, profesional liberal
o empresario con altos ingresos,
entregue menos de lo que en
conciencia debería, a esa familia
suya que es la Obra. A pesar de la
ausencia de controles (salvo el



autocontrol de la conciencia del
interesado) parece que estos casos no
se dan; o si se dan, no duran. No
porque intervengan los directores de
la Obra, sino porque desembocan
necesariamente en la dimisión
voluntaria. Cosa lógica y
comprensible, visto que en la
vocación todo se apoya sobre la
voluntariedad, sobre un contrato
libremente suscrito y siempre
rescindible, sobre el sentido de
compromiso, de responsabilidad, de
dignidad personales. Quien quiera
disponer con toda libertad de todo su
salario, no tiene más que deducir las
consecuencias: nada ni nadie le
retiene en un estilo de vida que no es
el suyo. No es obligatorio formar
parte del Opus Dei para vivir como
un buen cristiano y para salvarse e ir
al Cielo...

Quizá vale la pena aventurar una
observación de psicología menuda:
dime de qué sospechas y acusas a los



demás, y te diré de qué careces. De
ordinario, el «vicio» o el «defecto»
que se achaca al compañero es
precisamente la obsesión que sufre
uno mismo o la tentación ante la que
suele ceder. Por eso, sólo en una
cultura donde tantos colocan el
dinero en el primer lugar de su
escala de valores, puede explicarse la
ininterrumpida acusación de «querer
forrarse» lanzada a las personas y a
las instituciones de la Iglesia, y al
Opus Dei en particular. Quien no está
obsesionado por el dinero no imputa
a los demás -de manera tan obsesiva-
que esconden sus objetivos bajo una
tapadera religiosa. La fe puede
explicar con creces algunos modos
de vida. Pero parece que algunos no
son capaces siquiera de sospecharlo.

La misma argumentación puede
servir para explicar el compromiso
de vivir la castidad. En el Opus Dei, al
numerario o al agregado que
quisiera, en edad madura,



abandonar el celibato y casarse, se le
invitará a pensarlo bien, a
reflexionar sobre lo que pretende
hacer; pero, al final, no se le pondrán
dificultades para el matrimonio, que
como sabemos, el Opus Dei estima y
promueve para la inmensa mayoría
de los miembros.

La estructura de la Institución no
puede conducir a situaciones como la
de tantas Ordenes religiosas, donde
frailes y monjas, después de haber
emitido sus votos definitivos y
solemnes de «pobreza, castidad y
obediencia», podrían en teoría (y no
pocas veces también en la práctica,
sobre todo en estos años) sentirse un
poco «prisioneros». No se trata sólo
del aspecto canónico (para casarse
por la Iglesia, quien está ligado con
un voto necesita la dispensa de
Roma, que -después del «¡rompan
filas!» de algunos años del
pontificado de Pablo VI- ahora no se
concede tan fácilmente). También



influyen las consecuencias
económicas y sociales: es decir, por
la dificultad de encontrar un trabajo
«civil» y de reinsertarse
adecuadamente en la vida «normal».
Entre las decenas de millares de ex-
curas, ex-religiosos y ex-monjas del
posconcilio, por desgracia, se
produjeron -y se producen aún hoy-
algunos dramas desconocidos,
nacidos no sólo de problemas de
conciencia, sino también de las
cuestiones «materiales» que sólo un
inhumano e irreal espiritualismo
podría ignorar.

Este tipo de problemas no se da entre
los que viven el celibato -una
minoría, no lo olvidemos- en el Opus
Dei.

Es posible incluso que de esta
libertad, de esta elección libremente
renovada cada día ante Dios y ante
uno mismo (el ya citado «aquí está
quien quiere», de Escrivá), de la



concreta posibilidad de un modo de
vida distinto gracias al propio
trabajo, derive no sólo la eficacia de
la Institución, sino también la
ausencia de resignación que se
aprecia al convivir con esta gente.
Entre ellos, el entusiasmo -siempre
moderadopor el compromiso de fe
que han asumido, sea cual fuere el
«coste» a los ojos de quien no
comparte su planteamiento, parece
ser la regla y no la excepción.

¿Y qué pasa con la política? ¿Qué
sucede en el terreno político, donde
la Obra -al decir de algunos-
desempeña un papel oculto y
siempre en favor de determinadas
tendencias (el conocido «vínculo con
los regímenes de derechas», que
mencionaba el texto católico que ya
comentamos...)?

También aquí nos interesará
escuchar las razones de la defensa,
que en este caso comienza con una



observación que yo mismo adelanté,
puesto que me parece de sentido
común. Así lo explica Le Tourneau:
«Quienes no creen en la existencia de
ideales religiosos y de valores
morales capaces de unir a los
hombres en una empresa común por
encima de las divisiones políticas,
pueden reflexionar sobre una
realidad de orden sociológico: hay
miembros del Opus Dei de 87
nacionalidades, de los cinco
continentes, de toda condición social,
de las más variadas razas y culturas,
con distinta mentalidad y viviendo
en su propio ambiente familiar,
profesional y social».

Si no se puede dudar de que esta es
la realidad, parece entonces lógica la
pregunta que sigue: «¿Cómo, en esas
circunstancias, podría imponer la
institución una especie de dogma en
materia tan discutible y mudable
como la política a personas tan
distintas y tan alejadas unas de



otras? ¿Cómo pedir a un japonés o a
un keniano que se comporte en
política como un australiano, un
filipino, un malayo o un
luxemburgués?».

A continuación, este autor francés
miembro de la Obra, explica cómo ha
de entenderse la relación (o mejor
aún, la «falta de relación») entre el
Opus Dei y la política. La cita es algo
extensa, pero es de justicia escuchar
a la defensa, sobre todo cuando
ilustra los mecanismos que deberían
conducir -al menos ésa es la
pretensión de quien la pronuncia- a
una sentencia absolutoria.

Escribe Le Tourneau: «Mons. Escrivá
recalcó una y otra vez que, por su
misma naturaleza, 'el Opus Dei no
está ligado a ninguna persona, a
ningún grupo, a ningún régimen, ni a
ninguna idea política'. En una
instrucción para uso de los directores
del Opus Dei, el Fundador les exhorta



a no hablar de política y a mostrar
que, en el Opus Dei, "caben todas las
opiniones, que respeten los derechos
de la Santa Iglesia". Y añade que la
mejor garantía para que los
directores no se inmiscuyan en
temas opinables es infundir en los
miembros la conciencia de su
libertad, pues "si los directores
quisieran imponer un criterio
concreto en una cuestión temporal,
los demás miembros del Opus Dei
que piensan de otra manera se
rebelarían inmediata y
legítimamente; y yo me vería en el
triste deber de bendecir y alabar a
los que se negasen firmemente a
obedecer, y a reprender con santa
indignación a los directores que
pretendisesen hacer uso de una
autoridad que no pueden tener"».

Continúa el autor de la «apología»
que estamos citando: «Hay que
conocer lo que le costó a Mons.
Escrivá fundar el Opus Dei para



comprender, en toda su profundidad,
el vigor de otra de sus declaraciones,
que refuerza la precedente: "he
escrito hace tiempo, que, si alguna
vez el Opus Dei hubiera hecho
política, aunque fuera durante un
segundo, yo -en ese instante
equivocado- me hubiera marchado
de la Obra. Por tanto no debe ser
creída ninguna noticia en la que
puedan mezclar la Obra con
cuestiones politicas, económicas ni
temporales de ningún género. De
una parte, nuestros medios son
siempre limpios y nuestros fines son
siempre y exclusivamente
sobrenaturales. De otra, cada uno de
los miembros tiene la más completa
libertad personal, respetada por
todos los demás, para sus opciones
ciudadanas, con la consiguiente
responsabiliad, lógicamente tambien
personal. Por tanto, no es posible que
el Opus Dei se ocupe jamás de
labores que no sean directamente
espirituales y apostólicas, que nada



tienen que ver con la vida política de
ningún país. Un Opus Dei metido en
la política es un fantasma que no ha
existido, que no existe, y que nunca
podrá existir; la Obra, si sucediera
ese caso imposible, inmediatamente
se disolvería».

Continúa Le Tourneau: «El amplio
pluralismo que se vive en el Opus Dei
no plantea problemas. Ya en 1930
escribió el Fundador que es «una
manifestación de buen espíritu, de
vida corporativa limpia, de respeto a
la legítima libertad de cada uno». Los
miembros del Opus Dei responden
individualmente de sus opiniones y
de sus actos. Su compromiso
espiritual con la Prelatura no
condiciona en absoluto sus
preferencias políticas, por lo que el
pluralismo es una realidad auténtica.
Definir a alguien como miembro del
Opus Dei por sus ideas políticas, o
por sus intervenciones en la vida



pública, si se trata de un político,
carece de sentido».

En resumen, concluye nuestro autor,
«esta actitud de profundo respeto
hace que haya en el Opus Dei
personas de todas las tendencias
políticas, intelectuales e ideológicas
que son compatibles con una
conciencia cristiana».

Es preciso reconocer que, aparte de
rumores periodísticos y de sospechas
genéricas, no se ha documentado, en
ningún país del mundo, que el Opus
Dei haya desempeñado un papel, por
pequeño que sea, en la lucha política.
Hombres y mujeres que pertenecen a
la institución sí que intervienen en
estas actividades, como en cualquier
otra manifestación humana,
ejercitando el mismo derecho-deber
de ocuparse de la cosa pública que
compete (al menos en los regímenes
democráticos) a todo ciudadano.



Pero paticipan a título personal, no
como miembros del Opus Dei.

No parece que exagere el Opus Dei
cuando acusa de «clericalismo» a los
que ponen bajo la sombra de la
sospecha la actividad personal de sus
miembros o, peor aún, a los que
quieren prohibirla. En efecto, quien
así actúa confunde a los numerarios,
agregados y supernumerarios con los
religiosos, cosa que no son, ni mucho
menos sacerdotes, «medio curas» ni
frailes o monjas disfrazados. Como
he repetido, la defensa a ultranza de
la laicidad, de la «normalidad», del
«seguir en su sitio» es un aspecto
fundamental de la institución.

La actividad política «activa» (a
excepción del sufragio) está en
cambio prohibida a los sacerdotes
que forman parte del clero de la
Prelatura, sacerdotes «de veras». Más
aún, se les exige que guarden para sí
sus opiniones en estas materias, para



no influir en los que de ellos reciben
una asistencia exclusivamente
espiritual. Se les pide que sean -en
cuanto sacerdotes del Sumo
Sacerdote Jesucristo- signo y
testimonio de unidad y nunca de
división. A ellos se dirige (como a
todos los demás miembros, pero a
cada uno según su función, que
objetivamente es diversa para un
sacerdote que para un laico) la
advertencia de Surco: «No quieras
hacer del mundo un convento,
porque sería un desorden... Pero
tampoco de la Iglesia una bandería
terrena, porque equivaldría a una
traición» (punto 312).

La experiencia ya milenaria
demuestra que nada es más
devastador para la causa del
evangelio que el sacerdote o el
religioso metido en política -o
simplemente «politólogo»-, como
algunos que aún circulan por ahí.
Esta situación les aporta una



indudable ventaja en el campo de la
notoriedad, pero no ciertamente en
beneficio de la fe.

No se ha documentado ninguna
intervención «opusdeísta» en los
asuntos públicos de un país,
decíamos. El numerario Gómez Pérez
lanza una especie de desafío que, por
el momento, nadie ha recogido: «que
citen un solo caso de
pronunciamiento del Opus Dei en
favor o en contra de determinada
política, en más de sesenta años de
historia».

En Italia, por poner un ejemplo de la
situación más familiar para nosotros,
se comprueba que no existen, nunca
han existido y -aseguran- nunca
existirán candidatos y elegidos del
Opus Dei ni siguiera dentro de ese
partido «de católicos» hacia el cual,
quizá durante demasiados decenios,
el episcopado ha sugerido votar,



aunque cada vez en términos más
discretos.

La situación es completamente
distinta (porque distintas son las
«vocaciones» legítimas dentro de la
Iglesia) en Comunión y Liberación,
otra institución eclesial de formación
en la fe, pero que a través de su
«brazo político», el «Movimento
Popolare», proponía sus candidatos
al parlamento y hacía confluir sobre
ellos los sufragios de sus miembros y
simpatizantes.

Por los datos que tengo, en el
parlamento italiano actualmente en
vigor mientras escribo, se sienta un
solo diputado miembro
supernumerario del Opus Dei. Pero
también me consta -así me lo han
confirmado muchos, y también
oficialmente- que durante la
campaña electoral, no se colocó ni un
solo panfleto de propaganda de ese
candidato en Centro alguno de la



Prelatura, y que de ésta no salió
orientación alguna de voto.
Recientemente, se han desarrollado
en varias ciudades importantes,
incluida la capital, unas dramáticas
elecciones municipales, que en su
segunda vuelta enfrentaron a
candidatos de la izquierda con
candidatos de derechas, todos ellos
fuera de la tradición italiana del
catolicismo político. Difícil elección
para un creyente; elección que, en el
Opus Dei, se dejó a la libertad de
conciencia de sus miembros. En
efecto, en las dos frenéticas semanas
previas a la votación, pude conversar
con no pocos miembros de la Obra
para completar mi reportaje.
Descubrí que entre ellos se daban las
tres posturas posibles: voto al
candidato de izquierda, voto al
candidato de derecha y abstención o
voto en blanco. Pero ninguno de ellos
consideraba su decisión como «más
católica» o «más coherente para un



creyente» que la de los demás
miembros.

Como dicen los Estatutos, el Opus Dei
-por humildad, pero también por
respeto de la libertad de sus
miembros- «se abstiene de actos
colectivos». Tanto es así que
prohíben la participación «de modo
colectivo en manifestaciones
públicas de culto, como las
procesiones». Del mismo modo, los
estatutos impiden «la publicación de
periódicos y de cualquier clase de
publicación con el nombre de la
Obra». Lógico, puesto que un
periódico no puede dejar de tomar
postura sobre los problemas del
momento, mientras que en
cuestiones de fe y de moral, el Opus
Dei no tiene otra opinión que la del
Magisterio, y en todas las demás
materias, no tiene opinión colectiva
alguna. Con el nombre de la
Prelatura sale sólo un boletín
(titulado «Romana», como para



remarcar la fidelidad a la Iglesia),
que se limita a recoger noticias
internas: sobre las actividades de
apostolado, los nombramientos de
directores, datos estadísticos y otras
por el estilo.

Pues bien, precisamente la
incomprensión de esta actitud
provoca tantas acusaciones de
secretismo, de ocultamiento. Si la
Obra no aparece públicamente en
cuanto tal y no adopta una postura
coram populo, debe de ser porque es
una sociedad secreta...

¿No será esta abstención de juicios
sociopolíticos una superchería
colectiva? ¿Un nuevo engaño, en el
que ha caído el ingenuo periodista
que esto escribe, al que se le han
escamoteado directivas top secret
transmitidas por caminos
reservadísimos a los «hermanos»? Es
cierto que no se debe desechar a la
ligera la advertencia de aquel



filósofo escéptico de la antigüedad,
que recomendaba: ¡Acuérdate de
desconfiar! Y menos aún quien
realiza un trabajo como el mío.

Sin embargo, si examinamos las
normas del Codex, es decir, de los
estatutos de la Prelatura oficialmente
aprobados por la Iglesia, en uno de
sus últimos artículos (181/1) se lee:
«Este código es el fundamento de la
Prelatura del Opus Dei. Sus normas
han de considerarse santas,
inviolables y perpetuas, y sólo la
Santa Sede puede modificarlas o
introducir nuevos preceptos».

Entre esas normas declaradas con
tanta solemnidad sanctae,
inviolabiles, perpetuae, está la
disposición del artículo 88: «Para
todo lo que concierne a la actuación
profesional y a las doctrinas sociales,
políticas, etc., cada fiel de la
Prelatura goza de la misma libertad
que los demás ciudadanos católicos.



Las autoridades de la Prelatura
deben pues abstenerse de dar
cualquier consejo en estas materias.
Por tanto, esa plena libertad sólo
podrá verse reducida por las normas
que el obispo o la Conferencia
episcopal pudieran dar para todos
los católicos de una diócesis o de un
país». A continuación, el Codex saca
las consecuencias que ya
mencionamos: la plena libertad de
los miembros y esa abstención de
todo lo que no es espiritual explican
que «la Prelatura no hace suyas en
modo alguno las actividades
profesionales, sociales, políticas o
económicas de ninguno de sus
fieles».

¿Cabe la hipocresía frente a las
disposiciones de un Código que ha
sido escrito, aprobado y obedecido
ante la mirada de Dios? No hace falta
ser detective para preguntarse a qué
o a quién beneficiarían esos
perjurios. Quizá resulte mucho más



razonable admitir que los miembros
del Opus Dei sólo reciben consejos
espirituales, y que en política no sólo
no actúan en grupo, sino que
consideran el respeto del pluralismo
en las materias que no son de fe
como un modo de obedecer a una
indicación central del fundador.

Lo corrobora este pasaje de una
homilía de Escrivá: «Un hombre
sabedor de que el mundo -y no sólo
el temploes el lugar de su encuentro
con Cristo, ama ese mundo, procura
adquirir una buena preparación
intelectual y profesional, va
formando -con plena libertad- sus
propios criterios sobre los problemas
del medio en que se desenvuelve». Y
añade en seguida: «Pero a ese
cristiano jamás se le ocurre creer o
decir que él baja del templo al
mundo para representar a la Iglesia,
y que sus soluciones son las
soluciones católicas a aquellos
problemas. ¡Esto no puede ser, hijos



míos! Esto sería clericalismo,
catolicismo oficial o como queráis
llamarlo. En cualquier caso, es hacer
violencia a la naturaleza de las
cosas».

De este planteamiento, don
Josemaría deducía algunas
indicaciones concretas, que forman
como el «manifiesto» del Opus Dei
sobre la actividad política y social:
«Tenéis que difundir por todas partes
una verdadera mentalidad laical, que
ha de llevar a tres conclusiones: a ser
lo suficientemente honrados, para
pechar con la propia responsabilidad
personal; a ser lo suficientemente
cristianos, para respetar a los
hermanos en la fe, que proponen -en
materias opinables soluciones
diversas a la que cada uno de
nosotros sostiene; y a ser lo
suficientemente católicos, para no
servirse de nuestra Madre la Iglesia,
mezclándola en banderías
humanas».



Es fácil advertir que semejante
planteamiento da origen a una
actitud de tolerancia que (una vez
más...) contradice lo que muchos
piensan sobre esta Institución, a la
que se considera como la última
reencarnación del fanatismo ibérico
sobre la que aletea el fantasma del
Gran Inquisidor.

Por eso, no es casual la réplica de
Mons. Escrivá a los que no creían en
la libertad de sus hijos espirituales:
«Son personas que tienen
mentalidad de partido único, en lo
político o en lo espiritual. Los que
tienen esta mentalidad y pretenden
que todos opinen lo mismo que ellos
encuentran difícil creer que otros
sean capaces de respetar la libertad
de los demás. Atribuyen así a la Obra
el carácter monolítico que tienen sus
propios grupos».

Los ataques al beato no sólo llegaron
desde fuera de la Iglesia. También



surgieron de ambientes
tradicionalistas católicos, a los que
hubiera gustado que el pueblo
cristiano les siguiese incluso en sus
decisiones temporales. A estos
respondía Mons. Escrivá: «Cuando,
durante mis años de sacerdocio, no
diré que predico, sino que grito mi
amor a la libertad personal, noto en
algunos un gesto de desconfianza,
como si sospechasen que la defensa
de la libertad entrañara un peligro
para la fe. Que se tranquilicen esos
pusilánimes».

A los suyos recomendó la libertad,
para sí y para los demás: «No
comprendo la violencia. No me
parece apta ni para convencer ni
para vencer». Y recordó en Surco
(punto 867) que «el violento pierde
siempre, aunque gane la primera
batalla..., porque acaba rodeado de la
soledad de su incomprensión». Su
receta era esta: «El error se supera
con la oración, con la gracia de Dios,



con razonamientos desapasionados,
estudiando y haciendo estudiar. Y
con la caridad».

Da toda la impresión de que el
«proyecto social y político» del Opus
Dei es no tener proyecto alguno ni
doctrina propia, al menos en el
sentido de los ideólogos, utópicos y
revolucionarios. No tienen un
esquema teórico de un «mundo
mejor», de una «sociedad distinta»,
sino la conciencia de que no hay
modo alguno de mejorar la
humanidad que haciendo mejores a
los hombres: uno por uno, y en su
interior. Las cosas no se arreglan a
base de partidos, mítines, opúsculos
de propaganda política ni
disquisiciones teóricas de «expertos»
o «politólogos» clericales; sino a
través de un esfuerzo tenaz, día tras
día, por contener y, si es posible,
disminuir las huellas del pecado
original en los corazones (del que
todo procede, tanto el bien como el



mal, enseña el evangelio),
comenzando por uno mismo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-
manera/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/

	Cada uno a su manera

