opusdei.org

Cada uno a su
manera

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Maria, los angeles y el resto de la
doctrina catolica de siempre: la
misma que acaba de volver a
confirmar el catecismo universal.

Eso es lo que el Opus Dei transmite
fielmente a los suyos. Como sefialan
los estatutos de la Prelatura: «la
formacion que se imparte a los
miembros esta en plena conformidad
con el Magisterio de la Iglesia».

En lo que de veras importa, por
tratarse de fide, no cabe el empleo
del «a mi juicio», tan frecuente en los



que pretenden dogmatizar sus
propias opiniones, sino del «a
nuestro juicio» del Credo,
garantizado por el Papa y por el
colegio de los obispos, en
continuidad con la Tradicion. Y con
palabras rotundas se precisa: «El
Opus Dei no tiene una doctrina
propia ni constituye escuelas propias
de pensamiento en cuestiones
filosoficas, teoldgicas o canonicas
dejadas por la Iglesia a la libre
discusion».

Alo largo de los siglos, muchas
Ordenes religiosas dieron vida de
modo legitimo, porque actuaron
siempre dentro de la Iglesia- a puntos
de vista y enfasis propios, a
«escuelas» en la reflexion teoldgica:
las «escuelas» dominica, franciscana,
jesuitica, redentorista, carmelita,
benedictina, barnabita y muchas
otras.



No sucede lo mismo en el Opus Dei,
cuya caracteristica especifica no es la
originalidad sino la normalidad,
también a la hora de formar a sus
miembros. No buscan la novedad
sino la fidelidad al Magisterio en lo
que es definitivo, en lo que ha sido
declarado explicitamente que hay
que creer, si se quiere ser catolico.
Me refiero, naturalmente, a la
Institucion como tal; cada uno de los
miembros en particular es
totalmente libre para realizar
cualquier tipo de investigacion,
incluida la teoldgica, pero sin
atribuir a la Obra su actuacion
personal.

Se advierte aqui un claro designio de
universalidad. No quieren agrupar a
un montoén de excéntricos, aunque
fueran todos ellos geniales. No
persiguen formar un grupo mas, sino
crear una «agencia catolica» que
ofrece formacion a todos los
bautizados, para que conozcany



vivan seriamente no una
espiritualidad particular, sino nada
mas y nada menos que el catolicismo
«normal». The main stream (la
corriente principal, de centro) del
catolicismo.

Nos topamos de nuevo con «lo raro
de no ser raro»; el intento de no
sacar a nadie de su sitio, sino de
pedirle que viva el evangelio con
radicalidad alli donde esta, sin
ponerse en la solapa el distintivo de
esta o de aquella «escuela» teoldgico-
espiritual: «simplemente catolicos,
sin adjetivos».

Junto a la fidelidad doctrinal, y en
sintonia con esta universalidad, otro
rasgo del Opus Dei es la plena
libertad para todos sus miembros en
todo lo opinable, en lo que la Iglesia
ha dejado a la auténoma discusion
de los fieles.

Libertad en las cuestiones teologicas,
aunque siempre dentro de las



coordenadas dogmaticas; pero quien
las conoce de veras sabe que los
margenes no son estrechos. Lo que es
«obligatorio» creer para llamarse
catdlico y, por tanto, para estar en
plena comunion con el Magisterio, es
menos de lo que habitualmente se
piensa.

Y libertad mas plena aun en los
asuntos sociales, politicos,
economicos. Algo hemos anticipado
en el capitulo dedicado a trazar el
perfil del sacerdote segun Escriva.
Con palabras suyas, que resumen su
pensamiento: «No olvidéis que en los
asuntos temporales no hay dogmas.

Nos hallamos en un punto neuralgico
de nuestra investigacion. Uno de esos
puntos donde da toda la impresion
de que la teoria y la praxis de la Obra
desmienten rotundamente la
«leyenda negra», que describe a la
Obra como un ejército compacto que
mueve a sus falanges de templarios -



obedientes perinde ad cadavera- en
defensa de intereses politicos
(«reaccionarios», naturalmente) y de
tenebrosas «tramas financieras», que
persiguen volver a meter a la
humanidad bajo una capa religiosa, a
mitad de camino entre la hipocresia
y el fanatismo.

Lo sé, 1o sé: no se me escapa que
puedo aparecer como un ingenuo
que ha sido engafiado, o como un
superficial que no ha sido capaz de ir
mas alla de las apariencias; o, peor
aun, que me influye un prejuicio
positivo, quiza debido a un empefio
apologético.

Lo siento de veras, pero ¢qué puedo
hacer? Lo que se desprende de las
intenciones repetidas infinitas veces
por el Fundador y por sus sucesores,
de las disposiciones de sus estatutos
y demas normas, y de la misma
légica interna que preside la
institucion, difiere



sorprendentemente del mito
consolidado.

Cierto que la Obra esta muy unida;
mas aun, es compacta y homogénea.
Pero solo en lo que se refiere a sus
fines religiosos y espirituales: la
santificacion del, en y a traves del
trabajo, y el apostolado en el propio
ambiente, que son los unicos fines
que se propone. En cambio, es
intencionadamente pluralista al
maximo, en todo lo demas. «KAmando
y respetando», dicen, «la variedad de
todo lo humano, empezando por la
Iglesia».

Creo que en esto pensaba Escriva
cuando definio a la Obra como «una
organizacion desorganizada»: bien
estructurada para sus objetivos
religiosos; y carente de organizacion
«para lo que no le corresponde». De
ese modo, sus miembros «forman un
mosaico variado y multicolor de todo
tipo de actividades, infinitas como las



posibilidades de la vida, de los
caracteres, de los trabajos, de las
trayectorias personales, de las
culturas».

Si creen que pueden descubrir otras
cosas, inténtenlo ustedes. Por mi
parte, por lo que he podido entender,
observar y experimentar
personalmente, no me han parecido
palabras huecas las que repiten
continuamente: «una de las
caracteristicas del Opus Dei en la que
el Fundador insistio mas es el valor
de la libertad y de la responsabilidad
personales».

Por otro lado, semejante
planteamiento es 16gico y
comprensible, ya que se desprende
de la intencion de crear y mantener
esa «mentalidad laical» que no es
compatible con imposiciones en
materias dejadas a la autonoma y
libre iniciativa de cada uno.



Es una perspectiva de libertad y de
autonomia de eleccion que deriva
también del hecho (que he recordado
varias veces) de que la «vocacion»
que se requiere para pertenecer a la
Obra se percibe como una iniciativa
divina; y, por consiguiente, quien
solicita entrar lo hace so6lo con fines
exclusivamente religiosos,
espirituales. Si quien ingresara en el
Opus Dei descubriera una realidad
distinta -como si se pretendiera de él
que fuera complice de oscuras
maniobras politico-financieras en
beneficio de alguien-, ;como se
explicaria que sean tan pocos los que
salen, los que abandonan? Es una
pregunta que merece la pena
meditar.

Hemos sefialado mads arriba que se
puede desconfiar de una «cupula»,
pero no de decenas de miles de
hombres y mujeres de todo el
mundo. Seria poco generoso, por no
decir innoble, poner en tela de juicio,



de entrada, de la buena voluntad y
de la buena fe de todas esas
personas.

¢0 quiza se prefiere pensar que nos
hallamos ante un complot masivo, en
el que todos estan implicados? ¢Es
acaso posible que todos, cada uno a
su nivel, se beneficien
personalmente de esa especie de
cordada para ayudarse unos a otros?
Escriva repitio siempre a quien
queria entrar en la Obra: «El Opus
Dei es una obra apostolica; le
interesan solo las almas. Nuestro
espiritu no nos permite actuar como
una sociedad de socorro mutuo».

Los seguidores de Escriva explican
que «es impensable querer
aprovecharse de la pertenencia a la
Prelatura para fines personales, para
ventajas profesionales, para obtener
apoyos y recomendaciones, para
ascender en la escala social o para
imponer a los demas las opiniones



personales». Y como prueba de la
verdad de sus afirmaciones,
recuerdan que el fundador
recomendo a los miembros que -por
desempeiiar funciones directivas en
empresas privadas o en entes
publicos- estaban en condiciones de
«ayudar» a otros, que evitasen todo
tipo de «favoritismo» con gente de la
Obra. Por citar las palabras textuales
de Escriva: «Es evidente que el
favoritismo es contrario no sélo a la
busqueda de la santidad cristiana -
que es la unica razon por la que
estais en el Opus Dei-, sino también a
las mas elementales exigencias de la
moral evangélica».

En la misma linea se encuentran las
decididas y repetidas exhortaciones a
no practicar esa «doble moral» -de la
que fueron tedricos y maestros
insuperables los comunistassegun la
cual todo es bueno si sirve a la
«causa», al partido, comenzando por
la practica de favorecer siempre y en



todo lugar a los «camaradas». Mis
interlocutores de la Obra juran que si
un miembro del Opus Dei se
comportase de ese modo recibiria
una severa reprimenda y seria
exhortado a arrepentirse y a
prometer que abandonaria tales
costumbres.

¢Seran solo palabras? Para
dilucidarlo, sera preciso no olvidar el
caracter popular que la Obra tiene en
muchos paises, donde la inmensa
mayoria de miembros son amas de
casa, obreros, campesinos,
empleados y otras personas de
condicién modesta. Es decir, sectores
sociales que dificilmente buscarian
una especie de «masoneria catolica»
para «ascender» en la escala social,
ayudandose unos a otros.

¢Qué objetivos de prestigio y de
poder podrian ambicionar los
muchos millares de amas de casa, de
madres dé familia, que atienden con



sacrificio a sus padres enfermos o
ancianos, y que pertenecen a la
Prelatura -con un compromiso total
para toda la vida- como agregadas o
supernumerarias? Me refiero
deliberadamente a las mujeres
porque, aunque también ellas tienen
tentaciones (las consecuencias del
pecado original no hacen distinciéon
de sexo: no solo Adan, sino también
Eva...), para las mujeres la tentacion
del tener, del poder, de «hacer
carrera» prestigiosa a cualquier
precio es menos agresiva que en sus
hermanos varones. En cambio, entre
las mujeres es mdas pronunciado el
rechazo de la hipocresia, de las
mezclas de lo sagrado con lo profano,
de las edificantes manifestaciones de
virtud que esconden turbios asuntos
de politica y de negocios.
Probablemente, por esto, la
masoneria ha rechazado siempre
aceptar a mujeres en sus logias.



Hay unas cuarenta mil mujeres en el
Opus Dei, de todo el mundo y de
cualquier extraccion social, desde las
mas humildes a las mas elevadas:
juna masa de complices o, al menos,
de engafadas?

No es casual tampoco que la Obra
«reclute» entre todo tipo de gentes:
también entre los que ninguna
masoneria aceptaria, porque no esta
en condiciones de proporcionar
apoyos socioeconomicos ni de
beneficiarse de los beneficios
«fraternos». Y recluta también entre
los que no encontrarian puesto en
ningun service club, donde se entra
solo si se pertenece a cierta clase
social.

Citemos a este proposito unas
palabras de Escriva: «Es imposible
que nadie piense en aprovecharse
del hecho de pertenecer al Opus Dei
para obtener ventajas personales, o
para intentar imponer a los demas



opciones politicas o culturales:
porque los demas no lo tolerarian, y
le llevarian a cambiar de actitud o a
dejar la Obra. Es este un punto en el
que nadie en el Opus Dei podria
permitir jamas la menor desviacion,
porque debe defender no solo su
libertad personal, sino la naturaleza
sobrenatural de la labor a la que se
ha entregado». Y concluia el beato:
«Pienso, por eso, que la libertad y la
responsabilidad personales son la
mejor garantia de la finalidad
sobrenatural de la Obra de Dios».

Recuerden también que, cuando
hablamos de los compromisos que se
piden a esta militancia, sefialamos
una duda razonable: para quien solo
pretendiera hacer carrera o negocios,
seria mucho mas comodo dirigirse a
otras instituciones. Asi se explican
otras palabras de Escriva: «Quien,
movido por una vocacion, llama a
nuestra puerta, sepa que la Obra pide
mucho (desprendimiento, sacrificio y



trabajar sin descanso en beneficio de
las almas) y no da nada en el plano
de los intereses temporales».

Y entonces, ;como se explican los
curricula prestigiosos, los puestos
influyentes ocupados por miembros
de la Obra? Si se lo preguntan, los de
la Obra -a pesar de su educacion en
un autocontrol riguroso- disimulan
con dificultad el aburrimiento de
tener que repetir cosas mil veces
explicadas y que, para ellos, son
evidentes. Aclaran que entre los
miembros hay algun nombre
conocido (aunque no tantos como se
suele repetir), pero que esos pocos
VIPS no deben hacer olvidar la
muchedumbre de rostros anonimos,
la «gente corriente» que compone la
inmensa mayoria de los miembros.

También recordaran que el éxito en
el trabajo no es sino consecuencia
natural de tomarse en serio la
parabola evangélica de los talentos:



hacer fructificar todo lo que se pueda
los dones recibidos por Dios y las
ocasiones que presenta la
Providencia, porque habra que dar
estrecha cuenta de ellas. Actuando
asi, no solo se da gloria a Dios y se
consigue hacer el bien con la
remuneracion de una actividad bien
realizada: el «<hacer
extraordinariamente bien las cosas
ordinarias», segun la consigna del
fundador, es el principal intrumento
de apostolado a través del trabajo.

Camino, punto 372: «Si tienes un
puesto oficial, tienes también unos
derechos, que nacen del ejercicio de
ese cargo, y unos deberes. -Te apartas
de tu camino de apostol, si, con
ocasion -o con excusa- de una obra
de celo, dejas incumplidos los
deberes del cargo. Porque me
perderas el prestigio profesional, que
es precisamente tu "anzuelo de
pescador de hombres™».



Y lean también este otro texto (Surco,
781): «Cuando tu voluntad flaquee
ante el trabajo habitual, recuerda
una vez mas aquella consideracion:
"el estudio, el trabajo, es parte
esencial de mi camino. El descrédito
profesional -consecuencia de la
pereza- anularia o haria imposible
mi labor de cristiano. Necesito -asi 1o
quiere Dios- el ascendiente del
prestigio perofesional, para atraer y
ayudar a los demas". -No lo dudes: si
abandonas tu tarea, jte apartas -y
apartas a otros- de los planes
divinos!».

Y sobre el trabajo, concluye Forja
(punto 980): «Con tu doctrina de
cristiano, con tu vida integra y con tu
trabajo bien hecho, tienes que dar
buen ejemplo, en el ejercicio de tu
profesion, y en el cumplimiento de
los deberes de tu cargo, a los que te
rodean: tus parientes, tus amigos, tus
compaifieros, tus vecinos, tus



alumnos... -No puedes ser un
chapucero».

Esta claro que, con este tipo de
espuelas espirituales, los resultados
no pueden faltar. De aqui surge la
aureola de «primeros de la clase»
que con frecuencia rodea a los
miembros, que es el «<anzuelo» que
usan.

Aunque para algunos, su éxito
profesional no es algo atractivo, sino
que se transforma a veces en causa
de rencores: «Si ese triunfa y yo no,
no es porque trabaja mas y mejor,
sino porque esta apoyado por un
lobby, y sus "hermanos" de la Obra le
ayudan». No olvidemos que cierta
mentalidad actual intenta
ennoblecer tras palabras solemnes
como «justicia» e «igualdad» aquella
envidia que tienta a todo hombre,
que la tradicion cristiana exhorta a
combatir y que en cambio es azuzada
por ciertas ideologias «sindicales»,



inspiradas en visiones del hombre y
del mundo demasiado conocidas y
que se resisten a desaparecer, a
pesar de su derrumbamiento
histérico. No se debe descartar, por
tanto, que parte de la hostilidad
hacia los del Opus Dei hunda sus
raices en estas zonas oscuras del
espiritu humano, instrumentalizadas
por los demagogos o, mas
modestamente, por envidiosos
frustrados.

Quien confia a la Obra su formacion
espiritual -advierten inmediatamente
y con insistencia- no debe olvidar
nunca que, como recuerda Surco en
el punto 125, «No todos pueden llegar
a ser ricos, sabios, famosos... En
cambio, todos -si, "todos"- estamos
llamados a ser santos». Y esto porque
-en palabras de Escriva- «todas las
profesiones tienen el mismo valor, si
se hacen lo mejor posible, ya que, en
definitiva, su importancia depende
del amor de Dios que ponga el que lo



realice». Y suelen citar su réplica a
un alto eclesiastico, que le felicitaba
porque uno de la Obra habia sido
nombrado ministro: «;Qué me
importa a mi que sea ministro o
barrendero? Lo que me importa es
que se santifique en su trabajo».

Ese objetivo «religioso» no se podra
alcanzar si, como advierte uno de los
primeros puntos de Camino (el 32),
quien se ha alistado en la escuela de
Escriva viese en los demas «el
escabel para alcanzar altura». En ese
caso, «no seras caudillo», al menos en
un planteamiento cristiano. Una vez
mas, el fin no justifica los medios, y
una carrera ascendente hecha sobre
las espaldas del projimo es causa de
perdicion, no de salvacion.

A este proposito, pienso que vale la
pena citar las palabras de Giuseppe
Romano, un ensayista miembro de la
Obra: «el hecho de que el trabajo
pueda y deba llevar a Dios no



significa en modo alguno que se deba
caer en una ética del éxito. Es el
servicio, no el triunfo, lo que mueve
la accion de los cristianos en medio
del mundo: no la afirmacién de uno
mismo, sino la afirmacion de Dios. El
trabajo debe realizarse bien porque
no se puede ofrecer a Dios una tarea
mal hecha; Dios merece lo mejor. Ha
de realizarse bien ademas porque asi
se mejora la vida de todos, se rinde
un servicio a los demds y no se hace
inutil la propia presencia en el
mundo. Por ultimo, ha de realizarse
bien para que destaquen ante todos
las cualidades del creyente,
colaborador de Dios en la creacion y
en la re-creacion de Dios».

Continua Romano: «Todo esto lleva a
conclusiones diametralmente
opuestas a los principios de la ética
"calvinista". Y la mas significativa es
esta: no existen tareas importantes y
tareas insignificantes; la dignidad de
un trabajo no depende de su



relevancia externa. Es mas
importante la ocupacion que se
realiza con mas amor de Dios; el mas
humilde de los cometidos puede
resultar mas influyente, para el bien
del mundo, que el cargo mas insigne.
Cada uno de los miembros del Opus
Dei se esfuerza por trabajar lo mejor
que puede, de acuerdo con sus dotes,
porque ama a Dios y ama al mundo
de Dios. Es légico que con frecuencia
tenga como consecuencia que
"asciendan" en la profesion, como
sucede a tantos otros buenos
trabajadores. Este "ascender" traera
consigo que brillen virtudes
humanamente atractivas y amables,
de lo que Cristo se servira para
atraer a otros hombres».

Volvamos ahora al hilo de nuestra
argumentacion sobre la libertad de
la que gozan los miembros de la
Obra. Escribe Le Tourneau: «El amor
a la libertad estd intimamente
conectado con la mentalidad secular



propia del Opus Dej, la cual hace que,
en todas las cuestiones profesionales,
sociales, politicas, etc., cada miembro
actue libremente en el mundo, con
arreglo a lo que le dicte su
conciencia, rectamente formada, y
asumiendo plenamente las
consecuencias de sus actos y de sus
decisiones».

En 1982, el Opus Dei fue erigido
como Prelatura. Pasé entonces a
depender de la Congregacion
vaticana para los obispos al tiempo
que dejaba -con alivio- 1a de los
religiosos. En esas circunstancias, la
Iglesia dictamind (o mejor dicho,
puso de manifiesto, después de haber
examinado la teoria y la vida de la
institucion a lo largo de mas de
medio siglo): «Por lo que se refiere a
sus opciones en materia profesional,
social, politica, etc., los fieles laicos
que pertenecen a la Prelatura -dentro
de los limites de la fe y de la moral
catolicas y de la disciplina de la



Iglesia- gozan de la misma libertad
que los demas catdlicos,
conciudadanos suyos; por tanto, la
Prelatura no hace suyas las
actividades profesionales, sociales,
politicas, economicas, etc., de
ninguno de sus miembros».

Vuelve a la mente la imagen del
«distribuidor de gasolina», de la
«agencia de servicios espirituales».
Aunque no todos queden
convencidos, es obligado al menos
esforzarse por entender. Y quiza
ahora se entiendan mejor las
continuas precisiones que salen de la
Oficina de informacion de la
Prelatura: «No podéis atribuir al
Opus Dei lo que corresponde a la
esfera de libertad y de autonomia de
los miembros. Buscan y encuentran
en nosotros los medios para
alimentar su vida religiosa; para todo
lo demas, hacen lo que les indica no
la Obra, sino su conciencia y su
profesionalidad».



A este respecto, dicen los textos
oficiales: «La libertad de los
miembros del Opus Dei se ejercita
sobre todo en el trabajo profesional,
comenzando por la eleccion de la
profesion y de los medios necesarios
para desempefiarlo del mejor modo.
Después, daran cuenta de su
actuacion solo a los dirigentes de su
empresa, a los accionistas de su
sociedad, a los organismos oficiales
para los que trabajan, etc. Nunca -se
dice nunca- daran cuenta a los
directores de la Obra».

Y precisan los mismos documentos:
«Si la Obra no tiene opinion al
respecto, esta claro por otra parte
que tampoco puede servirse del
trabajo profesional de sus miembros
para lograr privilegios y ventajas:
esto equivaldria a renegar del
caracter exclusivamente espiritual de
la Institucion».



En materia economica, destacan
siempre algunas preguntas, de las
que interesa -a mi también, lo
confiesoconocer la respuesta. ;Qué
hacen los miembros con su dinero?
¢Pueden gastarlo como les dé la
gana? ;O deben entregarlo todo a la
organizacion? ;Pueden quedarse con
una parte? ¢;Con cuanto?

Escuchemos qué dice la institucion:
«En primer lugar: no existen cuotas.
El clima de libertad y de confianza en
la conciencia personal debe regir
también la solidaridad economica
entre los miembros y la Institucion.
En segundo lugar: los miembros no
se distinguen por lo que entregan. No
existen miembros de honor. Las
diferentes circunstancias en las que
se vive una unica vocacion influyen
también en lo que los miembros
aportan economicamente a la Obra».

Haré un resumen de lo que disponen
normas y costumbres segun las



«distintas circunstancias», como ellos
dicen.

Comencemos por los numerarios. Por
ser célibes, «tienen como auténtica
familia la Obra». Por consiguiente, lo
que ganan con su trabajo profesional
-y todos, recordémoslo, son titulados
superiores y tienen un trabajo
remunerado- «lo emplean para su
sostenimiento y para el de las
actividades apostolicas».

Tengan presente que el Opus Dei, a
diferencia de muchas ordenes
religiosas, no vive de limosnas: cada
uno se mantiene con su propio
trabajo. De todos modos, se requiere
un fondo comun para las «obras
corporativas» (todas deficitarias por
principio) y para los gastos de
organizacion, aunque estén
reducidos al minimo. Me da la
impresion de que tienen un terror
vivisimo a la burocratizacién, un
peligro del que ni siquiera la Iglesia



posconciliar ha conseguido escapar
(la multiplicacion de oficinas,
secretariados, dicasterios,
comisiones, ventanillas con su
correspondiente funcionario, etc.,
parecié a muchos clericales
«modernos» algo de lo mas
«progresistar», quién sabe por qué...).

De los sueldos o rentas profesionales
que entregan en el Centro en el que
viven, numerarios y numerarias
disponen de lo que necesitan para los
gastos ordinarios. Para los
extraordinarios -como la adquisicion
de una prenda de vestir o de otros
objetos personales- solicitan la suma
correspondiente al director, y su
criterio es (segun las palabras del
Fundador) «el de un padre o madre
de familia numerosa y pobre». Y
aflade nuestra fuente: «No
corresponden a la Obra los bienes
patrimoniales de los numerarios y
agregados (y menos aun los de los
supernumerarios, por razones



obvias), que conservan la propiedad
de su patrimonio y disponen de €l
como estiman conveniente».

En efecto, aseguran que la Institucion
«fue organizada por el fundador de
tal modo que la Obra en cuanto tal,
en el ordenamiento canonico y en el
civil, dispusiera del menor numero
posible de bienes».

Mas aun, en Roma la Prelatura es
propietaria solo del complejo de
edificios «centrales» de viale Bruno
Buozzi. Las demas propiedades
inmobiliarias son mucho menos
numerosas que las de érdenes y
congregaciones religiosas. Y esto
porque los frailes y las monjas viven
por definicién en comunidad, y
necesitan edificios grandes, que con
frecuencia estdn muy bien situados.
En cambio, la inmensa mayoria de
los miembros del Opus Dei sigue
viviendo donde antes, en sus casas.



Tampoco las instalaciones de las
«obras apostolicas» cuya direccion
espiritual ha sido confiada a la
Prelatura (por ejemplo, el Centro
ELIS en Roma o el campus
universitario de Pamplona)
pertenecen a la Obra, sino a
organizaciones civiles que se
responsabilizan de su construccion y
de su gestion.

No cabe duda de que un sistema
como éste genero y genera muchas
suspicacias. Se le puede dar, en
efecto, dos lecturas antitéticas.

Una «en negativo» dird que estamos
ante el tipico sistema de «sociedades
fantasma» financieras, para ocultar
al verdadero propietario a través de
una red de testaferros: algo parecido
a esas cajas chinas que, cuando se
abren, muestran otra igual pero mas
pequena.

Pero también cabe una lectura «en
positivo»: la que, obviamente, da la



Obra: una estructura de «agencia de
formacion espiritual» que fomenta
en sus seguidores el sentido de
autonomia y de responsabilidad
civil. Estos, aunque impulsados por
los fines religiosos que les han
llevado al Opus Dei, y que la
Institucion no hace sino reforzar,
actuan como comunes ciudadanos y
«ejercitan sus derechos, como harian
si no fuesen miembros de la Obra».

Por consiguiente, las «obras de la
Obra» (incluido también el dinero
para los gastos de gestion y, como es
l16gico, los necesarios bienes muebles
e inmuebles) «son en realidad de
iniciativa privada y no pueden
considerarse en nungun caso, ni
remotamente, actividades oficial u
oficiosamente "catolicas". Estas obras
corporativas se realizan y son
dirigidas con métodos y mentalidad
laicales: nacen y se desarrollan segun
las leyes civiles del pais donde
surgen, sin beneficiarse de ningun



tipo de privilegios. Son sus dirigentes
quienes responden directamente de
ellas ante las autoridades civiles
competentes».

Con toda razon, el Opus Dei da la
vuelta a la acusacion que les dirigen,
segun la cual el sistema de atribuir la
propiedad a una red de grupos de
«laicos» es un medio para evadir
impuestos y eludir en general las
leyes economicas y financieras.
Sucede -dicen- justamente lo
contrario: el rechazo a presentar las
actividades como «religiosas», como
«catolicas», comporta la renuncia a
muchos privilegios y a las
considerables desgravaciones fiscales
previstas en muchos paises para
realidades de este tipo. En cualquier
caso, recuerdan que los estatutos
obligan a los fieles de la Prelatura «al
mas grande respeto a las legitimas
leyes de la sociedad civil». Sila
formacion que proporciona la Obra
Se propone crear personas



totalmente disponibles a «dar a Dios
lo que es de Dios», se asegura que en
ningun modo se olvida la frase
siguiente, «dar al César lo que es del
César». Es preciso reconocer que -por
encima de rumores, sospechas y
acusaciones-, nunca, en ningun pais,
se han encontrado pruebas de que la
Prelatura en cuanto tal estuviese
mezclada en especulaciones
econdmicas. Y juran que esto no
sucedera nunca, por la simple razon
de que no puede suceder, pues la
Obra renuncia a tomar parte en
cualquier cosa que no sea la
formacion religiosa y humana.

Sigamos trazando el marco de los
asuntos economicos, y veamos ahora
a los agregados. Estos, «por
circunstancias de su vocacion, viven
en la familia en que nacieron, con
algun pariente o solos, y participan
en el sostenimiento de su casa. La
cantidad restante de que pueden
disponer la emplean para ayudar las



obras apostdlicas promovidas por la
Obran».

No se debe pasar por alto que «con
los fondos que proporcionan los
numerarios y agregados se hace
frente a las necesidades de los
miembros incapacitados o enfermos,
y también se ayuda a sus familias
cuando los padres son ancianos o
enfermos y no disponen de los
suficientes ingresos para vivir. Con
generosidad, se procura que no falte
lo necesario a los que tuvieron la
generosidad de aceptar la vocacion
de sus hijos».

Con una pizca de ironia, ese
documento afade el siguiente
comentario: «Cuando se habla del
Opus Dej, esta ayuda no se cita casi
nunca. Y nos alegra que sea asi:
estamos convencidos de que el bien
pierde su valor cuando se divulga».

Quien sepa leer entre lineas podra
descubrir una especie de réplica a las



acusaciones (ya mencionadas al
hablar de las sectas y de los
movimientos antisectas) de inducir a
jovenes a que abandonen sus
familias y se hagan numerarios.
Nada nuevo hay en esta polémica: es
tan antigua como la historia de las
vocaciones religiosas, en la tension
entre la libertad de los jovenes para
seguir una llamada considerada
sobrenatural y el deseo (bien
comprensible) de los padres de
oponerse a esa libertad, incluso
cuando los hijos e hijas son ya
mayores de edad y tienen plena
capacidad de discernimiento.
Sucedio, por poner un ejemplo
famoso, en la familia de Tomas de
Aquino, que llego a encerrar al
futuro santo y doctor de la Iglesia
durante todo un afio en el castillo
familiar de Frosinone. Ante casos
semejantes, la Iglesia ha practicado y
practica lo que ya ensefiaba San
Agustin: «<Honorandus est pater sed
oboediendum est Deo. Amandus est



generator, sed praeponendus est
Creator». Curiosamente, la aplicacion
de este principio tradicional e
indiscutido entre los catolicos so6lo
produce escandalo en el caso del
Opus Dei.

Como hemos visto, la Obra interviene
cuando la vocacion del hijo pone en
dificultades econémicas a la familia;
o cuando (también tras muchos afios
desde la entrada en la Institucion)
sea necesario echarle una mano por
dificultades familiares sobrevenidas.
Quede claro, de todos modos, que si
el Opus Dei no es en modo alguno
una «sociedad de mutuo socorro»
para los miembros, tampoco
pretende serlo para sus familias. Es
el lema «que cada palo aguante su
vela», severo pero realista y
pedagogico, sobre todo hoy, en una
sociedad que ha hecho del
asistencialismo, tan indiscriminado
como ruinoso para las finanzas
publicas y para los caracteres



humanos, un «derecho» que hay que
defender con rabia y a gritos: pase lo
que pase, tiene que haber un «otro»
que lo resuelva.

Sigamos con los asuntos economicos,
y ocupémonos ahora de los
miembros mas numerosos, 1los
supernumerarios.

A este respecto, dice nuestra
autorizada fuente: «Viven en su casa
y de su trabajo. Entregan
aportaciones voluntarias en la
medida de sus posibilidades y de su
generosidad, para sostener las
actividades apostolicas de la Obra.
No existe una cantidad minima. La
suma de las aportaciones economicas
del supernumerario la fija el
interesado, teniendo en cuenta las
condiciones de su vida y sin causar
perjuicio alguno a su familia, porque
esta contribucion debe proceder del
sacrificio personal, no del de los



demads, aungque sean sus parientes
mas cercanos».

Habria que resaltar un par de cosas.
En primer lugar, no existen controles
de la institucion sobre la vida de los
miembros: sobre ninguno de sus
aspectos y, por tanto, tampoco sobre
el econémico. De este modo,
subrayan, «el sistema funciona -y
bien- s6lo gracias a una
voluntariedad continuamente
renovadar. En esto se diferencian de
las érdenes y congregaciones
religiosas, y también de los institutos
seculares. Estas diferencias son
l6gicas, pues las estructuras y las
vocaciones respectivas son distintas.

Podria suceder, por ejemplo, que un
supernumerario, profesional liberal
0 empresario con altos ingresos,
entregue menos de lo que en
conciencia deberia, a esa familia
suya que es la Obra. A pesar de la
ausencia de controles (salvo el



autocontrol de la conciencia del
interesado) parece que estos casos no
se dan; o si se dan, no duran. No
porque intervengan los directores de
la Obra, sino porque desembocan
necesariamente en la dimision
voluntaria. Cosa logica y
comprensible, visto que en la
vocacion todo se apoya sobre la
voluntariedad, sobre un contrato
libremente suscrito y siempre
rescindible, sobre el sentido de
compromiso, de responsabilidad, de
dignidad personales. Quien quiera
disponer con toda libertad de todo su
salario, no tiene mas que deducir las
consecuencias: nada ni nadie le
retiene en un estilo de vida que no es
el suyo. No es obligatorio formar
parte del Opus Dei para vivir como
un buen cristiano y para salvarse e ir
al Cielo...

Quiza vale la pena aventurar una
observacion de psicologia menuda:
dime de qué sospechas y acusas a los



demas, y te diré de qué careces. De
ordinario, el «vicio» o el «defecto»
que se achaca al compafiero es
precisamente la obsesion que sufre
uno mismo o la tentacion ante la que
suele ceder. Por eso, s6lo en una
cultura donde tantos colocan el
dinero en el primer lugar de su
escala de valores, puede explicarse la
ininterrumpida acusacion de «querer
forrarse» lanzada a las personasy a
las instituciones de la Iglesia, y al
Opus Dei en particular. Quien no esta
obsesionado por el dinero no imputa
a los demads -de manera tan obsesiva-
que esconden sus objetivos bajo una
tapadera religiosa. La fe puede
explicar con creces algunos modos
de vida. Pero parece que algunos no
son capaces siquiera de sospecharlo.

La misma argumentacion puede
servir para explicar el compromiso
de vivir la castidad. En el Opus Deli, al
numerario o al agregado que
quisiera, en edad madura,



abandonar el celibato y casarse, se le
invitara a pensarlo bien, a
reflexionar sobre lo que pretende
hacer; pero, al final, no se le pondran
dificultades para el matrimonio, que
como sabemos, el Opus Dei estima y
promueve para la inmensa mayoria
de los miembros.

La estructura de la Instituciéon no
puede conducir a situaciones como la
de tantas Ordenes religiosas, donde
frailes y monjas, después de haber
emitido sus votos definitivos y
solemnes de «pobreza, castidad y
obediencia», podrian en teoria (y no
pocas veces también en la practica,
sobre todo en estos afnos) sentirse un
poco «prisioneros». No se trata sélo
del aspecto canodnico (para casarse
por la Iglesia, quien esta ligado con
un voto necesita la dispensa de
Roma, que -después del «jrompan
filas!» de algunos afios del
pontificado de Pablo VI- ahora no se
concede tan facilmente). También



influyen las consecuencias
econdmicas y sociales: es decir, por
la dificultad de encontrar un trabajo
«civil» y de reinsertarse
adecuadamente en la vida «normal».
Entre las decenas de millares de ex-
curas, ex-religiosos y ex-monjas del
posconcilio, por desgracia, se
produjeron -y se producen aun hoy-
algunos dramas desconocidos,
nacidos no solo de problemas de
conciencia, sino también de las
cuestiones «materiales» que solo un
inhumano e irreal espiritualismo
podria ignorar.

Este tipo de problemas no se da entre
los que viven el celibato -una
minoria, no lo olvidemos- en el Opus
Dei.

Es posible incluso que de esta
libertad, de esta eleccién libremente
renovada cada dia ante Dios y ante
uno mismo (el ya citado «aqui esta
quien quiere», de Escriva), de la



concreta posibilidad de un modo de
vida distinto gracias al propio
trabajo, derive no sdlo la eficacia de
la Institucion, sino también la
ausencia de resignacion que se
aprecia al convivir con esta gente.
Entre ellos, el entusiasmo -siempre
moderadopor el compromiso de fe
que han asumido, sea cual fuere el
«coste» a los ojos de quien no
comparte su planteamiento, parece
ser la regla y no la excepcion.

¢Y qué pasa con la politica? ¢Qué
sucede en el terreno politico, donde
la Obra -al decir de algunos-
desemperia un papel oculto y
siempre en favor de determinadas
tendencias (el conocido «vinculo con
los regimenes de derechas», que
mencionaba el texto catdlico que ya
comentamos...)?

También aqui nos interesara
escuchar las razones de la defensa,
que en este caso comienza con una



observacion que yo mismo adelanté,
puesto que me parece de sentido
comun. Asi lo explica Le Tourneau:
«Quienes no creen en la existencia de
ideales religiosos y de valores
morales capaces de unir a los
hombres en una empresa comun por
encima de las divisiones politicas,
pueden reflexionar sobre una
realidad de orden socioldgico: hay
miembros del Opus Dei de 87
nacionalidades, de los cinco
continentes, de toda condicion social,
de las mas variadas razas y culturas,
con distinta mentalidad y viviendo
en su propio ambiente familiar,
profesional y social».

Sino se puede dudar de que esta es
la realidad, parece entonces logica la
pregunta que sigue: «;Como, en esas
circunstancias, podria imponer la
institucion una especie de dogma en
materia tan discutible y mudable
como la politica a personas tan
distintas y tan alejadas unas de



otras? ¢;Como pedir a un japonés o a
un keniano que se comporte en
politica como un australiano, un
filipino, un malayo o un
luxemburgués?».

A continuacién, este autor francés
miembro de la Obra, explica como ha
de entenderse la relacion (o mejor
aun, la «falta de relacion») entre el
Opus Dei y la politica. La cita es algo
extensa, pero es de justicia escuchar
a la defensa, sobre todo cuando
ilustra los mecanismos que deberian
conducir -al menos ésa es la
pretension de quien la pronuncia- a
una sentencia absolutoria.

Escribe Le Tourneau: «Mons. Escriva
recalco una y otra vez que, por su
misma naturaleza, 'el Opus Dei no
esta ligado a ninguna persona, a
ningun grupo, a ningun régimen, ni a
ninguna idea politica'. En una
instruccion para uso de los directores
del Opus Dei, el Fundador les exhorta



a no hablar de politica y a mostrar
que, en el Opus Dei, "caben todas las
opiniones, que respeten los derechos
de la Santa Iglesia". Y afiade que la
mejor garantia para que los
directores no se inmiscuyan en
temas opinables es infundir en los
miembros la conciencia de su
libertad, pues "si los directores
quisieran imponer un criterio
concreto en una cuestion temporal,
los demdas miembros del Opus Dei
que piensan de otra manera se
rebelarian inmediata y
legitimamente; y yo me veria en el
triste deber de bendecir y alabar a
los que se negasen firmemente a
obedecer, y a reprender con santa
indignacion a los directores que
pretendisesen hacer uso de una
autoridad que no pueden tener"».

Continua el autor de la «apologia»
que estamos citando: «Hay que
conocer lo que le costo a Mons.
Escriva fundar el Opus Dei para



comprender, en toda su profundidad,
el vigor de otra de sus declaraciones,
que refuerza la precedente: "he
escrito hace tiempo, que, si alguna
vez el Opus Dei hubiera hecho
politica, aunque fuera durante un
segundo, yo -en ese instante
equivocado- me hubiera marchado
de la Obra. Por tanto no debe ser
creida ninguna noticia en la que
puedan mezclar la Obra con
cuestiones politicas, economicas ni
temporales de ningun género. De
una parte, nuestros medios son
siempre limpios y nuestros fines son
siempre y exclusivamente
sobrenaturales. De otra, cada uno de
los miembros tiene la mas completa
libertad personal, respetada por
todos los demads, para sus opciones
ciudadanas, con la consiguiente
responsabiliad, 16gicamente tambien
personal. Por tanto, no es posible que
el Opus Dei se ocupe jamas de
labores que no sean directamente
espirituales y apostdlicas, que nada



tienen que ver con la vida politica de
ningun pais. Un Opus Dei metido en
la politica es un fantasma que no ha
existido, que no existe, y que nunca
podra existir; la Obra, si sucediera
ese caso imposible, inmediatamente
se disolveria».

Continua Le Tourneau: «El amplio
pluralismo que se vive en el Opus Dei
no plantea problemas. Ya en 1930
escribid el Fundador que es «una
manifestacion de buen espiritu, de
vida corporativa limpia, de respeto a
la legitima libertad de cada uno». Los
miembros del Opus Dei responden
individualmente de sus opiniones y
de sus actos. Su compromiso
espiritual con la Prelatura no
condiciona en absoluto sus
preferencias politicas, por lo que el
pluralismo es una realidad auténtica.
Definir a alguien como miembro del
Opus Dei por sus ideas politicas, o
por sus intervenciones en la vida



publica, si se trata de un politico,
carece de sentido».

En resumen, concluye nuestro autor,
«esta actitud de profundo respeto
hace que haya en el Opus Dei
personas de todas las tendencias
politicas, intelectuales e ideologicas
que son compatibles con una
conciencia cristiana».

Es preciso reconocer que, aparte de
rumores periodisticos y de sospechas
genéricas, no se ha documentado, en
ningun pais del mundo, que el Opus
Dei haya desemperfiado un papel, por
pequeiio que sea, en la lucha politica.
Hombres y mujeres que pertenecen a
la institucion si que intervienen en
estas actividades, como en cualquier
otra manifestacion humana,
ejercitando el mismo derecho-deber
de ocuparse de la cosa publica que
compete (al menos en los regimenes
democraticos) a todo ciudadano.



Pero paticipan a titulo personal, no
como miembros del Opus Dei.

No parece que exagere el Opus Dei
cuando acusa de «clericalismo» a los
que ponen bajo la sombra de la
sospecha la actividad personal de sus
miembros o, peor aun, a los que
quieren prohibirla. En efecto, quien
asi actua confunde a los numerarios,
agregados y supernumerarios con los
religiosos, cosa que no son, ni mucho
menos sacerdotes, «medio curas» ni
frailes o monjas disfrazados. Como
he repetido, la defensa a ultranza de
la laicidad, de la «normalidad», del
«seguir en su sitio» es un aspecto
fundamental de la institucion.

La actividad politica «activa» (a
excepcion del sufragio) esta en
cambio prohibida a los sacerdotes
que forman parte del clero de la
Prelatura, sacerdotes «de veras». Mas
aun, se les exige que guarden para si
sus opiniones en estas materias, para



no influir en los que de ellos reciben
una asistencia exclusivamente
espiritual. Se les pide que sean -en
cuanto sacerdotes del Sumo
Sacerdote Jesucristo- signo y
testimonio de unidad y nunca de
division. A ellos se dirige (como a
todos los demds miembros, pero a
cada uno segun su funcion, que
objetivamente es diversa para un
sacerdote que para un laico) la
advertencia de Surco: «No quieras
hacer del mundo un convento,
porque seria un desorden... Pero
tampoco de la Iglesia una banderia
terrena, porque equivaldria a una
traicion» (punto 312).

La experiencia ya milenaria
demuestra que nada es mas
devastador para la causa del
evangelio que el sacerdote o el
religioso metido en politica -o
simplemente «politélogo»-, como
algunos que aun circulan por ahi.
Esta situacion les aporta una



indudable ventaja en el campo de la
notoriedad, pero no ciertamente en
beneficio de la fe.

No se ha documentado ninguna
intervencion «opusdeista» en los
asuntos publicos de un pais,
deciamos. El numerario Gomez Pérez
lanza una especie de desafio que, por
el momento, nadie ha recogido: «que
citen un solo caso de
pronunciamiento del Opus Dei en
favor o en contra de determinada
politica, en mds de sesenta afios de
historia».

En Italia, por poner un ejemplo de la
situacion mads familiar para nosotros,
se comprueba que no existen, nunca
han existido y -aseguran- nunca
existiran candidatos y elegidos del
Opus Dei ni siguiera dentro de ese
partido «de catolicos» hacia el cual,
quiza durante demasiados decenios,
el episcopado ha sugerido votar,



aunque cada vez en términos mas
discretos.

La situacidn es completamente
distinta (porque distintas son las
«vocaciones» legitimas dentro de la
Iglesia) en Comunion y Liberacion,
otra institucion eclesial de formacion
en la fe, pero que a través de su
«brazo politico», el «Movimento
Popolare», proponia sus candidatos
al parlamento y hacia confluir sobre
ellos los sufragios de sus miembros y
simpatizantes.

Por los datos que tengo, en el
parlamento italiano actualmente en
vigor mientras escribo, se sienta un
solo diputado miembro
supernumerario del Opus Dei. Pero
también me consta -asi me lo han
confirmado muchos, y también
oficialmente- que durante la
campafa electoral, no se coloco ni un
solo panfleto de propaganda de ese
candidato en Centro alguno de la



Prelatura, y que de ésta no salio
orientacion alguna de voto.
Recientemente, se han desarrollado
en varias ciudades importantes,
incluida la capital, unas dramaticas
elecciones municipales, que en su
segunda vuelta enfrentaron a
candidatos de la izquierda con
candidatos de derechas, todos ellos
fuera de la tradicion italiana del
catolicismo politico. Dificil eleccion
para un creyente; eleccion que, en el
Opus Dej, se dejo a la libertad de
conciencia de sus miembros. En
efecto, en las dos frenéticas semanas
previas a la votacion, pude conversar
con no pocos miembros de la Obra
para completar mi reportaje.
Descubri que entre ellos se daban las
tres posturas posibles: voto al
candidato de izquierda, voto al
candidato de derecha y abstencion o
voto en blanco. Pero ninguno de ellos
consideraba su decision como «mas
catolica» o «mas coherente para un



creyente» que la de los demas
miembros.

Como dicen los Estatutos, el Opus Dei
-por humildad, pero también por
respeto de la libertad de sus
miembros- «se abstiene de actos
colectivos». Tanto es asi que
prohiben la participacion «de modo
colectivo en manifestaciones
publicas de culto, como las
procesiones». Del mismo modo, los
estatutos impiden «la publicacién de
periddicos y de cualquier clase de
publicacion con el nombre de la
Obra». Logico, puesto que un
periodico no puede dejar de tomar
postura sobre los problemas del
momento, mientras que en
cuestiones de fe y de moral, el Opus
Dei no tiene otra opinion que la del
Magisterio, y en todas las demas
materias, no tiene opinion colectiva
alguna. Con el nombre de la
Prelatura sale sdlo un boletin
(titulado «Romana», como para



remarcar la fidelidad a la Iglesia),
que se limita a recoger noticias
internas: sobre las actividades de
apostolado, los nombramientos de
directores, datos estadisticos y otras
por el estilo.

Pues bien, precisamente la
incomprension de esta actitud
provoca tantas acusaciones de
secretismo, de ocultamiento. Sila
Obra no aparece publicamente en
cuanto tal y no adopta una postura
coram populo, debe de ser porque es
una sociedad secreta...

¢No sera esta abstencion de juicios
sociopoliticos una supercheria
colectiva? ;Un nuevo engafio, en el
que ha caido el ingenuo periodista
que esto escribe, al que se le han
escamoteado directivas top secret
transmitidas por caminos
reservadisimos a los «<hermanos»? Es
cierto que no se debe desechar a la
ligera la advertencia de aquel



filésofo escéptico de la antigiiedad,
que recomendaba: jAcuérdate de
desconfiar! Y menos aun quien
realiza un trabajo como el mio.

Sin embargo, si examinamos las
normas del Codex, es decir, de los
estatutos de la Prelatura oficialmente
aprobados por la Iglesia, en uno de
sus ultimos articulos (181/1) se lee:
«Este codigo es el fundamento de la
Prelatura del Opus Dei. Sus normas
han de considerarse santas,
inviolables y perpetuas, y sdlo la
Santa Sede puede modificarlas o
introducir nuevos preceptos».

Entre esas normas declaradas con
tanta solemnidad sanctae,
inviolabiles, perpetuae, esta la
disposicion del articulo 88: «Para
todo lo que concierne a la actuacion
profesional y a las doctrinas sociales,
politicas, etc., cada fiel de la
Prelatura goza de la misma libertad
que los demas ciudadanos catolicos.



Las autoridades de la Prelatura
deben pues abstenerse de dar
cualquier consejo en estas materias.
Por tanto, esa plena libertad solo
podra verse reducida por las normas
que el obispo o la Conferencia
episcopal pudieran dar para todos
los catolicos de una didcesis o de un
pais». A continuacion, el Codex saca
las consecuencias que ya
mencionamos: la plena libertad de
los miembros y esa abstencion de
todo lo que no es espiritual explican
que «la Prelatura no hace suyas en
modo alguno las actividades
profesionales, sociales, politicas o
economicas de ninguno de sus
fieles».

¢Cabe la hipocresia frente a las
disposiciones de un Cédigo que ha
sido escrito, aprobado y obedecido
ante la mirada de Dios? No hace falta
ser detective para preguntarse a qué
0 a quién beneficiarian esos
perjurios. Quizd resulte mucho mas



razonable admitir que los miembros
del Opus Dei solo reciben consejos
espirituales, y que en politica no sélo
no actuan en grupo, sino que
consideran el respeto del pluralismo
en las materias que no son de fe
como un modo de obedecer a una
indicacion central del fundador.

Lo corrobora este pasaje de una
homilia de Escriva: «Un hombre
sabedor de que el mundo -y no sélo
el temploes el lugar de su encuentro
con Cristo, ama ese mundo, procura
adquirir una buena preparacion
intelectual y profesional, va
formando -con plena libertad- sus
propios criterios sobre los problemas
del medio en que se desenvuelve». Y
afiade en seguida: «Pero a ese
cristiano jamas se le ocurre creer o
decir que él baja del templo al
mundo para representar a la Iglesia,
y que sus soluciones son las
soluciones catolicas a aquellos
problemas. jEsto no puede ser, hijos



mios! Esto seria clericalismo,
catolicismo oficial o como querais
llamarlo. En cualquier caso, es hacer
violencia a la naturaleza de las
cosas».

De este planteamiento, don
Josemaria deducia algunas
indicaciones concretas, que forman
como el «manifiesto» del Opus Dei
sobre la actividad politica y social:
«Tenéis que difundir por todas partes
una verdadera mentalidad laical, que
ha de llevar a tres conclusiones: a ser
lo suficientemente honrados, para
pechar con la propia responsabilidad
personal; a ser lo suficientemente
cristianos, para respetar a los
hermanos en la fe, que proponen -en
materias opinables soluciones
diversas a la que cada uno de
nosotros sostiene; y a ser lo
suficientemente catolicos, para no
servirse de nuestra Madre la Iglesia,
mezclandola en banderias
humanas».



Es facil advertir que semejante
planteamiento da origen a una
actitud de tolerancia que (una vez
mas...) contradice lo que muchos
piensan sobre esta Institucion, a la
que se considera como la ultima
reencarnacion del fanatismo ibérico
sobre la que aletea el fantasma del
Gran Inquisidor.

Por eso, no es casual la réplica de
Mons. Escriva a los que no creian en
la libertad de sus hijos espirituales:
«Son personas que tienen
mentalidad de partido unico, en lo
politico o en lo espiritual. Los que
tienen esta mentalidad y pretenden
que todos opinen lo mismo que ellos
encuentran dificil creer que otros
sean capaces de respetar la libertad
de los demas. Atribuyen asi a la Obra
el caracter monolitico que tienen sus
propios grupos».

Los ataques al beato no solo llegaron
desde fuera de la Iglesia. También



surgieron de ambientes
tradicionalistas catolicos, a los que
hubiera gustado que el pueblo
cristiano les siguiese incluso en sus
decisiones temporales. A estos
respondia Mons. Escriva: «Cuando,
durante mis afios de sacerdocio, no
diré que predico, sino que grito mi
amor a la libertad personal, noto en
algunos un gesto de desconfianza,
como si sospechasen que la defensa
de la libertad entrafiara un peligro
para la fe. Que se tranquilicen esos
pusilanimes».

A los suyos recomendd la libertad,
para siy para los demas: «No
comprendo la violencia. No me
parece apta ni para convencer ni
para vencer». Y recordo en Surco
(punto 867) que «el violento pierde
siempre, aunque gane la primera
batalla..., porque acaba rodeado de la
soledad de su incomprension». Su
receta era esta: «El error se supera
con la oracion, con la gracia de Dios,



con razonamientos desapasionados,
estudiando y haciendo estudiar. Y
con la caridad».

Da toda la impresion de que el
«proyecto social y politico» del Opus
Dei es no tener proyecto alguno ni
doctrina propia, al menos en el
sentido de los idedlogos, utopicos y
revolucionarios. No tienen un
esquema teorico de un «mundo
mejor», de una «sociedad distinta»,
sino la conciencia de que no hay
modo alguno de mejorar la
humanidad que haciendo mejores a
los hombres: uno por uno, y en su
interior. Las cosas no se arreglan a
base de partidos, mitines, opusculos
de propaganda politica ni
disquisiciones teoricas de «expertos»
0 «politélogos» clericales; sino a
través de un esfuerzo tenaz, dia tras
dia, por contener vy, si es posible,
disminuir las huellas del pecado
original en los corazones (del que
todo procede, tanto el bien como el



mal, ensefia el evangelio),
comenzando por uno mismo.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-
manera/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-uno-a-su-manera/

	Cada uno a su manera

